
opusdei.org

La guerra, derrota
de la Humanidad

"En estos momentos de
preocupación internacional,
todo induce a pensar que se
requiere una ayuda desde lo
Alto para que ilumine los
corazones de unos y otros".
Artículo de Francisco Varo,
decano de la Facultad de
Teología de la Universidad de
Navarra.

28/03/2003

Si en las últimas décadas alguien en
el mundo ha demostrado su



imparcialidad para buscar la justicia
en todo tipo de conflictos, atento sólo
a la defensa de los derechos
humanos, es Juan Pablo II.

Ahora, frente al clima de recelo,
desconfianza y preparativos para
una acción armada que se vive ante
la crisis de Irak, su postura es clara:
hay que poner todos los medios para
buscar la paz, la guerra no resuelve
nada. En la misma línea se sitúa la
reciente y excelente nota pastoral de
la Conferencia Episcopal Española.
Compartir hoy esta actitud no es
cuestión religiosa ni de fe, sino de
sentido común por parte de quien,
por encima de intereses particulares,
busca el bien de la humanidad.

En las últimas semanas Juan Pablo II
ha invitado a las autoridades de Irak
a reflexionar sobre si han hecho todo
lo debido para garantizar la paz, y a
poner los medios para restablecer un
clima de confianza que permita a



esta nación volver a encontrar su
lugar en la comunidad internacional.
También, ha mostrado su cercanía a
todo el pueblo iraquí y a sus
aspiraciones a una paz justa y
duradera, después de tantos años de
sufrimientos con los que el Papa y la
Iglesia universal se han mostrado
desde siempre solidarios. Se ha
entrevistado con el secretario
general de Naciones Unidas y
presidentes de gobiernos con
diversas posturas ante la crisis,
siempre buscando una salida pacífica
y respetuosa con el derecho
internacional.

A la vez que lleva a cabo estas
acciones, el Santo Padre pide a todos
multiplicar los esfuerzos a favor de
la paz, lo mismo que innumerables
personas significadas en la Iglesia,
las religiones, la cultura, el arte, el
deporte, la política, los sindicatos, y
todos los ámbitos del actuar humano,
así como de millones de personas



corrientes de todas las razas y
naciones. Puede haber contraste de
opiniones acerca de los pasos que
deben darse, pero hoy por hoy la
humanidad no puede permanecer
pasiva ni detenerse ante los ataques
del terrorismo, ni ante las amenazas
de guerra que asoman al horizonte.
No hay que resignarse a la guerra o a
la acción violenta como si fueran
inevitables.

En situaciones extremas, el
Catecismo de la Iglesia Católica
mantiene que es lícito recurrir a la
legítima defensa mediante la fuerza
militar. Pero antes de tomar esa
decisión los responsables del bien
común habrían de ponderar siempre,
con exquisita prudencia, que el daño
infringido por el agresor sea
duradero, grave y cierto, que se han
puesto antes sin resultados positivos
todos los medios pacíficos posibles
por evitar ese daño, que se reúnan
condiciones serias de éxito, y que el



empleo de las armas no entrañe
males y desórdenes más graves que
el mal que se pretende eliminar. En
estos momentos, el poder de
destrucción de las armas obliga a que
la prudencia en la apreciación de
esta condición haya de ser extrema.

Guerra y Catecismo

En la redacción del Catecismo se
habla de legítima defensa sólo como
respuesta a una agresión injusta,
pero no se afronta la cuestión de si
sería lícita o no, y en qué
condiciones, una intervención
militar para detener una limpieza
étnica, el terrorismo o frenar una
guerra entre guerrillas.

A estas cuestiones surgidas con
especial agudeza en los últimos años,
se suma ahora la no menos delicada
cuestión moral acerca de los modos
de impedir el acceso de las redes
terroristas a las armas de
destrucción masiva producidas por



personas malvadas. Se requiere,
pues, una especial prudencia al
realizar una adaptación de los
criterios establecidos para la defensa
ante una agresión, a estas otras
situaciones que tal vez se le podrían
equiparar en algunos casos. Como
mínimo cabría añadir a esas
condiciones el que haya evidencias
claras de que se están produciendo
esos hechos, y no simples sospechas
ni impresiones parciales.

En cuestiones tan delicadas y de tan
graves consecuencias en el ámbito
internacional, parece que si alguna
vez fuera necesaria una intervención
de estas características, se debería
decidir contando con un parecer
positivo del Consejo de Seguridad de
Naciones Unidas logrado con un
amplio consenso entre las naciones,
no surgido de unas presiones
particulares para lograr la mayoría
de votos requerida para sacar
adelante la resolución deseada por



sus promotores, sino consecuencia
de una reflexión compartida por el
bien de la humanidad. Es cierto que
las Naciones Unidas son un
instrumento imperfecto, pero no hay
otra instancia a la que se le
reconozca mayoritariamente una
legalidad análoga. Y, por supuesto,
aun en el caso extremo de que
hubiera motivos justos y de peso
para una intervención, sería
necesario estudiar el modo de
realizarla para que no se viera
afectada la numerosísima población
inocente.

Desde hace años, la gente sencilla de
Irak, sobre todo los niños, sufren
atrozmente a consecuencia del
embargo internacional. No es justo
martirizar más todavía a una
población civil. La preocupación de
Juan Pablo II por los males que
podrían derivarse para la población
iraquí, agotada tras doce años de
embargo, no deriva de un pacifismo



sentimental sino que viene exigido
por la justicia y el respeto a la
dignidad humana. Al buscar los
medios adecuados para la solución
de un conflicto se requiere tener en
cuenta que, al emplear medios
violentos, no son estructuras
organizativas ni máquinas inertes los
que resultan destrozados, sino
personas. Las víctimas, sean del
bando que sean, no son números,
grandes o pequeños, son seres
humanos. Por eso, es responsabilidad
moral de todas las partes evitar la
guerra. La guerra no es una simple
fatalidad -algo inevitable-, la guerra
es siempre una derrota de la
humanidad.

En este caso no se trata de un
conflicto de civilizaciones ni de
religiones. Musulmanes y cristianos
desean servir a Dios, el
Misericordioso, el Pacífico, con la
valentía de construir la paz del
mañana aun en medio de las



violencias de hoy. Sin embargo, una
guerra como la que parece
presagiarse podría herir los
sentimientos de muchos
musulmanes, y producir un efecto
contrario al buscado en la lucha
antiterrorista: tal vez generase un
aumento de fanatismo que
constituiría una nueva y seria
amenaza.

La situación actual obliga a realizar
una reflexión seria sobre las posibles
causas que han desencadenado el
creciente clima de confrontación, o
que han potenciado el terrorismo
internacional. Cada día que pasa
urge más el deber de afrontar una
efectiva cooperación entre los
pueblos y naciones, basada en la
justicia y el derecho internacional,
con el objetivo de asegurar para toda
la población el bien de la paz, que es
tan necesario.



En el momento presente, los
cristianos nos sentimos
especialmente inclinados a rezar por
la paz, en plena sintonía con las
continuas llamadas de atención del
Santo Padre, y su petición continua
de un renovado compromiso por la
paz mundial, en comunión de
oraciones con nuestros hermanos en
Irak, Estados Unidos, Europa y todo
el mundo. En estos momentos de
preocupación internacional, todo
induce a pensar que se requiere una
ayuda desde lo Alto para que ilumine
los corazones de unos y otros, para
generar una confianza mutua. Por
eso, entre tantas iniciativas por la
paz, el Papa propone rezar el rosario:
"No se puede recitar el Rosario sin
sentirse implicados en un
compromiso concreto de servir a la
paz".

Francisco Varo. Decano de la
Facultad de Teología. Universidad
de Navarra



Francisco Varo// Diario de
Noticias

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-guerra-
derrota-de-la-humanidad/ (14/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-guerra-derrota-de-la-humanidad/
https://opusdei.org/es-es/article/la-guerra-derrota-de-la-humanidad/
https://opusdei.org/es-es/article/la-guerra-derrota-de-la-humanidad/

	La guerra, derrota de la Humanidad

