
opusdei.org

La guerra civil

Capítulo de "El Fundador del
Opus Dei y su actitud ante el
poder establecido"

02/12/2009

El 19 de julio de 1936, día en que se
produjo la insurrección militar, fue
para Escrivá el comienzo de una
serie de penalidades. Desde aquel día
fue buscando refugio en casa de
amigos y conocidos, con el peligro de
ser detenido –tanto él como los que le
acogían- por su condición de
sacerdote [1] . Esa detención llevaba
aparejada habitualmente la pena de



muerte. El 14 de agosto, tras los
incendios de las iglesias y los
asesinatos de miles de sacerdotes,
declaró el Papa Pío XI: “Se diría que
un plan satánico ha reavivado, en
nuestra vecina España, y de forma
cada vez más viva, un incendio de
odio y de persecución abiertamente
declarado, que parece dirigido hacia
la Iglesia y la religión católica” [2] .

El Fundador tuvo que refugiarse en
los lugares más insospechados: desde
una clínica psiquiátrica, en la que
tuvo que hacerse pasar por enfermo
mental, hasta una legación
extranjera, como la de Honduras.
Cuando llegaban a la Legación las
noticias de las victorias bélicas de las
tropas nacionales los refugiados
solían prorrumpir en grandes
manifestaciones de júbilo. Pero
Escrivá no participaba en ellas: no
olvidaba en ningún momento a los
que fallecían en la contienda, fueran
del signo que fueran; y se le oía decir



en voz baja: “Es horrible, es una
tragedia”. Durante ese tiempo rezó
intensamente y ofreció duras
penitencias pidiéndole a Dios el don
de la paz.

En aquellos momentos, en los que la
guerra parecía arrasar por completo
todos sus afanes y proyectos
apostólicos, seguía confiando
plenamente en Dios: “ Don Manuel –
decía en una carta, escrita en clave
para burlar la censura, en la que
denominaba al Señor con ese
nombre- sabe más ”. Esperaba contra
toda esperanza.

No se encuentra comentario político
alguno en los escritos de esta
periodo. En sus cartas y anotaciones
late constantemente una idea: el fin
del Opus Dei es sobrenatural y saldrá
adelante, por grandes que sean los
obstáculos. “A través de los montes –
decía, citando el salmo 103- las aguas
pasarán”.



Y explicaba: “Ni antes ni después de
1936 he intervenido directa o
indirectamente en la política: si he
tenido que esconderme, acosado
como un criminal, ha sido sólo por
confesar la fe, aun cuando el Señor
no me ha considerado digno de la
palma del martirio” [3] .

En agosto de 1937, cuando pudo
abandonar la Legación de Honduras
gracias a unos documentos que le
permitían salir a la calle con unas
mínimas garantías –aunque seguía
estando en peligro por su condición
sacerdotal- siguió ejerciendo su
ministerio. Forzado por las
circunstancias, atendía a las gentes
de forma clandestina: recorría de un
cabo a otro las calles de Madrid,
vestido de paisano, confesando de
forma disimulada y llevando el
Santísimo Sacramento junto a su
corazón, en una pitillera, para dar la
Comunión a quienes la necesitaran.



Los obispos españoles habían
publicado una carta colectiva en la
que denunciaban la situación de la
Iglesia en España. Esa carta tuvo un
gran eco en la prensa internacional,
y eso hizo la presión persecutoria
pareciese disminuir a los ojos de
otros países. Pero de hecho se volvió
mucho más artera y solapada. Todas
las iglesias continuaban cerradas y la
vida religiosa seguía desarrollándose
en un clima de catacumbas.

En diciembre de 1937 el Fundador
decidió atravesar los Pirineos
catalanes a pie hasta llegar a
Andorra. Desde el Principado
alcanzó la otra zona en conflicto, en
la que pudo ejercer libremente de
nuevo, al fin, su ministerio
sacerdotal. Desde Burgos siguió
atendiendo espiritualmente a
muchos de los jóvenes universitarios
que había tratado en Madrid antes
de la guerra. Para poder hablar con
ellos hacía largos viajes hasta los



frentes de guerra a los que habían
sido destinados, en condiciones
penosísimas y en medios de
transportes lentos e incómodos.

En la capital castellana terminó de
componer Camino , una colección de
consideraciones nacidas de su trato
con Dios y con las almas que llevaba
escribiendo desde hacía muchos
años. Muchas de ellas habían sido
publicadas antes de la guerra, en
1934, con el título de Consideraciones
Espirituales . En los 999 puntos de ese
libro sólo se encuentran, y de pasada,
dos alusiones a la guerra, de carácter
puramente ascético: en una de ellas
alude a la purificación interior que
suponía aquella prueba, y en la otra,
a la necesidad de entregarse a Dios
por entero.

En los puntos de Camino se habla de
oración, vida eucarística, piedad
mariana, abandono en la voluntad de
Dios, lucha interior, infancia



espiritual, amor a la Iglesia, etc. En
esas consideraciones Escrivá alienta
a la comprensión mutua y a la visión
universal; y hace una llamada a los
laicos para que hagan un apostolado
sin fronteras. Todo esto está en las
antípodas del clima de exaltación
política en el que vivía el país y de la
estrechez de miras del entorno que le
rodeaba.

Esto no significa, en modo alguno,
que lo que estaba sucediendo en
España le dejara indiferente: al
contrario, sus cartas y sus escritos
íntimos revelan el terrible
sufrimiento interior y el profundo
desgarrón moral que le produjo
aquella guerra fratricida. Ante tanta
violencia y tanta sangre derramada
su único afán era reparar ante Dios
por aquel cúmulo de ofensas,
mediante la oración y la penitencia.

“¡Tengo unas ganas de que se acabe
esta guerra! -le escribía a uno de los



estudiantes que trataba
apostólicamente-. Entonces
comenzaremos, recomenzaremos,
otra quizá más dura, pero más
nuestra. Y pienso que quizá haya que
volver a vivir aquellos años terribles
de penuria. No importa: el Señor, con
nuestro esfuerzo al máximo también,
nos sacará de todo antes, más y
mejor de lo que podemos soñar” [4] .

Soñaba con poner en marcha, en
cuanto finalizara la contienda, una
nueva residencia en la que los
universitarios pudieran formarse
humana, cultural, profesional y
cristianamente. Su sueño se hizo
realidad, primero en España y más
tarde en numerosos países.

“Oración, oración y oración –
escribía- : es la mejor artillería [5] .
“Y esta palabra, que debe ser
característica de vuestro ánimo para
la recuperación de nuestras



actividades ordinarias de apostolado,
es Optimismo .

Es verdad que la revolución
comunista destruyó nuestro hogar y
aventó los medios materiales, que
habíamos logrado al cabo de tantos
esfuerzos.

Verdad es también que, en
apariencia, ha sufrido nuestra
empresa sobrenatural la paralización
de estos años de guerra. Y que la
guerra ha sido la ocasión de la
pérdida de algunos de vuestros
hermanos...

A todo esto, os digo: que —si no nos
apartamos del camino— los medios
materiales nunca serán un problema
que no podamos resolver fácilmente,
con nuestro propio esfuerzo: que
esta Obra de Dios se mueve, vive,
tiene actividades fecundas, como el
trigo que se sembró germina bajo la
tierra helada” [6] .



Al término de la guerra el Fundador
regresó a Madrid, donde se reunió
con los fieles del Opus Dei. Les
exhortó a perdonar a todos, a olvidar
las penalidades y padecimientos que
habían sufrido, con alma generosa y
grande, sin clasificar a los demás en
“rojos” y “nacionales”, poniendo sus
afanes en recomenzar cuanto antes
el trabajo apostólico con jóvenes
estudiantes. Y empezó a dar los
primeros pasos para la expansión del
Opus Dei por los cinco continentes.

[1] Vid sobre este particular, entre
otros, Alfaya, José Luís , Como un río
de fuego , Madrid 1936 , Ediciones
Internacionales Universitarias,
Barcelona 1998; Cárcel Ortí, Vicente, 
La persecución religiosa en España
durante la Segunda República
(1931-1939), Madrid 1990; Montero
Moreno, Antonio, Historia de la
persecución religiosa en España.
1936-1939 . Biblioteca de Autores
Cristianos, Madrid, 1961, 1999;



Gondrand, François, “Le Fondateur
de l´Opus Dei dans la guerre d
´Espagne”, en “Nouvelle Revue
Théologique”, tomo 127, nº 1, enero-
marzo 2005, p. 47 y ss; traducido al
castellano en la web
josemariaescriva.info.

[2] Cfr. “L´Osservatore Romano”, 15
de agosto de 1936.

[3] Carta del 31 de mayo de 1943, n.
45, en A. Vázquez de Prada, vol II,
Ibid., p. 141

[4] Ibid., p. 280

[5] Ibid., vol III, p. 336.

[6] Ibid., pp. 337-338

François Gondrand

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-es/article/la-guerra-civil/


opusdei.org/es-es/article/la-guerra-civil/
(19/12/2025)

https://opusdei.org/es-es/article/la-guerra-civil/

	La guerra civil

