opusdei.org

La gracia como
fuerza del camino
cristiano

Estudio del Card. Leo
Scheffczyk en el que realiza una
honda reflexion teologica del
papel decisivo de la gracia
divina para la vida del cristiano
en el mensaje espiritual de san
Josemaria Escriva de Balaguer.

21/03/2016

 La gracia en la espiritualidad de
Josemaria Escriva (Descarga en PDF)

« Biografia del Cardenal Scheffczyk


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Leo%20Scripta%20Theologica.%20Vol.%2039.%20200720160517-100502.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Leo%20Scripta%20Theologica.%20Vol.%2039.%20200720160517-100502.pdf
https://opusdei.org/es-es/article/biografia-del-cardenal-leo-scheffczyk/

KRk

El santo Fundador del Opus Dei no
nos ha legado en su amplia obra
literaria de espiritualidad ningun
tratado teoldgico ni ningun ensayo
especial acerca de la gracia. Por eso
podria parecer fuera de lugar
dedicar una investigacion teologica
al concepto de gracia en San
Josemaria: podria degenerar
facilmente en algo artificioso y en
contradiccion con la experiencia viva
de la gracia, que evidentemente
aletea en toda la obra de Escriva. Sin
embargo, cabe replicar por una
parte, que no se trata de intentar una
sintesis sistematica, como
atribuyendo a posteriori a Escriva un
sistema conceptual que él no ha
pretendido construir. Y por otra
parte no se trata aqui de elaborar un
proyecto apoyado en la doctrina
tedrica-teologica, porque eso podria
falsear el entrelazamiento organico
de la concepcion de la gracia con la



vivencia espiritual basica de Escriva.
Por tanto, el tema no se plantea con
un titulo dogmatico "De gratia”, sino
que se incluye desde el principio en
la espiritualidad de Josemaria, tal
como queda expresada en
conversaciones espirituales, homilias
y sugerentes aforismos. Solo a partir
de tales formas de expresion es
posible desentrafiar lo propio de la
concepcion de gracia en Escriva.

Como esta concepcion se despliega
en un geénero literario especial, los
conceptos utilizados corresponden a
una terminologia propia, al margen
de lo estrictamente dogmatico.
Aunque cabe suponer que el santo,
como teologo, se atenia a la doctrina
sobre la gracia tal como se expone en
el dogma de la Iglesia (y eso quedara
a la vista, también en detalles, a lo
largo del presente estudio), empleaba
raramente la estricta terminologia
dogmatica. De ahi que en sus escritos
solo de vez en cuando aparecen los



conceptos tradicionales como "gracia
externa"y "gracia interna", "gracia
actual" y "gracia habitual", "gracia
creada" y "gracia increada", aunque
la realidad misma de esos conceptos
esta presente. Algo parecido ocurre
con los planteamientos de teoria
teoldgica pertenecientes a la doctrina
de la gracia, como son las relaciones
entre "naturaleza y gracia", "gracia 'y
libertad" o "gracia y obras". Tampoco
aqui hay un despliegue tematico de
esas cuestiones, que por otra parte
aparecen claramente presentesy
verificables de modo vivo, dinamico
y sugerente como contenido bdasicoy
fundamento en lo que el autor trata.
Ahi radica el aliciente del modo de
ver la gracia en Escriva. Los aspectos
tedrico-teologicos quedan resaltados
en el vigor primigenio de la impronta
religiosa y en un lenguaje original. Al
mismo tiempo, dejan ver la
interioridad que proviene de la
sintonia con la palabra hablada y la
repercusion propia que esa palabra,



al comunicarla, produce en el
creyente. Por estas razones, esta
exposicion de las ideas de Escriva
quiere respetar la expresion viva y
existencial del misterio de la gracia,
evitando la pretension de traducir el
tema al nivel teoldgico, lo que le
despojaria de su originalidad.

1. Consideraciones dogmaticas en
torno a la espiritualidad y a la
fundacion del Opus Dei

El Fundador del Opus Dei —a
semejanza del Apostol Pablo— se
convirtié en un eminente heraldo del
misterio de la gracia, debido en
buena parte a la experiencia de su
propio camino. Un bidgrafo bien
documentado transmite asi su
impresion sobre el alto valor de la
gracia en Escriva: "Lo propio, lo
primero y lo ultimo tiene que ser
obrado por la gracia"[1]. El mismo
autor cita una expresion del
Fundador respecto a los comienzos



de la Obra: "entonces no tenia mas
que juventud, buen humor y gracia
de Dios"[2].

Refiriéndose a la impronta que le
dejo el ejemplo de sus padres,
Josemaria escribe en una carta del
afno 1971: "Asi preparo el Sefior mi
alma, con esos ejemplos empapados
de dignidad cristiana y de heroismo
escondido (...) para que mas tarde le
fuera pobre instrumento, con la
gracia de Dios"[3].

Aun sin nombrarla explicitamente, la
omnipresencia de la gracia en el
pensamiento de Escriva se expresa
en el frecuente uso del concepto
sobrenatural. En la perspectiva de la
teologia actual, esa referencia no es
en todo caso recomendable; pues el
concepto de lo "sobrenatural” se
considera hoy en dia desacreditado,
porque en la relacion entre
naturaleza y gracia favorece un
mecanicismo tendente a un



"pensamiento en dos niveles", y de
este modo se favorece un
extrinsecismo en la doctrina sobre la
gracia, en contradiccion con el modo
organico de percibir la unidad entre
naturaleza y gracia[4]. Pero la simple
utilizacion del vocablo no autoriza a
impugnar el contenido con el
veredicto de extrinsecismo, ya que la
expresion solo quiere indicar la
sublimidad y superioridad de la
gracia de Dios sobre todo lo creado.

El reproche de una diccion
inadecuada esta precisamente en el
caso de Escriva fuera de lugar; pues
por una parte él tiene una profunda
conciencia de la unidad de
naturaleza y gracia (como se vera
mas adelante), y por otra da, con una
consciente intencion tedrica, una
acertada descripcion de esa relacion.
Escriva insinua la relacion con una
expresiva imagen, al designar lo
sobrenatural como lo contrario de
una superficie bidimensional, como



una tercera dimension, perteneciente
a la existencia concreta del ser
humano. "La gente tiene una vision
plana, pegada a la tierra, de dos
dimensiones. —Cuando vivas vida
sobrenatural obtendras de Dios la
tercera dimension: la altura, y, con
ella, el relieve, el pesoy el
volumen"[5]. El punto de
comparacion teolégicamente
relevante en esta imagen consiste en
que esta dimension no puede ser
comprendida como una estructura
sobreafnadida a la realidad existente,
sino que pertenece a la realidad total;
estando intimamente ligada con ella,
la supera ampliamente en cuanto a
importancia y valor.

Manteniendo las diferencias
esenciales entre naturaleza y gracia,
creacion y redencion, hay que
considerar la valoracion correcta de
lo sobrenatural a partir del modo de
comprension de lo natural por parte
del autor. Si éste viese lo natural



como algo puramente exterior,
perderia para el hombre su
significado esencial, teleoldgico y
determinante por lo que respecta a la
salvacion o condena. Como ya quedo
apuntado, el autor no da en sus
textos de espiritualidad ninguna
explicacion tedrica sobre esa
relacion, que la tradicion intenta
aclarar (de modo poco convincente)
con ayuda de la "potentia
oboedientialis" y la moderna teologia
utilizando el término (no exento de
problemas) del "existencial
sobrenatural”[6]. Pero existe una
serie de criterios que muestran como
Escriva comprende esa relacion
como algo interior y dinamico, que
hace que el hombre, como persona
que es y ama, se oriente a lo gratuito
de la gracia, de modo que no es un
anadido exterior al ser hombre, sino
su intimo cumplimiento y plenitud.
Sobre todo es significativo para la
concepcion de Escriva el empleo de
un topos determinante: el "camino”,



"camino del hombre hacia la
santidad". Esa expresion pone de
manifiesto la orientacion del ser
humano hacia la gracia[7]. Una
fundamentacion original, si bien no
empleada como argumento teoldgico,
sobre esa relacion, es la concepcion
de Escriva sobre el engarce entre las
virtudes naturales y las
sobrenaturales. Unas palabras de
Escriva hacen palpable la unidad
organica entre ambas realidades:
"Viviendo la caridad —el Amor— se
viven todas las virtudes humanasy
sobrenaturales del cristiano, que
forman una unidad"[8]. Por eso la
piedad cristiana "exige también el
ejercicio de las virtudes
humanas"[9]. En un consejo
espiritual a los matrimonios dice: "el
marido y la mujer deben crecer en
vida interior y aprender de la
Sagrada Familia a vivir con finura —
por un motivo humano y
sobrenatural a la vez— las virtudes
del hogar cristiano. Repito: la gracia



de Dios no les falta"[10]. Semejante
certeza solo se explica si arranca de
la conviccion de que todo lo natural
esta ya bajo la influencia directriz de
la gracia.

Esto vale también (considerando
ahora otro aspecto) para la relacion
entre razon (intelecto) y fe: "Si el
mundo ha salido de las manos de
Dios, si F1 ha creado al hombre a su
imagen y semejanza y le ha dado una
chispa de su luz, el trabajo de la
inteligencia debe —aunque sea con
un duro trabajo— desentrafar el
sentido divino que ya naturalmente
tienen todas las cosas; y con la luz de
la fe, percibimos también su sentido
sobrenatural, el que resulta de
nuestra elevacion al orden de la
gracia"[11].

Esa unidad entre lo humano-
creatural y la gracia viene explicada
sumariamente de cara a la fuerza del
amor que actua en el hombre:



"tenemos que ser muy humanos;
porque, de otro modo, tampoco
podremos ser divinos. E1 amor
humano, el amor de aqui abajo en la
tierra cuando es verdadero, nos
ayuda a saborear el amor divino. Asi
entrevemos el amor con que
gozaremos de Dios y el que mediara
entre nosotros, alla en el Cielo,
cuando el Sefior sea todo en todas las
cosas"[12]. Arrancando de esas
experiencias concretas sobre la vida
humana, el experimentado guia
espiritual y pastor de almas insinua
la verdad teoldgica de un desiderium
naturale y presenta el fundamento de
una profunda concepcion unitaria de
naturaleza y gracia, lejos tanto de
rupturas dualistas como de
confusiones monistas.

Como ultima consideracion sobre la
concepcion unitaria de naturaleza 'y
gracia caracteristica en la obra
espiritual del Fundador del Opus Dei
citemos un pensamiento de caracter



absolutamente original, que podria
calificarse como contenido propio y
exclusivo de su espiritualidad. Nos
referimos a un aspecto presente en
toda su obra: el significado teolégico
del trabajo y su relacion con la
santidad. El intento por descubrir en
el trabajo humano un medio y una
instancia mediadora para la gracia,
arranca segun Escriva del relato de
la creacion, donde el trabajo queda
incluido en el &mbito de la
semejanza del hombre con Dios. "Las
tareas profesionales (...) son
testimonio de la dignidad de la
criatura humana; ocasiéon de
desarrollo de la propia personalidad;
vinculo de unién con los demas;
fuente de recursos; medio de
contribuir a la mejora de la sociedad,
en la que vivimos, y de fomentar el
progreso de la humanidad entera...
— Para un cristiano, estas
perspectivas se alargan y se amplian
aun mas, porque el trabajo —
asumido por Cristo como realidad



redimida y redentora— se convierte
en medio y en camino de santidad,
en concreta tarea santificable y
santificadora"[13].

Ciertamente, el trabajo servira como
medio de santificacion solo para el
hombre creyente y en gracia que
santifica el trabajo: de su trabajo
resulta, como un reflejo por asi decir,
una renovada santificacion. Pero
también, al margen de haberse
alcanzado en su dimension
sobrenatural la vida de la gracia, rige
el postulado de que "cualquier
actividad" puede convertirse "en un
medio de servir al Sefior y a los
hombres"[14]. O sea, que también el
trabajo como realidad natural dice
relacion, en cuanto su caracter
creacional, al ser humano y a Dios.
Esto no carece de importancia en
cuanto a la relacion con la realidad
sobrenatural y el ser afectado por la
gracia; pues "en la sencillez de tu
labor ordinaria, en los detalles



monotonos de cada dia, has de
descubrir el secreto —para tantos
escondido— de la grandeza y de la
novedad: el Amor"[15]. Esto es valido
especialmente cuando el trabajo, en
relacion objetiva tanto con los
hombres como con Dios, "adquiere el
valor del Amor con que se
realiza"[16].

En el ambito del amor, el trabajo
humano esta orientado ya hacia el
supremo amor sobrenatural de Dios
que, a traves del acto del Redentor,
eleva lo natural definitivamente a la
dimension de la santidad y de la
salvacion. Pero este vinculo no es un
sobreafiadido casual y puramente
externo a una realidad humana que
no estaria en modo alguno orientada
hacia esta vinculacion y elevacion. El
amor, que de modo natural, como
corresponde a la creacion, actua por
medio del trabajo, es mas bien el
rasgo interior que, por asi decir, sale
al encuentro del amor sobrenatural



de Dios, de modo que la union del
amor natural y sobrenatural no
puede ser considerada como algo
casual o extrinseco. Del trabajo
natural y de su comprension como
impulso hacia el amor mas elevado
de Dios resulta —un trazo
significativo en el pensamiento
espiritual de Escriva— el paso del
trabajo natural a la accion
sobrenatural y al apostolado.
También éste se fundamenta en el
trabajo natural, del mismo modo en
que las virtudes del trabajo natural, a
su vez, resultan imprescindibles para
la actividad apostolica[17].

Ciertamente con la inclusién,
caracteristica en Escriva, del trabajo
en el ambito de la gracia parece
plantearse un problema que —de no
ser tenido en cuenta— podria
aparecer como una objecion contra
el acierto de ese arranque teologico:
el obrar humano, es decir, una
actividad natural orientada hacia un



resultado, parece contradecir la
gratuidad de la gracia y eliminar su
caracter de don inmerecido. La
objecion se dirige no solo a la fase
originaria del paso ascendente de la
naturaleza a la gracia, que podria ser
interpretado asi como algo
conseguido "desde abajo"; la objecion
afecta también al hacer y actuar
apostolico, exigido siempre en el
estado de gracia: es decir, a la labor
apostolica que debe dar fruto y
contribuir a la santificacion del
mundo. El pastor de almas 'y
fundador del Opus Dei exige de los
que le han sido confiados un empefio
apostolico y un trabajo continuo y
decidido para la realizacion del reino
de Dios. Al mismo tiempo previene
enérgicamente contra la pereza,
contra una falsa autosuficiencia,
contra la tibieza y contra la
mediocridad. Sirva como ejemplo el
texto siguiente: "No nos debe sobrar
el tiempo, ni un segundo: y no
exagero. Trabajo hay; el mundo es



grande y son millones las almas que
no han oido aun con claridad la
doctrina de Cristo. Me dirijo a cada
uno de vosotros. Si te sobra tiempo,
recapacita un poco: es muy posible
que vivas metido en la tibieza; o que,
sobrenaturalmente hablando, seas
un tullido. No te mueves, estas
parado, estéril, sin desarrollar todo el
bien que deberias comunicar a los
que se encuentran a tu lado, en tu
ambiente, en tu trabajo, en tu
familia"[18].

En esas exigencias aletea un noble
pathos de celo laboral, actividad
constante y entrega ardiente. El
enérgico vocabulario podria
alimentar la sospecha de activismo,
excesivo insistir en el "hacer" y la
confianza en las propias fuerzas, en
menoscabo del papel de la gracia.

Pero en realidad esas llamadas
exigentes quedan teoldgicamente
bien aseguradas: en el primer caso,



en el que se explica el ascenso —por
mediacion del amor— de lo natural
al nivel de la gracia y de apostolado,
queda asegurado que el amor, por
esencia, no fuerza ni reclama ni
pretende nada para si, sino que
conoce la libertad de Dios, dador de
la gracia; en el otro caso (el de la
actividad apostolica del cristiano que
esta ya en gracia) queda asegurado
por la clara conviccion de fe,
constantemente presente, de que
todo actuar en la gracia brota de la
gracia y nunca es realizacion propia.
Es decir: que toda operacion humana
es una cooperacion con la gracia.

El caracter de ese actuar humano en
el apostolado, que indica propia
actividad sobre el fundamento de la
gracia divina, queda expresado, de
modo insuperable, con la necesidad
de la oracion en todas las actividades
apostolicas y el enlazamiento de
todas las actividades con la
contemplacion; pues en la medida en



que la oracion informa y vivifica el
trabajo, éste resulta inseparable de la
gracia divina. Esas dos exigencias de
la gracia aparecen unidas en textos
como el siguiente: "Y pienso,
efectivamente, que corren un serio
peligro de descaminarse aquellos
que se lanzan a la accion —jal
activismo!—, y prescinden de la
oracion, del sacrificio y de los medios
indispensables para conseguir una
solida piedad: la frecuencia de
Sacramentos, la meditacidn, el
examen de conciencia, la lectura
espiritual, el trato asiduo con la
Virgen Santisima y con los Angeles
custodios... Todo esto contribuye
ademas, con eficacia insustituible, a
que sea tan amable la jornada del
cristiano, porque de su riqueza
interior fluyen la dulcedumbre y la
felicidad de Dios, como la miel del
panal"[19].

Por consiguiente, por lo que en la
concepcion espiritual de Escriva se



refiere a la enérgica manera de
acentuar la actividad humana, hay
que confirmar que la relacion entre
naturaleza y gracia es correcta en
todos sus aspectos y resalta el
aspecto dominante y preferencial de
la eficacia de la gracia, sin caer en la
pretension de una eficacia universal
a la manera protestante.

Pero la doctrina espiritual de Escriva
sobre la gracia no queda patente
todavia a quien atiende solo a la
integridad dogmatica fundamental
que en ella se manifiesta. Ahondando
mas se llega a la contemplacion del
actuar concreto de la gracia en el
hombre y en el cristiano.

2. La gracia como fuerza para el
camino: conversion y vocacion

La dogmatica tradicional presenta la
comprension completa de la gracia
como realidad de la vida cristiana,
ayudandose con la diferenciacion
entre gracia actual auxiliar y gracia



habitual santificante con su
correspondiente cortejo. A esto se
antepone —segun un modo escolar
correcto— una definicion conceptual
de la esencia de la gracia divina.
Claro esta que asi no se desvela
formalmente el misterio de la
esencia de la gracia. Ademas, en un
plano de pensamiento y de expresion
espiritual, no hay lugar para una
definicion semejante. Aunque en
algunas ediciones de obras del
Fundador del Opus Dei aparecen en
el indice de materias voces como
"esencia y efectos de la gracia"[20],
no se da propiamente ninguna
definicion. En realidad las
calificaciones no pasan de ser
analogias como "luz", "fuerza’,
"poder de Dios"[21], "tesoros
inagotables de amor, de
misericordia, de carifio"[22].
Comprensiblemente, términos
especificos en la ciencia teologica
como "gratia actualis — habitualis
(sanctificans)" no juegan ningun



papel esencial. Sin embargo, eso no
significa que de hecho esas
realidades no estuvieran presentes;
porque si no, la teologia de la gracia
quedaria, como en el protestantismo,
notablemente reducida[23].

La diferencia citada aparece en el
trasfondo de una teologia espiritual,
en otros contextos y bajo otra
terminologia. Esta terminologia
depende claramente del modo
basicamente dinamico y personal
(Dios y el hombre frente a frente) del
pensamiento de Escriva y se asocia al
caracter basico de lo que Escriva
(significativamente ya en su primera
obra) entiende como "camino" del
hombre hacia Dios y hacia la
santidad: un movimiento incesante,
presente también en el trabajo, al
que por parte de Dios corresponde
un actuar igualmente dinamico y
permanente, que convierte el camino
del hombre en un camino salvifico.
La teologia dogmatica emplea aqui el



concepto de "gracia cooperante”.
También Escriva habla en ocasiones
de una "ayuda" por parte de Dios,
pero compara a continuacion este
término no especifico con el caracter
de andadura y de camino de la
existencia humana y entiende la
ayuda de Dios, ante todo, en el
sentido de punto de partida decisivo,
como gracia de la conversion.

Por eso, lo que la teologia tradicional
llama gracia actual aparece en
primer lugar bajo el nombre de
conversion, que une accion divina y
decision humana. Asi: "La
conversion es cosa de un instante. —
La santificacion es obra de toda la
vida"[24]. La conversion da al
hombre "luces nuevas" que se
despliegan como alegria porque el
Sefior "te hizo descubrir” de nuevo
tantas realidades[25]. Es el suceso en
el que Dios hace que el hombre
reaccione[26]. Asi sucede cuando
uno siente "dolor por sus pecados



veniales" "porque hasta entonces no
habras comenzado a tener verdadera
vida interior"[27]. Es un momento
similar al despertar de Lazaro de la
rigidez de la muerte: "Si oyes la
inspiracion de Dios y la sigues —
Lazare, veni foras! —jLazaro, sal
afuera!—, volveras a la Vida"[28].

En consonancia con la imagen de la
vida humana como camino,
conversion significa "una nueva
rectificacion"[29], con la que se abre
paso un convencimiento que es
compromiso de amor: "Amarte: a
esto va a reducirse mi vida"[30]. Es el
momento, en que el alma, con quien
Dios se ha hecho el encontradizo,
exclama: "Nunc coepi! —jahora
comienzo!"[31]. Por este camino se
percibe la llamada: "Conviértete
ahora, cuando aun te sientes joven...
iQué dificil es rectificar cuando ha
envejecido el alma!"[32]. Es el
momento, en que el director de
almas asegura "que se puede llegar a



ser otro San Agustin, después de mi
pasado’, no sin antes recordar: "Pero
has de cortar valientemente y de
raiz, como el santo obispo de
Hipona"[33]. El presupuesto
necesario para ese cambio radica en
la humildad: "A la conversion se sube
por la humildad, por caminos de
abajarse"[34]. Escriva encuentra en
la parabola del hijo prddigo la
imagen biblica mas apropiada para
caracterizar la conversion obrada
por Dios y su gracia, en cooperacion
con el hombre: "Nuestro Padre Dios,
cuando acudimos a El con
arrepentimiento, saca, de nuestra
miseria, riqueza; de nuestra
debilidad, fortaleza. (...) S6lo por
volver a El su hijo, después de
traicionarle, prepara una fiesta"[35].

La riqueza interior donada al
converso consiste ante todo en la fe:
"Algunos pasan por la vida como por
un tunel, y no se explican el
esplendor y la seguridad y el calor



del sol de la fe"[36]. Escriva ve esta
fe, de acuerdo con su concepcion
basica de dinamismo personalista, no
solo como una fe en cuanto
contenido doctrinal (si bien este
aspecto nunca falta), sino sobre todo
como vida con Dios en Cristo: "Vive
la fe, alegre, pegado a Jesucristo"[37].

La conversion obrada por la gracia
adquiere en la espiritualidad de
Escriva un claro significado
especifico, que entre los doctores de
espiritualidad esta frecuentemente
presente, pero en Escriva adquiere
una fisonomia muy marcada: es la
conversion vista como una
renovacion continua y como
continuo recomenzar en el camino
espiritual, que debe estar
acompaifiado siempre por la gracia
actual, incluso cuando hay una union
vital y amorosa con Cristo, pero muy
especialmente en caso de que se haya
perdido la gracia de la union con el
Sefior. En el primer caso vale el



principio: "Para un hijo de Dios, cada
jornada ha de ser ocasion de
renovarse, con la seguridad de que,
ayudado por la gracia, llegara al fin
del camino, que es el Amor"[38]. En
el segundo caso vale la advertencia
que se apoya en la realidad de la
gracia cooperante: "Y si en algun
momento un alma sufre una caida,
un retroceso —no es necesario que
suceda—, se le aplica el remedio,
como se procede normalmente en la
vida ordinaria con la salud del
cuerpo, y ja recomenzar de
nuevo!"[39]. La comparacion con la
vida ordinaria resulta adecuada, en
cuanto que ilustra la continuidad en
la vida espiritual, que desde otro
punto de vista se ve también como
una lucha[40], imposible de
comprender sin la actividad continua
de la gracia actual.

Caminando a través de la vida
ordinaria "hacen falta soles de cielo y
esfuerzos personales, pequerfios y



constantes, para arrancar esas
inclinaciones, esas imaginaciones,
ese decaimiento: ese barro pegadizo
de tus alas"[41]. Se trata de un
recomenzar una y otra vez:
"Rectificar. —Cada dia un poco. —
Esta es tu labor constante si de veras
quieres hacerte santo"[42]. "Tu
existencia no es repeticion de actos
iguales, porque el siguiente debe ser
mas recto, mas eficaz, mas lleno de
amor que el anterior. —jCada dia
nueva luz, nueva ilusion!, jpor
Fl1!"[43]. "En cada jornada, haz todo
lo que puedas por conocer a Dios,
por tratarle, para enamorarte mas
cada instante, y no pensar mas que
en su Amor y en su gloria"[44].

Con esos llamamientos, Escriva esta
en la linea espiritual de la doctrina
catolica sobre la gracia, que enlaza la
fuerza de la gracia, que el hombre es
incapaz de merecer, con la
cooperacion humana. Escriva no
desconoce el reproche y el peligro de



un pelagianismo que acentua la
justificacion por las obras, si bien él
no considera semejante postura
como defecto congénito de la
doctrina catolica sobre la gracia; de
ahi el siguiente texto: "Se ha puesto
de relieve, muchas veces, el peligro
de las obras sin vida interior que las
anime: pero se deberia también
subrayar el peligro de una vida
interior —si es que puede existir—
sin obras"[45]. Asi toma
abiertamente postura contra un "sola
gratia", que podria presentarse como
aparentemente catolico, partiendo de
que el origen de toda accion salvifica
radica en la gracia y pretendiendo
renunciar asi a una concausalidad
humana. Aqui, Escriva presenta una
decidida y correcta aplicacion del
principio agustiniano: "Qui te creavit
sine te, non te iustificat sine te"[46].
Lo contrario a esa continua prontitud
a la accion es para Escriva la falsa
tranquilidad, comodidad y pasividad
de un amor sin espiritu, que él en



ocasiones califica claramente como
"pereza". Asi, por ejemplo: "Luchad
contra esa excesiva comprension que
cada uno tiene consigo mismo:
jexigios! A veces (...), con falsas
excusas, somos demasiado comodos,
nos olvidamos de la bendita
responsabilidad que pesa sobre
nuestros hombros, nos conformamos
con lo que basta para salir del paso,
nos dejamos arrastrar por razonadas
sinrazones para estar mano sobre
mano, mientras Satanas y sus aliados
no se toman vacaciones"[47].

Esas exigencias, que prestan a la
espiritualidad de Escriva rasgos
pronunciadamente activos, con
ganas de hacer y orientado hacia la
accion (sin que aceche el peligro de
un simple accionismo o de un
ostentoso activismo, porque la fuerza
de la gracia interior esta siempre
presente) resultan todavia mas
penetrantes cuando aparecen en
relacion con la realidad del gran



adversario y enemigo de todo lo
bueno, es decir, del Maligno en
persona, cuya realidad Escriva no ha
negado nunca. Aqui es donde la vida
cristiana adquiere un acusado
caracter de lucha, y la actividad de la
gracia empuja a un renovado
impulso de resistir al enemigo y de
enfrentarse con él. Aqui destaca de
nuevo la fina aproximacion
psicologica al misterio del mal para
una vida cristiana: "No te turbes si al
considerar las maravillas del mundo
sobrenatural sientes la otra voz —
intima, insinuante— del hombre
viejo". Y ya totalmente concreto: "El
mundo, el demonio y la carne son
unos aventureros que (...) [se
aprovechan] de la debilidad del
salvaje que llevas dentro"[48]. Ante
la realidad de esta continua lucha,
muestra comprension por los que le
han sido confiados, pero no sin
animarles a movilizar sus fuerzas:
"iQue cuesta! —Ya lo sé. Pero,
jadelante!: nadie sera premiado —y



iqué premio!— sino el que pelee con
bravura"[49].

Lo que antes habiamos presentado
como lo "cotidiano" del camino
humano bajo la accion de la gracia,
adquiere una cualidad superior
gracias a un rasgo de la gracia divina,
que va estrechamente unido a la
conversion, pero que se diferencia
por una caracteristica especial: se
trata de la vocacion, incluida en la
misma gracia. En la vocacion
adquieren forma la tendencialidad y
plena realizacion del camino.
"Conversion" y "vocacion" son para
Escriva términos coextensos,
realidades que proceden una de otra
y permanecen unidas; porque en la
vocacion la conversion con ayuda de
la gracia recibe su orientacion
especifica hacia la mision especial —
en el mundo o en el Reino de Dios—
que Dios ha previsto para una
persona. Al mismo tiempo, en la
vocacion reluce mas claramente el



rasgo de la soberania de Dios al
otorgar la gracia, mientras que el
cooperar humano queda reducido a
una cierta inclinacion del hombre,
que no influye causalmente en la
vocacion.

Escriva alude frecuentemente, en sus
textos de espiritualidad, a la
vocacion: "es la gracia mayor que el
Sefior ha podido hacerte"[50], dice a
uno de sus seguidores. Pero el
término no se refiere a ninguna
vocacion "religiosa"”, sino —en
correspondencia al significado
espiritual que radica en el trabajo
profano— a cualquier actuacion en
una profesion en el mundo: "tu
perfeccion esta en vivir
perfectamente en aquel lugar, oficio
y grado en que Dios, por medio de la
autoridad, te coloque"[51]. Pues una
llamada de Dios esta ya contenida en
la profesion en el mundo como
ambito de santidad, en su triple
aspecto de santificarse a uno mismo,



santificar el trabajo y santificar el
mundo. La primera forma de
vocacion es sin duda la eleccion del
hombre por Dios para ser cristiano.
Aqui se encuentra incluida la
llamada al apostolado y a la sanacion
y santificacion del mundo. Escriva,
cuyas palabras estan llenas de ecos
de la Sagrada Escritura y de los
Padres, cita aqui un texto de
Clemente de Alejandria sobre el
testimonio de la vida real de los
cristianos en el mundo: "Convencidos
de que Dios se encuentra en todas
partes, nosotros cultivamos los
campos alabando al Sefior, surcamos
los mares y ejercitamos todos los
demas oficios nuestros cantando sus
misericordias"[52].

Por el ensamblaje de santificacion
propia y santificacion del mundo en
la espiritualidad de Escriva, la
vocacion del laico a la santidad, al
seguimiento de Cristo y al servicio
del Sefior, que otorga a los



bautizados el caracter sacerdotal
comun, desemboca necesariamente
en el apostolado. El llamamiento "a
una vida cristiana, a una vida de
santidad, a una vida de eleccidn, a
una vida eterna"[53], dirigido a
todos, lleva ya consigo el impulso al
apostolado: "Hijos de Dios. —
Portadores de la unica llama capaz
de iluminar los caminos terrenos de
las almas (...) —El Sefior se sirve de
nosotros como antorchas, para que
esa luz ilumine"[54]. Y "es tarea de
los hijos de Dios lograr que todos los
hombres entren —en libertad—
dentro de la red divina, para que se
amen. Si somos cristianos, hemos de
convertirnos en esos pescadores que
describe el profeta Jeremias, con una
metafora que empleo también
repetidamente Jesucristo: seguidme, y
yo haré que vengais a ser pescadores
de hombres, dice a Pedroy a
Andrés"[55]. Eso vale especialmente
para el sacerdocio: "jes un
apostolado!"[56]. En el sacerdocio



ministerial el ser y el obrar de Cristo
se expresan de modo unico, en
cuanto que el sacerdote "es siempre
otro Cristo"[57]. Aqui encuentra la
vocacion al apostolado, como don de
la gracia, su impronta mas profunda.
Ciertamente esta impronta apostolica
va unida a un rasgo esencial, que
marca ya la vida de Cristo: esta bajo
el signo de la cruz. "Ser cristiano —y
de modo particular ser sacerdote;
recordando también que todos los
bautizados participamos del
sacerdocio real— es estar de
continuo en la Cruz"[58].

Volvamos ahora a la relacion —que
Escriva siempre destaca— entre
naturaleza y gracia, entre las
virtudes naturales humanas, que
deben ser empleadas en el
apostolado, y los dones
sobrenaturales, para sefialar
finalmente un nuevo matiz:
"Tenemos que ser muy humanos;
porque, de otro modo, tampoco



podremos ser divinos"[59]. Este
postulado vale evidentemente como
demostracion de la unidad organica
entre naturaleza y gracia y es como
un baluarte contra todo
extrinsecismo en la doctrina sobre la
gracia. Pero semejante unidad
organica entre lo natural y lo
sobrenatural, con la consiguiente
referencia en el hombre apostolico a
lo sobrenatural, no debe hacernos
olvidar que esa naturaleza es una
naturaleza herida y vulnerada. Por
este motivo, la elevacion y
perfeccionamiento de la naturaleza
por la gracia y su correspondencia,
continuamente renovada, a lo
sobrenatural, no pueden ser
entendidos en el sentido puramente
humanistico de una armonizacion y
elevacion de la naturaleza. Esa
elevacion no puede realizarse, segun
Escriva, de ninguna otra manera que
bajo el signo de la cruz. Esto significa
que la naturaleza capaz de elevacion
y destinada a la unidad sdlo puede



encontrar su correspondencia a la
gracia a través de la cruz. Por eso
"sus discipulos, si de veras desean
imitarle, deben convertir su
existencia en corredencion de Amor,
con la propia negacion, activa y
pasiva"[60]. Aqui aparece como sefal
de la actividad apostolica el concepto
de "corredencion’, que, por lo demas,
no connota una sinergia
insuficientemente ponderada, sino el
efecto de la obra redentora de
Jesucristo en una persona con
sentido apostolico.

Desde el punto de vista de la teologia
de la gracia, el fin de la actividad
apostolica es la santificacion del
mundo y el estado sobrenatural de
santidad, hacia el que se orienta toda
consideracion catolica sobre la
gracia.

3. La santidad, meta del camino de
la gracia



No cabe duda de que en la teologia
espiritual de Escriva "conversion"y
"vocacion", que corresponden al
concepto de gracia actual, estan
orientadas hacia el fin de la
santificacion, en la cual la gracia —
en correspondencia a la expresion
técnica de "gracia santificante"— se
ha convertido en una realidad
perenne de vida divina en el hombre.
La concepcion béasica dindmico-
personal de la gracia en el Fundador
del Opus Dei explica que a éste no le
caracterice la atencion a la realidad
mas elevada, la gracia creada,
entendida como accidente inherente
al alma o habito, sino la atencion al
estado que resulta de los actos de
santificacion: a la santidad. Este
estado sdlo se puede pensar como
unido a una persona, a la persona a
la que tal estado convierte en santa.

En realidad, no es preciso afiadir que
los actos de conversion y vocacion,
que conducen a la santidad, no se



pueden separar de la santidad
misma; pues también el hombre en
gracia, el justificado, necesita —
puesto que mientras vive en este
mundo, el estado de gracia no posee
una firmeza inquebrantable— la
ayuda de impulsos de gracias
actuales. Tan necesidad es reclamada
no solo por razones ontoldgicas,
aducidas por la tradicion escolastica,
como el que un habito sobrenatural
solo puede llegar a ser en acto con un
impulso divino actual[61]; sino
también a causa de la flaqueza y
tentabilidad de la persona
justificada, que debe mantener una
lucha continua para mantenerse en
gracia y santidad. Aqui queda
reforzado el caracter de lucha de la
existencia cristiana (Escriva insiste
frecuentemente sobre este punto), a
través de una continua conversion y
de un renovado "si" a la vocacion,
para el que el justificado necesita la
gracia actual[62].



A esta necesidad corresponde
también el deber de una oracion
permanente, sobre todo para
mantener intacto el empuje
apostolico[63]. Para que el esfuerzo
por la santidad permanezca sin
fisuras en el estado del primer amor
—originario y primaveral— importa
especialmente orar por la
perseverancia: "Constancia, que nada
desconcierte. —Te hace falta. Pidela
al Sefior y haz lo que puedas por
obtenerla: porque es un gran medio
para que no te separes del fecundo
camino que has emprendido”[64].
Ciertamente, el "camino" que Escriva
traza a lo largo de los hitos de la
conversion y la vocacion llega con la
santificacion a su meta terrena. Pero
esta meta no es el definitivo "telos"
escatologico. Por eso el "camino”
sigue adelante también después de la
justificacion, si bien en un plano mas
elevado.



El ensamblaje inseparable de la
eficacia de la gracia divina actual y la
vida en santidad condiciona también
la continuidad de esfuerzo humano,
entrega sacrificada y actividad
personal, que no pueden faltar en la
existencia apostolica que Escriva
caracteriza como marcada por la
cruz, a semejanza de Jesucristo. Un
cristiano en estado de santificacion
por la gracia no deja, pues, de ser
cooperativo, agil, luchador. De ahi
podria verse la concepcion de la
gracia en Escriva como algo
sobrecargado, activista y exigente,
que no alcanza a revelar la belleza,
riqueza y felicidad de la gracia
santificante. En realidad, sin
embargo, su constante ocupacion en
la realidad de una vida de santidad
lleva a conclusiones bien distintas.
Nos permite entrever el esplendor de
una vida en gracia, que constituye el
motivo mas profundo del optimismo
que penetra toda reflexion acerca de
la estructura de lo sobrenatural.



Aqui conviene resaltar de nuevo una
caracteristica propia metodico-
conceptual, que otorga a esa
concepcion de la gracia —
palpablemente adquirida a traveés de
una experiencia personalisima— su
vitalidad y su dinamismo intimo. Al
margen de la terminologia de la
gratia creata (que el autor deja de
lado, aun conociendo su necesidad),
ésta alcanza rapidamente el ambito
de lo que la teologia tradicional
(quiza sin sopesar suficientemente
los datos teoldgicos) llama "cortejo de
la gracia santificante", incluyendo
ahi no sélo las virtudes teoldgicas
sobrenaturales como las virtudes
morales infusas y los dones del
Espiritu Santo, sino también la
inhabitacion del Espiritu Santo y de
las tres divinas personas en el justo.
Eso significa que el autor, sin
pretender resolver la problematica
actual en torno a "gratia creata" y
"gratia increata", otorga en la
estructura de su pensamiento a la



gracia increada una prioridad
objetiva y preferencia frente a la
gracia creada. La gracia increada
(que es Dios mismo en su entrega
gratuita al hombre) puede ser vista
como la esencia del estado de gracia,
para cuya actualizacion la gracia
creada presta la disposicion. En una
concepcion total de la gracia, este
punto de arranque significa que la
gracia, en lo mas supremo, no es un
don distinto y separable de Dios, sino
que es idéntica con el Dador
trinitario, que aqui se entrega a la
criatura en una misteriosa union
personal.

Por eso, las expresiones
fundamentales de Escriva sobre la
vida en santidad se presentan, bajo
este aspecto personal de la gracia,
como union del agraciado con la vida
divina en las tres divinas personas.
La riqueza conceptual para expresar
este aspecto es muy notable. Aunque
los diversos conceptos estan



emparentados entre si, cada uno
connota un matiz especial distintivo.
Asi es posible, ademas, intuir algo
sobre la rica variedad y la viva
plenitud de la gracia personal.

Entre esos conceptos sobresalientes
se cuentan: la "amistad con Cristo", la
"presencia de Dios", la "filiacion
divina", la "unidad con el Espiritu
Santo", la "divinizacién", el "amor", la
"Infancia espiritual”, la "venida del
Espiritu Santo", la "participacion en
la vida divina", la "identificacion con
Cristo". En todos se expresa la gracia
como santidad a través de una
relacion personal. Las relaciones
humanas se caracterizan por un
simple "frente a frente" que
mantiene las distancias. En esta otra
relacion, sin embargo, surge una
intimidad que no tiene analogo a
escala humana. Esta relacién lleva a
ver la gracia de la santificacion como
una union con las divinas personas,
como un penetrar del Espiritu divino



en la mente humana, como una
armonia entre la Palabra de Dios y la
voz de la criatura.

Desde el punto de vista de esa union
vital, el significado de las virtudes
teologales —principios eficientes
sobrenaturales— aparece en una
nueva perspectiva. La comunion con
el Dios de la gracia en el ser y en la
vida se convierte en una comunidad
en el hacer y en una unidad en el
actuar. El don de las virtudes
sobrenaturales lleva a un cambio y a
una transformacion de la vida
cristiana, que se diferencia en lo mas
intimo de la vida humana en general.
La fe "dispone nuestra inteligencia a
asentir a las verdades reveladas, a
responder que si a Cristo"[65],
concede "el punto de mira
sobrenatural"[66], pero es también
un confiar y un abandonarse en el
Sefior. Lleva a "barruntar en nuestra
alma el amor, la compasion, la
ternura con que Cristo Jesus nos



mira, porque El no nos abandona (...)
con fe en el Sefior, a pesar de
nuestras miserias —mejor, con
nuestras miserias—, seremos fieles a
nuestro Padre Dios; brillara el poder
divino, sosteniéndonos en medio de
nuestra flaqueza"[67].

También el actuar de cara a la
salvacion experimenta en la vida del
cristiano una elevacion semejante
gracias a la virtud sobrenatural de la
esperanza; "porque la esperanza nos
impulsa a agarrarnos a esa mano
fuerte que Dios nos tiende sin cesar,
con el fin de que no perdamos el
punto de mira sobrenatural; (...) Yo
vivo persuadido de que, sin mirar
hacia arriba, sin Jesus, jamas lograré
nada"[68]. En "el entramado divino
de las tres virtudes teologales, que
componen el armazon sobre el que
se teje la auténtica existencia del
hombre cristiano, de la mujer
cristiana (...) la esperanza en Dios
enciende maravillosas hogueras de



amor, con un fuego que mantiene
palpitante el corazon, sin desanimos,
sin decaimientos, aunque a lo largo
del camino se sufra, y a veces se
sufra de veras"[69].

La vida que brota de la unidad con
Dios en Jesucristo experimenta,
ademas, un nuevo impulso con el
Espiritu Santo y sus dones: "No
olvides que eres templo de Dios. —E1
Paraclito esta en el centro de tu alma:
oyele y atiende ddcilmente sus
inspiraciones"[70]. Sus dones son
disposiciones favorecedoras de su
inmediata accion en la persona
agraciada, especialmente de cara a
exigencias y realizaciones
extraordinarias; pues "aun
careciendo de talento, de renombre y
de fortuna, podemos ser
instrumentos eficaces, si acudimos al
Espiritu Santo para que nos dispense
sus dones"[71].



Arrancando de la conviccion, basada
en la fe, de una unidad personal de
vida y de accion con las personas
divinas, que comprende la esencia de
la gracia como desde su cumbre, se
abre al cristiano una plenitud
espiritual y una riqueza sobrenatural
que hacen de su vida en el mundo un
caminar de altura, a pesar de las
experiencias, siempre presentes, de
la flaqueza humana y de la
indigencia del dolor. Pero tal es la
magnitud de la gracia, que descuella
sobre la pequefiez y debilidad de
todo lo terreno y es el fundamento
que sostiene una postura ante la vida
marcada por la confianza, la alegria
y el optimismo abierto a la gracia.

La primera y originaria expresion de
esa alegria sobrenatural, que al
referirse a temas sobre la gracia solo
raramente se nombra, y que, sin
embargo, va unida radicalmente con
la gracia, es el agradecimiento.
Haciendo repetidamente referencia a



esa profunda reaccion del hombre
marcado por la gracia, Escriva
expresa no solo etimolégicamente un
modo basico de la comprension de la
gracia, segun el cual "gratia" expresa
también las "gracias" de quien ha
recibido un don; sino que, ademas,
apunta al caracter personal de
relacion e intercambio en el proceso
de la gracia, en el cual el hombre esta
implicado con su respuesta
agradecida. La conciencia de haber
sido tocado por la gracia debe
conducir al hombre a un impulso
intenso de agradecimiento.

A este convencimiento debemos las
numerosas llamadas de Escriva a ser
agradecidos. En realidad, las
palabras que dirige a sus discipulos
valen para todos los cristianos: "Tu,
precisamente porque has recibido
todo de golpe, estas obligado a
mostrarte muy agradecido al Sefior;
como reaccionaria un ciego que
recobrara la vista de repente,



mientras a los demads ni siquiera se
les ocurre que han de dar gracias
porque ven"[72]. Por eso, para el
Fundador del Opus Dei la accion de
gracias es un elemento indispensable
en la comunicacion personal con la
divinidad, que se realiza a través de
la gracia. De ahi el consejo: "Procura
que tu hacimiento de gracias, diario,
salga impetuoso de tu corazon"[73].

Pero el dar gracias es s6lo una
primera expresion de aquella alegria
que, por la gracia divina, determina y
penetra la existencia cristiana como
una fuerza vital. Pues si el Sefior esta
verdaderamente cerca —"Dominus
prope est"—, entonces se impone en
la persona agraciada la maxima:
"iServiré a Dios con alegria!"[74]. Y
entonces vale también: "Qué alegria
inmutable te produce el haberte
entregado a Dios!"[75]. E igualmente
vale: De la fuente espiritual de la
alegria brota también, en el estrato
mas profundo del alma, como



expresion de entrega a Dios, aquella
alegria, que también en los textos
parenéticos de San Pablo aparece
como dualidad de paz y alegria (Rom
14,17; Gal 5,22).

Al sacar a luz el rico patrimonio
espiritual que yace en la union con el
Dios de la gracia, Escriva logra no
solo vitalizar el modo de anunciar la
doctrina de la gracia, sino, ademas,
también el despliegue del Evangelio
y de toda la fe cristiana como un
mensaje de alegria y como la religion
de la primigenia felicidad espiritual.
Mientras en la época moderna la
religion queda frecuentemente
reducida a lo practico y el
cristianismo a su utilidad social,
Escriva la presenta en su grandeza
como una comunion redentora con
Dios, que supera las dimensiones
humanas. La doctrina espiritual
sobre la gracia que Escriva desarrolla
es un pregon que proclama el



esplendor del cristianismo como
religion de la gracia.

Sin embargo, el Fundador del Opus
Dei sabe bien que toda la grandezay
magnificencia de lo humano no es
todavia la plenitud. La excelencia de
la gracia en este mundo debe verse
s6lo como incoacion, prenda y
fragmento. Es algo que puede crecer
con las buenas obras de los hombres.
Lo que aparece como limitado y
finito muestra en su dinamismo una
tendencia a lo ilimitado e infinito. Lo
imperfecto vive del anhelo de que
llegue a ser plenitud en el cielo. Por
eso la gracia aqui en la tierra es ya
un inicio de la gloria, una "gloria
inchoata", asi como la plenitud del
cielo es una "gratia consummata".
También aqui muestra la doctrina de
Escriva sobre la gracia su caracter
consecuente y una cierta totalidad
armoniosa, al orientar —con
perspectiva escatoldégica— la mirada
de sus discipulos y seguidores hacia



la plenitud de la gracia del cielo.
Hablar de la gracia y no pensar en el
cielo seria la mas profunda
contradiccion.

Esa orientacion escatologica de la
verdad de la gracia tiene una
importancia esencial para la vida
cristiana. Para conocer bien por
donde se camina hace falta tener
conocimiento de la meta. E1 camino
de la gracia seria un camino sin
sentido, si faltase la fe y la esperanza
del Cielo. El que la vida de la gracia
aparezca para muchos cristianos
como algo sin sabor, incoloro y falto
de dinamismo interior se debe, en
parte, a que se ve el Cielo como algo
irreal. Por eso anima Escriva a sus
oyentes en una homilia: "vayamos a
lo central, a lo que verdaderamente
es importante. Mirad: lo que hemos
de pretender es ir al Cielo. Si no,
nada vale la pena"[76]. Y propone
que "en medio de las ocupaciones,
procures alzar tus ojos al Cielo



perseverantemente, porque la
esperanza nos impulsa a agarrarnos
a esa mano fuerte que Dios nos
tiende sin cesar"[77]. De este modo,
no se alude simplemente a una
mirada anhelante, sino a un esfuerzo
real hacia la meta, que va matizado
por la realidad de las tribulaciones y
penurias apostolicas, de las cuales
brota, como un llamamiento a la
liberacion y la felicidad definitiva, un
clamor hacia el Cielo; pues a los que
siguen el camino de la salvacion "al
final, les espera un vergel, la
felicidad para siempre, el Cielo"[78].

En este realismo de cara a la
salvacion, biblicamente bien
fundamentado, cabe también el
pensamiento, éticamente muy
humano, del salario. El caracter de la
vida como lucha contiene en este
sentido la idea del premio de la
victoria: "jQue cuesta! —Ya lo sé.
Pero, jadelante!: nadie sera premiado
—V iqué premio!— sino el que pelee



con bravura"[79]. De este modo
Escriva recuerda la promesa paulina
de que "cada uno recibira su propio
salario, a medida de su trabajo"[80].
Hay una cosecha, que correspondera
a la siembra[81].

Al considerar el Cielo, Escriva
renuncia (en correspondencia a su
concepcion personal-salvifica de
juicio y condenacion) a imagenes
apocalipticas o intentos de
objetivizar el misterio. Sus
expresiones estan en la linea de
seguir y elevar todo aquello que se
encuentra incoado en la gracia. Lo
visual del cielo queda atras y deja
paso a una vision espiritual de lo
esencial: "¢Qué serd ese Cielo que nos
espera, cuando toda la hermosura y
la grandeza, toda la felicidad y el
Amor infinitos de Dios se viertan en
el pobre vaso de barro que es la
criatura humana, y la sacien
eternamente, siempre con la
novedad de una dicha nueva?"[82].



El cielo es la plenitud definitiva e
insuperable de la gracia, de la uniéon
con las personas divinas en amor,
alegria, santidad y gloria. Esa
perspectiva escatologica confirma no
solo el caracter dinamico-personal de
la concepcion espiritual de Escriva,
sino que le presta una relacion
organica, que permite vislumbrar las
cumbres y profundidades de la fe
cristiana.

Articulo publicado en Scripta
Theologica. Vol. 39. 2007.

[1] «Das Eigentliche, das Erste und
Lezte, muifs die Gnade bewirken» en
Peter Berglar, Opus Dei. Leben und
Werk des Griinders Josemaria
Escrivd, 3. erw. Aufl. Koln 1992, S.
108.

[2] P. Berglar, Opus Dei, Madrid 1988,
pag. 12.


https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/

[3] Citado segun P. Berglar, ibid., pag.
35.

[4] Cfr. Leo Scheffczyk, Die
Heilsverwirklichung in der Gnade.
Gnadenlehre: Katholische Dogmatik
VI (hrsg. von L. Scheffczyk und A.
Ziegenaus), Aachen 1998, S. 370-372.

[5] Camino, n. 279.

[6] Cfr. L. Scheffczyk, op.cit., pag.
405ss.

[7] Cfr. Alvaro de Portillo, Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei,
Madrid 1993, pag. 210.

[8] Conversaciones..., 62.
[9] Ibid., 102.

[10] Ibid., 108.

[11] Es Cristo que pasa, 10.

[12] Ibid., 166.



[13] Forja, n. 702.

[14] Ibid., n. 684.

[15] Surco, n. 489.

[16] Ibid., n. 487.

[17] Cfr. sobre este tema ibid., n. 927.
[18] Amigos de Dios, 42.

[19] Ibid., 18.

[20] Cfr. Forja pag. 392: "Gracia
divina"

[21] asi en Es Cristo que pasa, 114
[22] Ibid., 162

[23] Cfr. sobre este tema: Leo
Scheffczyk, "Vielgestaltigkeit und
Reichtum der gottlichen Gnade", in:
Der Mensch zwischen Siinde und
Gnade (hrsg. von A. Ziegenaus),
Buttenwiesen 2000, S. 11-30.

[24] Camino, n. 285.



[25] Ibid., n. 298.
[26] Cfr. ibid., n. 326.
[27] Ibid., n. 330.
[28] Ibid., n. 719.
[29] Forja, n. 32.

[30] Ibid., n. 202.
[31] Surco, n. 161.
[32] Ibid., n. 170.
[33] Ibid., n. 838.
[34] Ibid., n. 278.
[35] Amigos de Dios, 309.
[36] Camino, n. 575.
[37] Forja, n. 448.
[38] Ibid., n. 344.

[39] Amigos de Dios, 94.



[40] Acerca del caracter de la
existencia cristiana como lucha cfr.
por ejemplo: Camino, nn. 707-733 y
Es Cristo que pasa, 73-201.

[41] Camino, n. 991.

[42] Ibid., n. 290.

[43] Forja, n. 736.

[44] Ibid., n. 737.

[45] Ibid., n. 734.

[46] Augustinus, Sermo 119, 13.
[47] Amigos de Dios, 62.
[48] Camino, nn. 707, 708.
[49] Ibid., n. 720.

[50] Ibid., n. 913.

[51] Ibid., n. 926.

[52] Clemente de Alejandria,
Stromata 7,7 en: Amigos de Dios, 66.



[53] Forja, n. 13.

[54] Ibid., n. 1.

[55] Amigos de Dios, 259.
[56] Forja, n. 582.

[57] Camino, n. 66.

[58] Forja, n. 882.

[59] Es Cristo que pasa, 166.
[60] Surco, n. 255.

[61] cf. Thomas de Aquino, S.Th. I. II.
q.109a.9

[62] Cfr. sobre este aspecto: Camino,
nn. 707-737.

[63] Cfr. Camino, n. 89.
[64] Camino, n. 990.
[65] Amigos de Dios, 191.

[66] Ibid., 194.



[67] Ibid.

[68] Ibid., 213.

[69] Ibid., 205.

[70] Camino, n. 57.

[71] Surco, n. 283.

[72] Ibid, n. 4.

[73] Forja, n. 866.

[74] Surco, n. 53.

[75] Ibid., n. 88.

[76] Es Cristo que pasa, 76.
[77] Amigos de Dios, 213.
[78] Ibid., 130.

[79] Camino, n. 720.

[80] Ibid., n. 748.

[81] Cfr. Surco, n. 863.



[82] Surco, n. 891.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-gracia-como-
fuerza-del-camino-cristiano/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-gracia-como-fuerza-del-camino-cristiano/
https://opusdei.org/es-es/article/la-gracia-como-fuerza-del-camino-cristiano/
https://opusdei.org/es-es/article/la-gracia-como-fuerza-del-camino-cristiano/

	La gracia como fuerza del camino cristiano

