
opusdei.org

La gracia como
fuerza del camino
cristiano

Estudio del Card. Leo
Scheffczyk en el que realiza una
honda reflexión teológica del
papel decisivo de la gracia
divina para la vida del cristiano
en el mensaje espiritual de san
Josemaría Escrivá de Balaguer.

21/03/2016

∙ La gracia en la espiritualidad de
Josemaría Escrivá (Descarga en PDF)

∙ Biografía del Cardenal Scheffczyk

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Leo%20Scripta%20Theologica.%20Vol.%2039.%20200720160517-100502.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Leo%20Scripta%20Theologica.%20Vol.%2039.%20200720160517-100502.pdf
https://opusdei.org/es-es/article/biografia-del-cardenal-leo-scheffczyk/


*****

El santo Fundador del Opus Dei no
nos ha legado en su amplia obra
literaria de espiritualidad ningún
tratado teológico ni ningún ensayo
especial acerca de la gracia. Por eso
podría parecer fuera de lugar
dedicar una investigación teológica
al concepto de gracia en San
Josemaría: podría degenerar
fácilmente en algo artificioso y en
contradicción con la experiencia viva
de la gracia, que evidentemente
aletea en toda la obra de Escrivá. Sin
embargo, cabe replicar por una
parte, que no se trata de intentar una
síntesis sistemática, como
atribuyendo a posteriori a Escrivá un
sistema conceptual que él no ha
pretendido construir. Y por otra
parte no se trata aquí de elaborar un
proyecto apoyado en la doctrina
teórica-teológica, porque eso podría
falsear el entrelazamiento orgánico
de la concepción de la gracia con la



vivencia espiritual básica de Escrivá.
Por tanto, el tema no se plantea con
un título dogmático "De gratia", sino
que se incluye desde el principio en
la espiritualidad de Josemaría, tal
como queda expresada en
conversaciones espirituales, homilías
y sugerentes aforismos. Sólo a partir
de tales formas de expresión es
posible desentrañar lo propio de la
concepción de gracia en Escrivá.

Como esta concepción se despliega
en un género literario especial, los
conceptos utilizados corresponden a
una terminología propia, al margen
de lo estrictamente dogmático.
Aunque cabe suponer que el santo,
como teólogo, se atenía a la doctrina
sobre la gracia tal como se expone en
el dogma de la Iglesia (y eso quedará
a la vista, también en detalles, a lo
largo del presente estudio), empleaba
raramente la estricta terminología
dogmática. De ahí que en sus escritos
sólo de vez en cuando aparecen los



conceptos tradicionales como "gracia
externa" y "gracia interna", "gracia
actual" y "gracia habitual", "gracia
creada" y "gracia increada", aunque
la realidad misma de esos conceptos
está presente. Algo parecido ocurre
con los planteamientos de teoría
teológica pertenecientes a la doctrina
de la gracia, como son las relaciones
entre "naturaleza y gracia", "gracia y
libertad" o "gracia y obras". Tampoco
aquí hay un despliegue temático de
esas cuestiones, que por otra parte
aparecen claramente presentes y
verificables de modo vivo, dinámico
y sugerente como contenido básico y
fundamento en lo que el autor trata.
Ahí radica el aliciente del modo de
ver la gracia en Escrivá. Los aspectos
teórico-teológicos quedan resaltados
en el vigor primigenio de la impronta
religiosa y en un lenguaje original. Al
mismo tiempo, dejan ver la
interioridad que proviene de la
sintonía con la palabra hablada y la
repercusión propia que esa palabra,



al comunicarla, produce en el
creyente. Por estas razones, esta
exposición de las ideas de Escrivá
quiere respetar la expresión viva y
existencial del misterio de la gracia,
evitando la pretensión de traducir el
tema al nivel teológico, lo que le
despojaría de su originalidad.

1. Consideraciones dogmáticas en
torno a la espiritualidad y a la
fundación del Opus Dei

El Fundador del Opus Dei —a
semejanza del Apóstol Pablo— se
convirtió en un eminente heraldo del
misterio de la gracia, debido en
buena parte a la experiencia de su
propio camino. Un biógrafo bien
documentado transmite así su
impresión sobre el alto valor de la
gracia en Escrivá: "Lo propio, lo
primero y lo último tiene que ser
obrado por la gracia"[1]. El mismo
autor cita una expresión del
Fundador respecto a los comienzos



de la Obra: "entonces no tenía más
que juventud, buen humor y gracia
de Dios"[2].

Refiriéndose a la impronta que le
dejó el ejemplo de sus padres,
Josemaría escribe en una carta del
año 1971: "Así preparó el Señor mi
alma, con esos ejemplos empapados
de dignidad cristiana y de heroísmo
escondido (...) para que más tarde le
fuera pobre instrumento, con la
gracia de Dios"[3].

Aun sin nombrarla explícitamente, la
omnipresencia de la gracia en el
pensamiento de Escrivá se expresa
en el frecuente uso del concepto 
sobrenatural. En la perspectiva de la
teología actual, esa referencia no es
en todo caso recomendable; pues el
concepto de lo "sobrenatural" se
considera hoy en día desacreditado,
porque en la relación entre
naturaleza y gracia favorece un
mecanicismo tendente a un



"pensamiento en dos niveles", y de
este modo se favorece un
extrinsecismo en la doctrina sobre la
gracia, en contradicción con el modo
orgánico de percibir la unidad entre
naturaleza y gracia[4]. Pero la simple
utilización del vocablo no autoriza a
impugnar el contenido con el
veredicto de extrinsecismo, ya que la
expresión sólo quiere indicar la
sublimidad y superioridad de la
gracia de Dios sobre todo lo creado.

El reproche de una dicción
inadecuada está precisamente en el
caso de Escrivá fuera de lugar; pues 
por una parte él tiene una profunda
conciencia de la unidad de
naturaleza y gracia (como se verá
más adelante), y por otra da, con una
consciente intención teórica, una
acertada descripción de esa relación.
Escrivá insinúa la relación con una
expresiva imagen, al designar lo
sobrenatural como lo contrario de
una superficie bidimensional, como



una tercera dimensión, perteneciente
a la existencia concreta del ser
humano. "La gente tiene una visión
plana, pegada a la tierra, de dos
dimensiones. —Cuando vivas vida
sobrenatural obtendrás de Dios la
tercera dimensión: la altura, y, con
ella, el relieve, el peso y el
volumen"[5]. El punto de
comparación teológicamente
relevante en esta imagen consiste en
que esta dimensión no puede ser
comprendida como una estructura
sobreañadida a la realidad existente,
sino que pertenece a la realidad total;
estando íntimamente ligada con ella,
la supera ampliamente en cuanto a
importancia y valor.

Manteniendo las diferencias
esenciales entre naturaleza y gracia,
creación y redención, hay que
considerar la valoración correcta de
lo sobrenatural a partir del modo de
comprensión de lo natural por parte
del autor. Si éste viese lo natural



como algo puramente exterior,
perdería para el hombre su
significado esencial, teleológico y
determinante por lo que respecta a la
salvación o condena. Como ya quedó
apuntado, el autor no da en sus
textos de espiritualidad ninguna
explicación teórica sobre esa
relación, que la tradición intenta
aclarar (de modo poco convincente)
con ayuda de la "potentia
oboedientialis" y la moderna teología
utilizando el término (no exento de
problemas) del "existencial
sobrenatural"[6]. Pero existe una
serie de criterios que muestran cómo
Escrivá comprende esa relación
como algo interior y dinámico, que
hace que el hombre, como persona
que es y ama, se oriente a lo gratuito
de la gracia, de modo que no es un
añadido exterior al ser hombre, sino
su íntimo cumplimiento y plenitud.
Sobre todo es significativo para la
concepción de Escrivá el empleo de
un topos determinante: el "camino",



"camino del hombre hacia la
santidad". Esa expresión pone de
manifiesto la orientación del ser
humano hacia la gracia[7]. Una
fundamentación original, si bien no
empleada como argumento teológico,
sobre esa relación, es la concepción
de Escrivá sobre el engarce entre las
virtudes naturales y las
sobrenaturales. Unas palabras de
Escrivá hacen palpable la unidad
orgánica entre ambas realidades:
"Viviendo la caridad —el Amor— se
viven todas las virtudes humanas y
sobrenaturales del cristiano, que
forman una unidad"[8]. Por eso la
piedad cristiana "exige también el
ejercicio de las virtudes
humanas"[9]. En un consejo
espiritual a los matrimonios dice: "el
marido y la mujer deben crecer en
vida interior y aprender de la
Sagrada Familia a vivir con finura —
por un motivo humano y
sobrenatural a la vez— las virtudes
del hogar cristiano. Repito: la gracia



de Dios no les falta"[10]. Semejante
certeza sólo se explica si arranca de
la convicción de que todo lo natural
está ya bajo la influencia directriz de
la gracia.

Esto vale también (considerando
ahora otro aspecto) para la relación
entre razón (intelecto) y fe: "Si el
mundo ha salido de las manos de
Dios, si Él ha creado al hombre a su
imagen y semejanza y le ha dado una
chispa de su luz, el trabajo de la
inteligencia debe —aunque sea con
un duro trabajo— desentrañar el
sentido divino que ya naturalmente
tienen todas las cosas; y con la luz de
la fe, percibimos también su sentido
sobrenatural, el que resulta de
nuestra elevación al orden de la
gracia"[11].

Esa unidad entre lo humano-
creatural y la gracia viene explicada
sumariamente de cara a la fuerza del
amor que actúa en el hombre:



"tenemos que ser muy humanos;
porque, de otro modo, tampoco
podremos ser divinos. El amor
humano, el amor de aquí abajo en la
tierra cuando es verdadero, nos
ayuda a saborear el amor divino. Así
entrevemos el amor con que
gozaremos de Dios y el que mediará
entre nosotros, allá en el Cielo,
cuando el Señor sea todo en todas las
cosas"[12]. Arrancando de esas
experiencias concretas sobre la vida
humana, el experimentado guía
espiritual y pastor de almas insinúa
la verdad teológica de un desiderium
naturale y presenta el fundamento de
una profunda concepción unitaria de
naturaleza y gracia, lejos tanto de
rupturas dualistas como de
confusiones monistas.

Como última consideración sobre la
concepción unitaria de naturaleza y
gracia característica en la obra
espiritual del Fundador del Opus Dei
citemos un pensamiento de carácter



absolutamente original, que podría
calificarse como contenido propio y
exclusivo de su espiritualidad. Nos
referimos a un aspecto presente en
toda su obra: el significado teológico
del trabajo y su relación con la
santidad. El intento por descubrir en
el trabajo humano un medio y una
instancia mediadora para la gracia,
arranca según Escrivá del relato de
la creación, donde el trabajo queda
incluido en el ámbito de la
semejanza del hombre con Dios. "Las
tareas profesionales (...) son
testimonio de la dignidad de la
criatura humana; ocasión de
desarrollo de la propia personalidad;
vínculo de unión con los demás;
fuente de recursos; medio de
contribuir a la mejora de la sociedad,
en la que vivimos, y de fomentar el
progreso de la humanidad entera...
— Para un cristiano, estas
perspectivas se alargan y se amplían
aún más, porque el trabajo —
asumido por Cristo como realidad



redimida y redentora— se convierte
en medio y en camino de santidad,
en concreta tarea santificable y
santificadora"[13].

Ciertamente, el trabajo servirá como
medio de santificación sólo para el
hombre creyente y en gracia que
santifica el trabajo: de su trabajo
resulta, como un reflejo por así decir,
una renovada santificación. Pero
también, al margen de haberse
alcanzado en su dimensión
sobrenatural la vida de la gracia, rige
el postulado de que "cualquier
actividad" puede convertirse "en un
medio de servir al Señor y a los
hombres"[14]. O sea, que también el
trabajo como realidad natural dice
relación, en cuanto su carácter
creacional, al ser humano y a Dios.
Esto no carece de importancia en
cuanto a la relación con la realidad
sobrenatural y el ser afectado por la
gracia; pues "en la sencillez de tu
labor ordinaria, en los detalles



monótonos de cada día, has de
descubrir el secreto —para tantos
escondido— de la grandeza y de la
novedad: el Amor"[15]. Esto es válido
especialmente cuando el trabajo, en
relación objetiva tanto con los
hombres como con Dios, "adquiere el
valor del Amor con que se
realiza"[16].

En el ámbito del amor, el trabajo
humano está orientado ya hacia el
supremo amor sobrenatural de Dios
que, a través del acto del Redentor,
eleva lo natural definitivamente a la
dimensión de la santidad y de la
salvación. Pero este vínculo no es un
sobreañadido casual y puramente
externo a una realidad humana que
no estaría en modo alguno orientada
hacia esta vinculación y elevación. El
amor, que de modo natural, como
corresponde a la creación, actúa por
medio del trabajo, es más bien el
rasgo interior que, por así decir, sale
al encuentro del amor sobrenatural



de Dios, de modo que la unión del
amor natural y sobrenatural no
puede ser considerada como algo
casual o extrínseco. Del trabajo
natural y de su comprensión como
impulso hacia el amor más elevado
de Dios resulta —un trazo
significativo en el pensamiento
espiritual de Escrivá— el paso del
trabajo natural a la acción
sobrenatural y al apostolado.
También éste se fundamenta en el
trabajo natural, del mismo modo en
que las virtudes del trabajo natural, a
su vez, resultan imprescindibles para
la actividad apostólica[17].

Ciertamente con la inclusión,
característica en Escrivá, del trabajo
en el ámbito de la gracia parece
plantearse un problema que —de no
ser tenido en cuenta— podría
aparecer como una objeción contra
el acierto de ese arranque teológico:
el obrar humano, es decir, una
actividad natural orientada hacia un



resultado, parece contradecir la
gratuidad de la gracia y eliminar su
carácter de don inmerecido. La
objeción se dirige no sólo a la fase
originaria del paso ascendente de la
naturaleza a la gracia, que podría ser
interpretado así como algo
conseguido "desde abajo"; la objeción
afecta también al hacer y actuar
apostólico, exigido siempre en el
estado de gracia: es decir, a la labor
apostólica que debe dar fruto y
contribuir a la santificación del
mundo. El pastor de almas y
fundador del Opus Dei exige de los
que le han sido confiados un empeño
apostólico y un trabajo continuo y
decidido para la realización del reino
de Dios. Al mismo tiempo previene
enérgicamente contra la pereza,
contra una falsa autosuficiencia,
contra la tibieza y contra la
mediocridad. Sirva como ejemplo el
texto siguiente: "No nos debe sobrar
el tiempo, ni un segundo: y no
exagero. Trabajo hay; el mundo es



grande y son millones las almas que
no han oído aún con claridad la
doctrina de Cristo. Me dirijo a cada
uno de vosotros. Si te sobra tiempo,
recapacita un poco: es muy posible
que vivas metido en la tibieza; o que,
sobrenaturalmente hablando, seas
un tullido. No te mueves, estás
parado, estéril, sin desarrollar todo el
bien que deberías comunicar a los
que se encuentran a tu lado, en tu
ambiente, en tu trabajo, en tu
familia"[18].

En esas exigencias aletea un noble 
pathos de celo laboral, actividad
constante y entrega ardiente. El
enérgico vocabulario podría
alimentar la sospecha de activismo,
excesivo insistir en el "hacer" y la
confianza en las propias fuerzas, en
menoscabo del papel de la gracia.

Pero en realidad esas llamadas
exigentes quedan teológicamente
bien aseguradas: en el primer caso,



en el que se explica el ascenso —por
mediación del amor— de lo natural
al nivel de la gracia y de apostolado,
queda asegurado que el amor, por
esencia, no fuerza ni reclama ni
pretende nada para sí, sino que
conoce la libertad de Dios, dador de
la gracia; en el otro caso (el de la
actividad apostólica del cristiano que
está ya en gracia) queda asegurado
por la clara convicción de fe,
constantemente presente, de que
todo actuar en la gracia brota de la
gracia y nunca es realización propia.
Es decir: que toda operación humana
es una cooperación con la gracia.

El carácter de ese actuar humano en
el apostolado, que indica propia
actividad sobre el fundamento de la
gracia divina, queda expresado, de
modo insuperable, con la necesidad
de la oración en todas las actividades
apostólicas y el enlazamiento de
todas las actividades con la
contemplación; pues en la medida en



que la oración informa y vivifica el
trabajo, éste resulta inseparable de la
gracia divina. Esas dos exigencias de
la gracia aparecen unidas en textos
como el siguiente: "Y pienso,
efectivamente, que corren un serio
peligro de descaminarse aquellos
que se lanzan a la acción —¡al
activismo!—, y prescinden de la
oración, del sacrificio y de los medios
indispensables para conseguir una
sólida piedad: la frecuencia de
Sacramentos, la meditación, el
examen de conciencia, la lectura
espiritual, el trato asiduo con la
Virgen Santísima y con los Ángeles
custodios... Todo esto contribuye
además, con eficacia insustituible, a
que sea tan amable la jornada del
cristiano, porque de su riqueza
interior fluyen la dulcedumbre y la
felicidad de Dios, como la miel del
panal"[19].

Por consiguiente, por lo que en la
concepción espiritual de Escrivá se



refiere a la enérgica manera de
acentuar la actividad humana, hay
que confirmar que la relación entre
naturaleza y gracia es correcta en
todos sus aspectos y resalta el
aspecto dominante y preferencial de
la eficacia de la gracia, sin caer en la
pretensión de una eficacia universal
a la manera protestante.

Pero la doctrina espiritual de Escrivá
sobre la gracia no queda patente
todavía a quien atiende sólo a la
integridad dogmática fundamental
que en ella se manifiesta. Ahondando
más se llega a la contemplación del
actuar concreto de la gracia en el
hombre y en el cristiano.

2. La gracia como fuerza para el
camino: conversión y vocación

La dogmática tradicional presenta la
comprensión completa de la gracia
como realidad de la vida cristiana,
ayudándose con la diferenciación
entre gracia actual auxiliar y gracia



habitual santificante con su
correspondiente cortejo. A esto se
antepone —según un modo escolar
correcto— una definición conceptual
de la esencia de la gracia divina.
Claro está que así no se desvela
formalmente el misterio de la
esencia de la gracia. Además, en un
plano de pensamiento y de expresión
espiritual, no hay lugar para una
definición semejante. Aunque en
algunas ediciones de obras del
Fundador del Opus Dei aparecen en
el índice de materias voces como
"esencia y efectos de la gracia"[20],
no se da propiamente ninguna
definición. En realidad las
calificaciones no pasan de ser
analogías como "luz", "fuerza",
"poder de Dios"[21], "tesoros
inagotables de amor, de
misericordia, de cariño"[22].
Comprensiblemente, términos
específicos en la ciencia teológica
como "gratia actualis — habitualis
(sanctificans)" no juegan ningún



papel esencial. Sin embargo, eso no
significa que de hecho esas
realidades no estuvieran presentes;
porque si no, la teología de la gracia
quedaría, como en el protestantismo,
notablemente reducida[23].

La diferencia citada aparece en el
trasfondo de una teología espiritual,
en otros contextos y bajo otra
terminología. Esta terminología
depende claramente del modo
básicamente dinámico y personal
(Dios y el hombre frente a frente) del
pensamiento de Escrivá y se asocia al
carácter básico de lo que Escrivá
(significativamente ya en su primera
obra) entiende como "camino" del
hombre hacia Dios y hacia la
santidad: un movimiento incesante,
presente también en el trabajo, al
que por parte de Dios corresponde
un actuar igualmente dinámico y
permanente, que convierte el camino
del hombre en un camino salvífico.
La teología dogmática emplea aquí el



concepto de "gracia cooperante".
También Escrivá habla en ocasiones
de una "ayuda" por parte de Dios,
pero compara a continuación este
término no específico con el carácter
de andadura y de camino de la
existencia humana y entiende la
ayuda de Dios, ante todo, en el
sentido de punto de partida decisivo,
como gracia de la conversión.

Por eso, lo que la teología tradicional
llama gracia actual aparece en
primer lugar bajo el nombre de 
conversión, que une acción divina y
decisión humana. Así: "La
conversión es cosa de un instante. —
La santificación es obra de toda la
vida"[24]. La conversión da al
hombre "luces nuevas" que se
despliegan como alegría porque el
Señor "te hizo descubrir" de nuevo
tantas realidades[25]. Es el suceso en
el que Dios hace que el hombre
reaccione[26]. Así sucede cuando
uno siente "dolor por sus pecados



veniales" "porque hasta entonces no
habrás comenzado a tener verdadera
vida interior"[27]. Es un momento
similar al despertar de Lázaro de la
rigidez de la muerte: "Si oyes la
inspiración de Dios y la sigues —
Lazare, veni foras! —¡Lázaro, sal
afuera!—, volverás a la Vida"[28].

En consonancia con la imagen de la
vida humana como camino,
conversión significa "una nueva
rectificación"[29], con la que se abre
paso un convencimiento que es
compromiso de amor: "Amarte: a
esto va a reducirse mi vida"[30]. Es el
momento, en que el alma, con quien
Dios se ha hecho el encontradizo,
exclama: "Nunc coepi! —¡ahora
comienzo!"[31]. Por este camino se
percibe la llamada: "Conviértete
ahora, cuando aún te sientes joven...
¡Qué difícil es rectificar cuando ha
envejecido el alma!"[32]. Es el
momento, en que el director de
almas asegura "que se puede llegar a



ser otro San Agustín, después de mi
pasado", no sin antes recordar: "Pero
has de cortar valientemente y de
raíz, como el santo obispo de
Hipona"[33]. El presupuesto
necesario para ese cambio radica en
la humildad: "A la conversión se sube
por la humildad, por caminos de
abajarse"[34]. Escrivá encuentra en
la parábola del hijo pródigo la
imagen bíblica más apropiada para
caracterizar la conversión obrada
por Dios y su gracia, en cooperación
con el hombre: "Nuestro Padre Dios,
cuando acudimos a Él con
arrepentimiento, saca, de nuestra
miseria, riqueza; de nuestra
debilidad, fortaleza. (...) Sólo por
volver a Él su hijo, después de
traicionarle, prepara una fiesta"[35].

La riqueza interior donada al
converso consiste ante todo en la fe:
"Algunos pasan por la vida como por
un túnel, y no se explican el
esplendor y la seguridad y el calor



del sol de la fe"[36]. Escrivá ve esta
fe, de acuerdo con su concepción
básica de dinamismo personalista, no
sólo como una fe en cuanto
contenido doctrinal (si bien este
aspecto nunca falta), sino sobre todo
como vida con Dios en Cristo: "Vive
la fe, alegre, pegado a Jesucristo"[37].

La conversión obrada por la gracia
adquiere en la espiritualidad de
Escrivá un claro significado
específico, que entre los doctores de
espiritualidad está frecuentemente
presente, pero en Escrivá adquiere
una fisonomía muy marcada: es la
conversión vista como una
renovación continua y como
continuo recomenzar en el camino
espiritual, que debe estar
acompañado siempre por la gracia
actual, incluso cuando hay una unión
vital y amorosa con Cristo, pero muy
especialmente en caso de que se haya
perdido la gracia de la unión con el
Señor. En el primer caso vale el



principio: "Para un hijo de Dios, cada
jornada ha de ser ocasión de
renovarse, con la seguridad de que,
ayudado por la gracia, llegará al fin
del camino, que es el Amor"[38]. En
el segundo caso vale la advertencia
que se apoya en la realidad de la
gracia cooperante: "Y si en algún
momento un alma sufre una caída,
un retroceso —no es necesario que
suceda—, se le aplica el remedio,
como se procede normalmente en la
vida ordinaria con la salud del
cuerpo, y ¡a recomenzar de
nuevo!"[39]. La comparación con la
vida ordinaria resulta adecuada, en
cuanto que ilustra la continuidad en
la vida espiritual, que desde otro
punto de vista se ve también como
una lucha[40], imposible de
comprender sin la actividad continua
de la gracia actual.

Caminando a través de la vida
ordinaria "hacen falta soles de cielo y
esfuerzos personales, pequeños y



constantes, para arrancar esas
inclinaciones, esas imaginaciones,
ese decaimiento: ese barro pegadizo
de tus alas"[41]. Se trata de un
recomenzar una y otra vez:
"Rectificar. —Cada día un poco. —
Esta es tu labor constante si de veras
quieres hacerte santo"[42]. "Tu
existencia no es repetición de actos
iguales, porque el siguiente debe ser
más recto, más eficaz, más lleno de
amor que el anterior. —¡Cada día
nueva luz, nueva ilusión!, ¡por
Él!"[43]. "En cada jornada, haz todo
lo que puedas por conocer a Dios,
por tratarle, para enamorarte más
cada instante, y no pensar más que
en su Amor y en su gloria"[44].

Con esos llamamientos, Escrivá está
en la línea espiritual de la doctrina
católica sobre la gracia, que enlaza la
fuerza de la gracia, que el hombre es
incapaz de merecer, con la
cooperación humana. Escrivá no
desconoce el reproche y el peligro de



un pelagianismo que acentúa la
justificación por las obras, si bien él
no considera semejante postura
como defecto congénito de la
doctrina católica sobre la gracia; de
ahí el siguiente texto: "Se ha puesto
de relieve, muchas veces, el peligro
de las obras sin vida interior que las
anime: pero se debería también
subrayar el peligro de una vida
interior —si es que puede existir—
sin obras"[45]. Así toma
abiertamente postura contra un "sola
gratia", que podría presentarse como
aparentemente católico, partiendo de
que el origen de toda acción salvífica
radica en la gracia y pretendiendo
renunciar así a una concausalidad
humana. Aquí, Escrivá presenta una
decidida y correcta aplicación del
principio agustiniano: "Qui te creavit
sine te, non te iustificat sine te"[46].
Lo contrario a esa continua prontitud
a la acción es para Escrivá la falsa
tranquilidad, comodidad y pasividad
de un amor sin espíritu, que él en



ocasiones califica claramente como
"pereza". Así, por ejemplo: "Luchad
contra esa excesiva comprensión que
cada uno tiene consigo mismo:
¡exigíos! A veces (...), con falsas
excusas, somos demasiado cómodos,
nos olvidamos de la bendita
responsabilidad que pesa sobre
nuestros hombros, nos conformamos
con lo que basta para salir del paso,
nos dejamos arrastrar por razonadas
sinrazones para estar mano sobre
mano, mientras Satanás y sus aliados
no se toman vacaciones"[47].

Esas exigencias, que prestan a la
espiritualidad de Escrivá rasgos
pronunciadamente activos, con
ganas de hacer y orientado hacia la
acción (sin que aceche el peligro de
un simple accionismo o de un
ostentoso activismo, porque la fuerza
de la gracia interior está siempre
presente) resultan todavía más
penetrantes cuando aparecen en
relación con la realidad del gran



adversario y enemigo de todo lo
bueno, es decir, del Maligno en
persona, cuya realidad Escrivá no ha
negado nunca. Aquí es donde la vida
cristiana adquiere un acusado
carácter de lucha, y la actividad de la
gracia empuja a un renovado
impulso de resistir al enemigo y de
enfrentarse con él. Aquí destaca de
nuevo la fina aproximación
psicológica al misterio del mal para
una vida cristiana: "No te turbes si al
considerar las maravillas del mundo
sobrenatural sientes la otra voz —
íntima, insinuante— del hombre
viejo". Y ya totalmente concreto: "El
mundo, el demonio y la carne son
unos aventureros que (…) [se
aprovechan] de la debilidad del
salvaje que llevas dentro"[48]. Ante
la realidad de esta continua lucha,
muestra comprensión por los que le
han sido confiados, pero no sin
animarles a movilizar sus fuerzas:
"¡Que cuesta! —Ya lo sé. Pero,
¡adelante!: nadie será premiado —y



¡qué premio!— sino el que pelee con
bravura"[49].

Lo que antes habíamos presentado
como lo "cotidiano" del camino
humano bajo la acción de la gracia,
adquiere una cualidad superior
gracias a un rasgo de la gracia divina,
que va estrechamente unido a la
conversión, pero que se diferencia
por una característica especial: se
trata de la vocación, incluida en la
misma gracia. En la vocación
adquieren forma la tendencialidad y
plena realización del camino.
"Conversión" y "vocación" son para
Escrivá términos coextensos,
realidades que proceden una de otra
y permanecen unidas; porque en la
vocación la conversión con ayuda de
la gracia recibe su orientación
específica hacia la misión especial —
en el mundo o en el Reino de Dios—
que Dios ha previsto para una
persona. Al mismo tiempo, en la
vocación reluce más claramente el



rasgo de la soberanía de Dios al
otorgar la gracia, mientras que el
cooperar humano queda reducido a
una cierta inclinación del hombre,
que no influye causalmente en la
vocación.

Escrivá alude frecuentemente, en sus
textos de espiritualidad, a la
vocación: "es la gracia mayor que el
Señor ha podido hacerte"[50], dice a
uno de sus seguidores. Pero el
término no se refiere a ninguna
vocación "religiosa", sino —en
correspondencia al significado
espiritual que radica en el trabajo
profano— a cualquier actuación en
una profesión en el mundo: "tu
perfección está en vivir
perfectamente en aquel lugar, oficio
y grado en que Dios, por medio de la
autoridad, te coloque"[51]. Pues una
llamada de Dios está ya contenida en
la profesión en el mundo como
ámbito de santidad, en su triple
aspecto de santificarse a uno mismo,



santificar el trabajo y santificar el
mundo. La primera forma de
vocación es sin duda la elección del
hombre por Dios para ser cristiano.
Aquí se encuentra incluida la
llamada al apostolado y a la sanación
y santificación del mundo. Escrivá,
cuyas palabras están llenas de ecos
de la Sagrada Escritura y de los
Padres, cita aquí un texto de
Clemente de Alejandría sobre el
testimonio de la vida real de los
cristianos en el mundo: "Convencidos
de que Dios se encuentra en todas
partes, nosotros cultivamos los
campos alabando al Señor, surcamos
los mares y ejercitamos todos los
demás oficios nuestros cantando sus
misericordias"[52].

Por el ensamblaje de santificación
propia y santificación del mundo en
la espiritualidad de Escrivá, la
vocación del laico a la santidad, al
seguimiento de Cristo y al servicio
del Señor, que otorga a los



bautizados el carácter sacerdotal
común, desemboca necesariamente
en el apostolado. El llamamiento "a
una vida cristiana, a una vida de
santidad, a una vida de elección, a
una vida eterna"[53], dirigido a
todos, lleva ya consigo el impulso al
apostolado: "Hijos de Dios. —
Portadores de la única llama capaz
de iluminar los caminos terrenos de
las almas (...) —El Señor se sirve de
nosotros como antorchas, para que
esa luz ilumine"[54]. Y "es tarea de
los hijos de Dios lograr que todos los
hombres entren —en libertad—
dentro de la red divina, para que se
amen. Si somos cristianos, hemos de
convertirnos en esos pescadores que
describe el profeta Jeremías, con una
metáfora que empleó también
repetidamente Jesucristo: seguidme, y
yo haré que vengáis a ser pescadores
de hombres, dice a Pedro y a
Andrés"[55]. Eso vale especialmente
para el sacerdocio: "¡es un
apostolado!"[56]. En el sacerdocio



ministerial el ser y el obrar de Cristo
se expresan de modo único, en
cuanto que el sacerdote "es siempre
otro Cristo"[57]. Aquí encuentra la
vocación al apostolado, como don de
la gracia, su impronta más profunda.
Ciertamente esta impronta apostólica
va unida a un rasgo esencial, que
marca ya la vida de Cristo: está bajo
el signo de la cruz. "Ser cristiano —y
de modo particular ser sacerdote;
recordando también que todos los
bautizados participamos del
sacerdocio real— es estar de
continuo en la Cruz"[58].

Volvamos ahora a la relación —que
Escrivá siempre destaca— entre
naturaleza y gracia, entre las
virtudes naturales humanas, que
deben ser empleadas en el
apostolado, y los dones
sobrenaturales, para señalar
finalmente un nuevo matiz:
"Tenemos que ser muy humanos;
porque, de otro modo, tampoco



podremos ser divinos"[59]. Este
postulado vale evidentemente como
demostración de la unidad orgánica
entre naturaleza y gracia y es como
un baluarte contra todo
extrinsecismo en la doctrina sobre la
gracia. Pero semejante unidad
orgánica entre lo natural y lo
sobrenatural, con la consiguiente
referencia en el hombre apostólico a
lo sobrenatural, no debe hacernos
olvidar que esa naturaleza es una
naturaleza herida y vulnerada. Por
este motivo, la elevación y
perfeccionamiento de la naturaleza
por la gracia y su correspondencia,
continuamente renovada, a lo
sobrenatural, no pueden ser
entendidos en el sentido puramente
humanístico de una armonización y
elevación de la naturaleza. Esa
elevación no puede realizarse, según
Escrivá, de ninguna otra manera que
bajo el signo de la cruz. Esto significa
que la naturaleza capaz de elevación
y destinada a la unidad sólo puede



encontrar su correspondencia a la
gracia a través de la cruz. Por eso
"sus discípulos, si de veras desean
imitarle, deben convertir su
existencia en corredención de Amor,
con la propia negación, activa y
pasiva"[60]. Aquí aparece como señal
de la actividad apostólica el concepto
de "corredención", que, por lo demás,
no connota una sinergia
insuficientemente ponderada, sino el
efecto de la obra redentora de
Jesucristo en una persona con
sentido apostólico.

Desde el punto de vista de la teología
de la gracia, el fin de la actividad
apostólica es la santificación del
mundo y el estado sobrenatural de
santidad, hacia el que se orienta toda
consideración católica sobre la
gracia.

3. La santidad, meta del camino de
la gracia



No cabe duda de que en la teología
espiritual de Escrivá "conversión" y
"vocación", que corresponden al
concepto de gracia actual, están
orientadas hacia el fin de la
santificación, en la cual la gracia —
en correspondencia a la expresión
técnica de "gracia santificante"— se
ha convertido en una realidad
perenne de vida divina en el hombre.
La concepción básica dinámico-
personal de la gracia en el Fundador
del Opus Dei explica que a éste no le
caracterice la atención a la realidad
más elevada, la gracia creada,
entendida como accidente inherente
al alma o hábito, sino la atención al
estado que resulta de los actos de
santificación: a la santidad. Este
estado sólo se puede pensar como
unido a una persona, a la persona a
la que tal estado convierte en santa.

En realidad, no es preciso añadir que
los actos de conversión y vocación,
que conducen a la santidad, no se



pueden separar de la santidad
misma; pues también el hombre en
gracia, el justificado, necesita —
puesto que mientras vive en este
mundo, el estado de gracia no posee
una firmeza inquebrantable— la
ayuda de impulsos de gracias
actuales. Tan necesidad es reclamada
no sólo por razones ontológicas,
aducidas por la tradición escolástica,
como el que un hábito sobrenatural
sólo puede llegar a ser en acto con un
impulso divino actual[61]; sino
también a causa de la flaqueza y
tentabilidad de la persona
justificada, que debe mantener una
lucha continua para mantenerse en
gracia y santidad. Aquí queda
reforzado el carácter de lucha de la
existencia cristiana (Escrivá insiste
frecuentemente sobre este punto), a
través de una continua conversión y
de un renovado "sí" a la vocación,
para el que el justificado necesita la
gracia actual[62].



A esta necesidad corresponde
también el deber de una oración
permanente, sobre todo para
mantener intacto el empuje
apostólico[63]. Para que el esfuerzo
por la santidad permanezca sin
fisuras en el estado del primer amor
—originario y primaveral— importa
especialmente orar por la
perseverancia: "Constancia, que nada
desconcierte. —Te hace falta. Pídela
al Señor y haz lo que puedas por
obtenerla: porque es un gran medio
para que no te separes del fecundo
camino que has emprendido"[64].
Ciertamente, el "camino" que Escrivá
traza a lo largo de los hitos de la
conversión y la vocación llega con la
santificación a su meta terrena. Pero
esta meta no es el definitivo "telos"
escatológico. Por eso el "camino"
sigue adelante también después de la
justificación, si bien en un plano más
elevado.



El ensamblaje inseparable de la
eficacia de la gracia divina actual y la
vida en santidad condiciona también
la continuidad de esfuerzo humano,
entrega sacrificada y actividad
personal, que no pueden faltar en la
existencia apostólica que Escrivá
caracteriza como marcada por la
cruz, a semejanza de Jesucristo. Un
cristiano en estado de santificación
por la gracia no deja, pues, de ser
cooperativo, ágil, luchador. De ahí
podría verse la concepción de la
gracia en Escrivá como algo
sobrecargado, activista y exigente,
que no alcanza a revelar la belleza,
riqueza y felicidad de la gracia
santificante. En realidad, sin
embargo, su constante ocupación en
la realidad de una vida de santidad
lleva a conclusiones bien distintas.
Nos permite entrever el esplendor de
una vida en gracia, que constituye el
motivo más profundo del optimismo
que penetra toda reflexión acerca de
la estructura de lo sobrenatural.



Aquí conviene resaltar de nuevo una
característica propia metódico-
conceptual, que otorga a esa
concepción de la gracia —
palpablemente adquirida a través de
una experiencia personalísima— su
vitalidad y su dinamismo íntimo. Al
margen de la terminología de la 
gratia creata (que el autor deja de
lado, aún conociendo su necesidad),
ésta alcanza rápidamente el ámbito
de lo que la teología tradicional
(quizá sin sopesar suficientemente
los datos teológicos) llama "cortejo de
la gracia santificante", incluyendo
ahí no sólo las virtudes teológicas
sobrenaturales como las virtudes
morales infusas y los dones del
Espíritu Santo, sino también la
inhabitación del Espíritu Santo y de
las tres divinas personas en el justo.
Eso significa que el autor, sin
pretender resolver la problemática
actual en torno a "gratia creata" y
"gratia increata", otorga en la
estructura de su pensamiento a la



gracia increada una prioridad
objetiva y preferencia frente a la
gracia creada. La gracia increada
(que es Dios mismo en su entrega
gratuita al hombre) puede ser vista
como la esencia del estado de gracia,
para cuya actualización la gracia
creada presta la disposición. En una
concepción total de la gracia, este
punto de arranque significa que la
gracia, en lo más supremo, no es un
don distinto y separable de Dios, sino
que es idéntica con el Dador
trinitario, que aquí se entrega a la
criatura en una misteriosa unión
personal.

Por eso, las expresiones
fundamentales de Escrivá sobre la
vida en santidad se presentan, bajo
este aspecto personal de la gracia,
como unión del agraciado con la vida
divina en las tres divinas personas.
La riqueza conceptual para expresar
este aspecto es muy notable. Aunque
los diversos conceptos están



emparentados entre sí, cada uno
connota un matiz especial distintivo.
Así es posible, además, intuir algo
sobre la rica variedad y la viva
plenitud de la gracia personal.

Entre esos conceptos sobresalientes
se cuentan: la "amistad con Cristo", la
"presencia de Dios", la "filiación
divina", la "unidad con el Espíritu
Santo", la "divinización", el "amor", la
"infancia espiritual", la "venida del
Espíritu Santo", la "participación en
la vida divina", la "identificación con
Cristo". En todos se expresa la gracia
como santidad a través de una
relación personal. Las relaciones
humanas se caracterizan por un
simple "frente a frente" que
mantiene las distancias. En esta otra
relación, sin embargo, surge una
intimidad que no tiene análogo a
escala humana. Esta relación lleva a
ver la gracia de la santificación como
una unión con las divinas personas,
como un penetrar del Espíritu divino



en la mente humana, como una
armonía entre la Palabra de Dios y la
voz de la criatura.

Desde el punto de vista de esa unión
vital, el significado de las virtudes
teologales —principios eficientes
sobrenaturales— aparece en una
nueva perspectiva. La comunión con
el Dios de la gracia en el ser y en la
vida se convierte en una comunidad
en el hacer y en una unidad en el
actuar. El don de las virtudes
sobrenaturales lleva a un cambio y a
una transformación de la vida
cristiana, que se diferencia en lo más
íntimo de la vida humana en general.
La fe "dispone nuestra inteligencia a
asentir a las verdades reveladas, a
responder que sí a Cristo"[65],
concede "el punto de mira
sobrenatural"[66], pero es también
un confiar y un abandonarse en el
Señor. Lleva a "barruntar en nuestra
alma el amor, la compasión, la
ternura con que Cristo Jesús nos



mira, porque Él no nos abandona (...)
con fe en el Señor, a pesar de
nuestras miserias —mejor, con
nuestras miserias—, seremos fieles a
nuestro Padre Dios; brillará el poder
divino, sosteniéndonos en medio de
nuestra flaqueza"[67].

También el actuar de cara a la
salvación experimenta en la vida del
cristiano una elevación semejante
gracias a la virtud sobrenatural de la
esperanza; "porque la esperanza nos
impulsa a agarrarnos a esa mano
fuerte que Dios nos tiende sin cesar,
con el fin de que no perdamos el
punto de mira sobrenatural; (...) Yo
vivo persuadido de que, sin mirar
hacia arriba, sin Jesús, jamás lograré
nada"[68]. En "el entramado divino
de las tres virtudes teologales, que
componen el armazón sobre el que
se teje la auténtica existencia del
hombre cristiano, de la mujer
cristiana (...) la esperanza en Dios
enciende maravillosas hogueras de



amor, con un fuego que mantiene
palpitante el corazón, sin desánimos,
sin decaimientos, aunque a lo largo
del camino se sufra, y a veces se
sufra de veras"[69].

La vida que brota de la unidad con
Dios en Jesucristo experimenta,
además, un nuevo impulso con el
Espíritu Santo y sus dones: "No
olvides que eres templo de Dios. —El
Paráclito está en el centro de tu alma:
óyele y atiende dócilmente sus
inspiraciones"[70]. Sus dones son
disposiciones favorecedoras de su
inmediata acción en la persona
agraciada, especialmente de cara a
exigencias y realizaciones
extraordinarias; pues "aun
careciendo de talento, de renombre y
de fortuna, podemos ser
instrumentos eficaces, si acudimos al
Espíritu Santo para que nos dispense
sus dones"[71].



Arrancando de la convicción, basada
en la fe, de una unidad personal de
vida y de acción con las personas
divinas, que comprende la esencia de
la gracia como desde su cumbre, se
abre al cristiano una plenitud
espiritual y una riqueza sobrenatural
que hacen de su vida en el mundo un
caminar de altura, a pesar de las
experiencias, siempre presentes, de
la flaqueza humana y de la
indigencia del dolor. Pero tal es la
magnitud de la gracia, que descuella
sobre la pequeñez y debilidad de
todo lo terreno y es el fundamento
que sostiene una postura ante la vida
marcada por la confianza, la alegría
y el optimismo abierto a la gracia.

La primera y originaria expresión de
esa alegría sobrenatural, que al
referirse a temas sobre la gracia sólo
raramente se nombra, y que, sin
embargo, va unida radicalmente con
la gracia, es el agradecimiento.
Haciendo repetidamente referencia a



esa profunda reacción del hombre
marcado por la gracia, Escrivá
expresa no sólo etimológicamente un
modo básico de la comprensión de la
gracia, según el cual "gratia" expresa
también las "gracias" de quien ha
recibido un don; sino que, además,
apunta al carácter personal de
relación e intercambio en el proceso
de la gracia, en el cual el hombre está
implicado con su respuesta
agradecida. La conciencia de haber
sido tocado por la gracia debe
conducir al hombre a un impulso
intenso de agradecimiento.

A este convencimiento debemos las
numerosas llamadas de Escrivá a ser
agradecidos. En realidad, las
palabras que dirige a sus discípulos
valen para todos los cristianos: "Tú,
precisamente porque has recibido 
todo de golpe, estás obligado a
mostrarte muy agradecido al Señor;
como reaccionaría un ciego que
recobrara la vista de repente,



mientras a los demás ni siquiera se
les ocurre que han de dar gracias
porque ven"[72]. Por eso, para el
Fundador del Opus Dei la acción de
gracias es un elemento indispensable
en la comunicación personal con la
divinidad, que se realiza a través de
la gracia. De ahí el consejo: "Procura
que tu hacimiento de gracias, diario,
salga impetuoso de tu corazón"[73].

Pero el dar gracias es sólo una
primera expresión de aquella alegría
que, por la gracia divina, determina y
penetra la existencia cristiana como
una fuerza vital. Pues si el Señor está
verdaderamente cerca —"Dominus
prope est"—, entonces se impone en
la persona agraciada la máxima:
"¡Serviré a Dios con alegría!"[74]. Y
entonces vale también: "Qué alegría
inmutable te produce el haberte
entregado a Dios!"[75]. E igualmente
vale: De la fuente espiritual de la
alegría brota también, en el estrato
más profundo del alma, como



expresión de entrega a Dios, aquella
alegría, que también en los textos
parenéticos de San Pablo aparece
como dualidad de paz y alegría (Rom
14,17; Gal 5,22).

Al sacar a luz el rico patrimonio
espiritual que yace en la unión con el
Dios de la gracia, Escrivá logra no
sólo vitalizar el modo de anunciar la
doctrina de la gracia, sino, además,
también el despliegue del Evangelio
y de toda la fe cristiana como un
mensaje de alegría y como la religión
de la primigenia felicidad espiritual.
Mientras en la época moderna la
religión queda frecuentemente
reducida a lo práctico y el
cristianismo a su utilidad social,
Escrivá la presenta en su grandeza
como una comunión redentora con
Dios, que supera las dimensiones
humanas. La doctrina espiritual
sobre la gracia que Escrivá desarrolla
es un pregón que proclama el



esplendor del cristianismo como
religión de la gracia.

Sin embargo, el Fundador del Opus
Dei sabe bien que toda la grandeza y
magnificencia de lo humano no es
todavía la plenitud. La excelencia de
la gracia en este mundo debe verse
sólo como incoación, prenda y
fragmento. Es algo que puede crecer
con las buenas obras de los hombres.
Lo que aparece como limitado y
finito muestra en su dinamismo una
tendencia a lo ilimitado e infinito. Lo
imperfecto vive del anhelo de que
llegue a ser plenitud en el cielo. Por
eso la gracia aquí en la tierra es ya
un inicio de la gloria, una "gloria
inchoata", así como la plenitud del
cielo es una "gratia consummata".
También aquí muestra la doctrina de
Escrivá sobre la gracia su carácter
consecuente y una cierta totalidad
armoniosa, al orientar —con
perspectiva escatológica— la mirada
de sus discípulos y seguidores hacia



la plenitud de la gracia del cielo.
Hablar de la gracia y no pensar en el
cielo sería la más profunda
contradicción.

Esa orientación escatológica de la
verdad de la gracia tiene una
importancia esencial para la vida
cristiana. Para conocer bien por
donde se camina hace falta tener
conocimiento de la meta. El camino
de la gracia sería un camino sin
sentido, si faltase la fe y la esperanza
del Cielo. El que la vida de la gracia
aparezca para muchos cristianos
como algo sin sabor, incoloro y falto
de dinamismo interior se debe, en
parte, a que se ve el Cielo como algo
irreal. Por eso anima Escrivá a sus
oyentes en una homilía: "vayamos a
lo central, a lo que verdaderamente
es importante. Mirad: lo que hemos
de pretender es ir al Cielo. Si no,
nada vale la pena"[76]. Y propone
que "en medio de las ocupaciones,
procures alzar tus ojos al Cielo



perseverantemente, porque la
esperanza nos impulsa a agarrarnos
a esa mano fuerte que Dios nos
tiende sin cesar"[77]. De este modo,
no se alude simplemente a una
mirada anhelante, sino a un esfuerzo
real hacia la meta, que va matizado
por la realidad de las tribulaciones y
penurias apostólicas, de las cuales
brota, como un llamamiento a la
liberación y la felicidad definitiva, un
clamor hacia el Cielo; pues a los que
siguen el camino de la salvación "al
final, les espera un vergel, la
felicidad para siempre, el Cielo"[78].

En este realismo de cara a la
salvación, bíblicamente bien
fundamentado, cabe también el
pensamiento, éticamente muy
humano, del salario. El carácter de la
vida como lucha contiene en este
sentido la idea del premio de la
victoria: "¡Que cuesta! —Ya lo sé.
Pero, ¡adelante!: nadie será premiado
—y ¡qué premio!— sino el que pelee



con bravura"[79]. De este modo
Escrivá recuerda la promesa paulina
de que "cada uno recibirá su propio
salario, a medida de su trabajo"[80].
Hay una cosecha, que corresponderá
a la siembra[81].

Al considerar el Cielo, Escrivá
renuncia (en correspondencia a su
concepción personal-salvífica de
juicio y condenación) a imágenes
apocalípticas o intentos de
objetivizar el misterio. Sus
expresiones están en la línea de
seguir y elevar todo aquello que se
encuentra incoado en la gracia. Lo
visual del cielo queda atrás y deja
paso a una visión espiritual de lo
esencial: "¿Qué será ese Cielo que nos
espera, cuando toda la hermosura y
la grandeza, toda la felicidad y el
Amor infinitos de Dios se viertan en
el pobre vaso de barro que es la
criatura humana, y la sacien
eternamente, siempre con la
novedad de una dicha nueva?"[82].



El cielo es la plenitud definitiva e
insuperable de la gracia, de la unión
con las personas divinas en amor,
alegría, santidad y gloria. Esa
perspectiva escatológica confirma no
sólo el carácter dinámico-personal de
la concepción espiritual de Escrivá,
sino que le presta una relación
orgánica, que permite vislumbrar las
cumbres y profundidades de la fe
cristiana.

Artículo publicado en Scripta
Theologica. Vol. 39. 2007.

[1] «Das Eigentliche, das Erste und
Lezte, muß die Gnade bewirken» en
Peter Berglar, Opus Dei. Leben und
Werk des Gründers Josemaría
Escrivá, 3. erw. Aufl. Köln 1992, S.
108.

[2] P. Berglar, Opus Dei, Madrid 1988,
pág. 12.

https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/


[3] Citado según P. Berglar, ibid., pág.
35.

[4] Cfr. Leo Scheffczyk, Die
Heilsverwirklichung in der Gnade.
Gnadenlehre: Katholische Dogmatik
VI (hrsg. von L. Scheffczyk und A.
Ziegenaus), Aachen 1998, S. 370-372.

[5] Camino, n. 279.

[6] Cfr. L. Scheffczyk, op.cit., pág.
405ss.

[7] Cfr. Alvaro de Portillo, Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei,
Madrid 1993, pág. 210.

[8] Conversaciones..., 62.

[9] Ibid., 102.

[10] Ibid., 108.

[11] Es Cristo que pasa, 10.

[12] Ibid., 166.



[13] Forja, n. 702.

[14] Ibid., n. 684.

[15] Surco, n. 489.

[16] Ibid., n. 487.

[17] Cfr. sobre este tema ibid., n. 927.

[18] Amigos de Dios, 42.

[19] Ibid., 18.

[20] Cfr. Forja pág. 392: "Gracia
divina"

[21] así en Es Cristo que pasa, 114

[22] Ibid., 162

[23] Cfr. sobre este tema: Leo
Scheffczyk, "Vielgestaltigkeit und
Reichtum der göttlichen Gnade", in: 
Der Mensch zwischen Sünde und
Gnade (hrsg. von A. Ziegenaus),
Buttenwiesen 2000, S. 11-30.

[24] Camino, n. 285.



[25] Ibid., n. 298.

[26] Cfr. ibid., n. 326.

[27] Ibid., n. 330.

[28] Ibid., n. 719.

[29] Forja, n. 32.

[30] Ibid., n. 202.

[31] Surco, n. 161.

[32] Ibid., n. 170.

[33] Ibid., n. 838.

[34] Ibid., n. 278.

[35] Amigos de Dios, 309.

[36] Camino, n. 575.

[37] Forja, n. 448.

[38] Ibid., n. 344.

[39] Amigos de Dios, 94.



[40] Acerca del carácter de la
existencia cristiana como lucha cfr.
por ejemplo: Camino, nn. 707-733 y 
Es Cristo que pasa, 73-201.

[41] Camino, n. 991.

[42] Ibid., n. 290.

[43] Forja, n. 736.

[44] Ibid., n. 737.

[45] Ibid., n. 734.

[46] Augustinus, Sermo 119, 13.

[47] Amigos de Dios, 62.

[48] Camino, nn. 707, 708.

[49] Ibid., n. 720.

[50] Ibid., n. 913.

[51] Ibid., n. 926.

[52] Clemente de Alejandría, 
Stromata 7,7 en: Amigos de Dios, 66.



[53] Forja, n. 13.

[54] Ibid., n. 1.

[55] Amigos de Dios, 259.

[56] Forja, n. 582.

[57] Camino, n. 66.

[58] Forja, n. 882.

[59] Es Cristo que pasa, 166.

[60] Surco, n. 255.

[61] cf. Thomas de Aquino, S.Th. I. II.
q. 109 a. 9

[62] Cfr. sobre este aspecto: Camino,
nn. 707-737.

[63] Cfr. Camino, n. 89.

[64] Camino, n. 990.

[65] Amigos de Dios, 191.

[66] Ibid., 194.



[67] Ibid.

[68] Ibid., 213.

[69] Ibid., 205.

[70] Camino, n. 57.

[71] Surco, n. 283.

[72] Ibid, n. 4.

[73] Forja, n. 866.

[74] Surco, n. 53.

[75] Ibid., n. 88.

[76] Es Cristo que pasa, 76.

[77] Amigos de Dios, 213.

[78] Ibid., 130.

[79] Camino, n. 720.

[80] Ibid., n. 748.

[81] Cfr. Surco, n. 863.



[82] Surco, n. 891.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-gracia-como-
fuerza-del-camino-cristiano/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-gracia-como-fuerza-del-camino-cristiano/
https://opusdei.org/es-es/article/la-gracia-como-fuerza-del-camino-cristiano/
https://opusdei.org/es-es/article/la-gracia-como-fuerza-del-camino-cristiano/

	La gracia como fuerza del camino cristiano

