
opusdei.org

La figura histórica
de Jesús

¿Quién es Jesús? ¿qué sabemos
de Él? El autor de este artículo
define la figura de Cristo como
"una piedra de escándalo para
la razón".

20/02/2016

La figura histórica de Jesús (En
PDF)

En los años que marcan el comienzo
del tercer milenio parece que se
hubiera despertado en el mundo un
interés especial por Jesús de Nazaret.

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/figurajesus.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/figurajesus.pdf


En realidad, los libros escritos en los
últimos años sobre su figura y su
persona, aunque no todos positivos,
ponen de relieve la actualidad y la
trascendencia del Hijo de Dios hecho
hombre, y el atractivo de su vida.

En efecto, en su comunión con el
Padre, Jesús se hace presente hoy
ante nosotros. ¿Y qué trae Jesús, qué
da al mundo? La respuesta es
sencilla: Dios [1] .

Enciende tu fe. –No es Cristo una
figura que pasó. No es un recuerdo
que se pierde en la historia. ¡Vive!:
“Jesus Christus heri et hodie: ipse
et in saecula!” –dice San Pablo–
¡Jesucristo ayer y hoy y siempre!
[2] .

La predicación de la Iglesia primitiva
presenta siempre a Jesucristo como
Hijo de Dios y único Salvador. La
proclamación del Misterio Pascual
llevaba consigo un paradójico
anuncio de humillación y de



exaltación, de vergüenza y de
triunfo: nosotros predicamos a un
Cristo crucificado: escándalo para los
judíos, necedad para los gentiles; mas
para los llamados, lo mismo judíos
que griegos, un Cristo, fuerza de Dios
y sabiduría de Dios [3] .

No fue fácil para los primeros
cristianos superar el escándalo de la
cruz, la realidad de la crucifixión y
muerte del mismo Hijo de Dios. De
ahí el intento de los docetistas y de
los gnósticos de negar que Jesús
tuviese un cuerpo real y pasible, o el
de Nestorio, dos siglos más tarde, de
afirmar la existencia en Jesucristo de
dos personas, una humana y otra
divina.

A ningún estudioso serio escapa, sin
embargo, el hecho histórico de Jesús
de Nazaret. Aunque no hay una gran
cantidad de datos extra-bíblicos
sobre su persona y su misión, son
suficientes para afirmar, sin lugar a



dudas, su paso por la tierra. Es
substancialmente aceptado, por
ejemplo, el testimonio de Flavio
Josefo. En uno de sus libros, este
historiador judío del siglo primero se
refiere a Jesús como «hombre sabio
(…); Él realizó obras extraordinarias,
siendo un maestro de hombres que
acogen la verdad» [4] . Más adelante
escriben sobre Jesús, durante el
imperio de Trajano, Plinio el Joven y
Tácito; y después lo hará Suetonio,
secretario de Adriano.

Junto a estas referencias, los
evangelios constituyen «el testimonio
principal de la vida y doctrina de la
Palabra hecha carne, nuestro
Salvador» [5] ; son las fuentes que
proporcionan una visión detallada
de su personalidad.

La Tradición de la Iglesia, bajo la
inspiración del Espíritu Santo, ha
reconocido en estos escritos la
plasmación auténtica y segura de la



figura histórica del Señor, una figura
histórica que posee un carácter
divino.

El valor de los evangelios como
fuentes primarias para conocer a
Jesús no fue puesto en duda por los
cristianos hasta finales del siglo
XVIII. En ese momento, surgieron
algunos autores que pretendieron
analizarlos con criterios
historiográficos y positivistas,
eliminando las narraciones que
consideraban inaceptables para el 
hombre moderno ; esto es, los
milagros y las profecías, sólo
explicables por el carácter
extraordinario de la intervención
divina en la historia. Se trataba del
primer intento de estudiar los
evangelios solo como libros de
historia, sin considerar su contenido
sobrenatural, un proyecto que
abordaba los textos excluyendo la fe
en la divinidad de Cristo.



A partir de entonces, abundaron las
“vidas de Jesús” en las que Cristo
aparecía como uno de tantos
candidatos a mesías; un fracasado
condenado a muerte por la autoridad
romana que, eso sí, poseía una
indudable autoridad moral.

De este modo, con frecuencia, estas
pretendidas biografías históricas
retrataban más el carácter de quien
las escribía que el de Jesucristo.

Posteriormente, el avance de los
estudios exegéticos llevó a una fuerte
reacción contra este planteamiento:
se pasó a considerar los evangelios
como textos escritos con fe sincera,
aunque desinteresados de las
coordenadas de la historia; no se
superó el escepticismo sobre la
divinidad de la figura histórica de
Cristo . En los últimos decenios, los
nuevos criterios metodológicos han
permitido una lectura teológica de la
Biblia más de acuerdo con la fe [6] .



La verdad proclamada por la Iglesia
sobre el Hijo de Dios, que después de
veinte siglos sigue siendo una piedra
de escándalo para la razón, es la de
una Persona ante la cual cada uno
debe comprometer su propia vida a
través de un acto de fe; pero no una
fe puramente fiducial o credulona ,
sino una fe que se apoya en que Dios
mismo ha hablado y actuado en la
historia; una fe que cree en la vida y
obras reales del Hijo de Dios hecho
hombre, y que encuentra en Él la
razón de su esperanza.

La importancia de la realidad
histórica del mensaje evangélico se
hizo patente desde los primeros
instantes del cristianismo; como
señala San Pablo, si Cristo no ha
resucitado, inútil es nuestra
predicación, inútil es también
vuestra fe [7] .

Los milagros y la autoridad de
Jesús



En los evangelios se relata que Jesús
hace milagros. En el Antiguo
Testamento ya se narraban prodigios
realizados por profetas como Elías y
Eliseo, por no hablar de los
protagonizados por Moisés o Josué.
También en la literatura antigua,
tanto judía como helenística, se
cuentan portentos de algunos
personajes.

Quienes buscan negar la veracidad
de los milagros de Cristo –y, en
general, de todos los que aparecen en
la Escritura–, suelen apoyarse en
estos últimos para afirmar que los
relatos de hechos milagrosos
implican un género literario de
ficción, tal vez dirigido a exaltar un
personaje histórico.

Pero las similitudes dejan pronto
paso a profundas divergencias, que
constituyen signos de la credibilidad
y de autenticidad de los evangelios.
En primer lugar, los milagros de



Jesús sorprenden por su
verosimilitud. Los evangelios hablan,
sí, de portentos; pero nada hay de
exagerado en cómo los describen.

Un ciego recobra la vista; un cojo
empieza a andar... Se aprecia, en la
sencillez del relato, que se está muy
lejos de pretender exaltar una figura;
son relatos ajenos a toda
aparatosidad, y en los que se refleja
la vida cotidiana de los
protagonistas.

También llama la atención la
autoridad que Jesús ejerce cuando
los realiza. Los prodigios narrados en
la literatura rabínica se obtienen
después de largas oraciones. Él, en
cambio, los hace con su propio
poder, con una palabra o un gesto, y
el efecto se sigue casi siempre de
modo inmediato.

Otra característica única es la
discreción de Jesús: rara vez toma la
iniciativa, se muestra reticente,



manda que no se divulgue... Incluso
en ocasiones dice el texto sagrado
que no pudo hacer milagros [8] ,
porque no encontró en los
interesados las disposiciones
espirituales adecuadas.

Por último, es importante notar
cómo los milagros de Cristo poseen
siempre un sentido que trasciende el
mero efecto físico. El Señor no cede
al gusto de los hombres por lo
maravilloso, o a la curiosidad: busca
la conversión del alma, quiere
atestiguar su misión. Jesús hace ver
que no son simples prodigios; para
realizarlos, exige la fe en su Persona,
en la misión que el Padre le ha
confiado. Parten de la fe y llevan a la
fe.

De todo esto se concluye que los
evangelistas se propusieron poner al
alcance de todos hechos históricos,
para que pudieran ser trascendidos
por la fe; testimonian que «todo en la



vida de Jesús es signo de su misterio.
A través de sus gestos, sus milagros y
sus palabras, se ha revelado que “en
Él reside la plenitud de la Divinidad
corporalmente”» [9] .

De ahí la centralidad, en la vida del
cristiano, del consejo de san
Josemaría: Saboread aquellas
escenas conmovedoras en las que
el Maestro actúa con gestos divinos
y humanos, o relata con giros
humanos y divinos la historia
sublime del perdón, la de su Amor
ininterrumpido por sus hijos. Esos
trasuntos del Cielo se renuevan
también ahora, en la perenne
actualidad del Evangelio: se palpa,
se nota, cabe afirmar que se toca
con las manos la protección divina
[10] .

La autoridad de Jesús, sin embargo,
no se manifiesta sólo en su modo de
hacer milagros. Aparece todavía más
límpidamente en su modo de



disponer de la ley y de la tradición:
las interpreta, profundiza y corrige.
Éste es otro rasgo diferenciador, que
no se encuentra en ningún otro
testimonio de la época. La
originalidad de esta actitud, patente
en las enseñanzas recogidas en los
evangelios, sólo se explica por el
carácter único del Maestro, por su
fuerte personalidad y doctrina.

Este poder sobre la Ley se percibe
cuando se examina cómo Él la
cumple fielmente. Por una parte, en
ese cumplimiento Cristo muestra
unas exigencias que van hasta lo más
profundo del corazón, más allá de
cualquier asomo de formalismo.

Es cierto que Jesús mantiene la ley,
pero la interpreta según un espíritu
novedoso que, al mismo tiempo que
la cumple, la supera; trae un vino
nuevo que rechaza componendas
con los odres viejos. Por otra parte,
esto lo hace como un legislador que



habla en nombre propio, superando
a Moisés. Lo que Dios había dicho a
través de Moises, lo perfecciona su
Hijo Unigénito.

Jesús inaugura una nueva era, la del
Reino anunciado desde hacía mucho
tiempo por los profetas: destruye el
Reino de Satanás arrojando los
espíritus con el dedo de Dios [11] . La
mesianidad de Jesús no puede ser
una invención de sus discípulos
ideada después de la Pascua: la
tradición evangélica contiene tantos
recuerdos sólidos y armónicos de su
vida pública que no es posible
rechazarlos diciendo sencillamente
que se trata de una creación
póstuma, fruto de una presunta
ideologización apologética. Las
enseñanzas de Cristo son
inseparables de la autoridad con que
las proclama.

La divinidad de Jesús en los
Evangelios



De modo análogo a como se niega la
historicidad de los milagros, a veces
se afirma que el título de «hijo de
Dios» sólo designa, en los evangelios,
una cercanía especial de Jesús con
Dios. Generalmente, se argumenta
señalando que este título tiene
diversos usos en los textos de la
época: se aplica a personajes que se
distinguen por ser justos, al pueblo
de Israel, a los ángeles, a la realeza o
a personas con alguna facultad
especial. Pero cuando consideramos
los relatos evangélicos, de nuevo
aparecen diferencias sólo explicables
si se reconoce la naturaleza divina de
Cristo, proclamada a la luz del
Misterio Pascual.

Así, en el evangelio según San
Marcos se testimonia que la
personalidad de Jesús es
sobrehumana. Ciertamente, en
ocasiones, Jesús es proclamado hijo
de Dios por quienes tal vez sólo lo
hacen según el sentido normal de la



época, sin conocer a fondo sus
implicaciones.

Pero también la voz del mismo Padre
en el Bautismo y en la
Transfiguración atestigua que Jesús
es Hijo de Dios; y a la luz de esta
declaración se puede apreciar en
otros muchos pasajes el carácter real
y único de la filiación divina de
Cristo. Por ejemplo, Jesús mismo se
presenta como el “hijo amado” en la
parábola de los viñadores homicidas,
radicalmente distinto a todos los
enviados anteriores; también
manifiesta una relación personal
única de filiación y confianza con el
Padre al llamarle –y éste es el único
evangelio que lo recoge– Abba [12] ,
Papá.

En este contexto, es de interés
señalar cómo la fe del evangelista en
la divinidad de Jesús queda
enmarcada por el versículo
programático evangelio de Jesucristo,



Hijo de Dios [13] , y la confesión del
centurión, al final del texto:
¡verdaderamente este hombre era
Hijo de Dios! [14] .

En San Mateo, la filiación divina de
Jesús se presenta con más profusión
que en San Marcos. El título viene
pronunciado por endemoniados, por
el centurión, por quienes pasan bajo
la Cruz en el Calvario, por los
sacerdotes, por Pedro y los
discípulos, especialmente después de
un milagro. Aún más claramente que
en San Marcos se ve que no todos los
que le llaman hijo de Dios lo
reconocen como tal, y sin embargo
esta actitud sirve al evangelista como
contrapunto de quienes sí lo
hicieron.

Por su parte, el tercer evangelio
resalta la relación entre Jesús y el
Padre, enmarcándola en un
ambiente de oración, de intimidad y
confianza, de entrega y sumisión,



que desemboca en las últimas
palabras pronunciadas en la Cruz:
Padre, en tus manos encomiendo mi
espíritu [15] .

Al mismo tiempo es fácil captar cómo
su vida y su misión son
continuamente guiadas por el
Espíritu Santo, ya desde la
Anunciación donde se proclama su
filiación divina. Junto a estos rasgos
particularmente destacados en San
Lucas, volvemos a encontrar otros
testimonios comunes con los demás
evangelistas: también los demonios
llaman “Hijo de Dios” a Jesús en las
tentaciones y en las curaciones de los
endemoniados en Cafarnaún y en
Gerasa.

En San Juan se presenta la filiación
divina de Cristo en su sentido más
profundo y trascendente: Él es el
Verbo, que está en el seno de Dios y
se hace carne; es preexistente, ya que
es anterior a Abrahán; ha sido



enviado por el Padre, ha bajado del
cielo... Son características que
destacan la realidad divina de Jesús.

La confesión de la divinidad por
parte de Tomás puede considerarse
la culminación del evangelio, que ha
sido escrito para que creáis que Jesús
es el Cristo, el Hijo de Dios, y para
que creyendo tengáis vida en su
nombre [16] .

En San Juan es patente, tal vez más
que en ningún otro evangelista,
cómo la afirmación de la divinidad
real de Jesús pertenece al mismo
núcleo de la predicación apostólica.
Una afirmación, por lo demás, que
hunde sus raíces en la conciencia que
Cristo tenía de ella en su paso por la
tierra.

En este sentido, es de especial interés
recordar –y es un elemento común a
todos los evangelistas– el que Jesús
diferencia su relación con el Padre
de la que tienen los demás hombres:



mi Padre es el que me glorifica, el
que decís que es vuestro Dios [17] ;
subo a mi Padre y a vuestro Padre, a
mi Dios y a vuestro Dios [18] ; la
expresión «Padre nuestro» en labios
de Jesús sólo aparece en una ocasión,
al enseñar a los discípulos el modo
en que deben rezar. Cristo nunca
pone en el mismo nivel su especial
filiación con la de los discípulos: una
muestra de la conciencia que Él
mismo tenía de su divinidad.

La predicación de la primitiva
comunidad cristiana presenta las
formas de anuncio, de catequesis, de
exhortación o de argumentación en
favor de la fe, que vienen recogidas
en la narración evangélica. Esto
influye más en sus características
literarias que en el contenido de lo
que aconteció.

Es útil descubrir que las necesidades
de la predicación han llevado a
seleccionar algunos pasajes frente a



muchos otros [19] , y que movieron a
los evangelistas a presentar la vida
de Cristo en un modo más teológico
que biográfico, más sistemático que
cronológico. Pero no hay motivo para
pensar que ese interés y esas
necesidades lleven a falsificar los
recuerdos, a crearlos o a inventarlos.

Más aún, las expresiones y sucesos
desconcertantes son una prueba más
de la credibilidad de los evangelios –
¿por qué el bautismo, si Cristo no
tenía pecado?, ¿por qué afirmar la
aparente ignorancia de Jesús
respecto a la Parusía, o que no pudo
hacer milagros, o que estaba
cansado?–, como lo son también la
forma semítica de las palabras, o el
uso de expresiones arcaicas o no
asumidas por la teología posterior –
como «hijo del Hombre».

Los evangelios están repletos de
episodios llenos de candor y
naturalidad; cada uno de ellos es una



muestra de veracidad, y del deseo de
contar la vida de Jesús en el seno de
la tradición de la Iglesia. Quien
escucha y recibe esa Palabra puede
llegar a ser discípulo [20] .

En el mensaje cristiano se entrelazan
fe e historia, teología y razón, y los
testigos apostólicos manifiestan la
preocupación de apoyar su fe y su
mensaje sobre los hechos, contados
con sinceridad.

En esas páginas, Cristo mismo se da a
conocer a los hombres de todos los
tiempos, en la realidad de su historia,
de su anuncio. Leyéndolas, no
accedemos a un ideal moral; meditar
el evangelio no es un reflexionar
sobre una doctrina. Es meditar la
historia de Cristo, desde su
nacimiento en un pesebre, hasta su
muerte y su resurrección [21] ,
porque cuando se ama a una
persona se desean saber hasta los
más mínimos detalles de su



existencia, de su carácter, para así
identificarse con ella [22] .

B. Estrada

------------------------

[1] Cfr. Joseph Ratzinger – Benedicto
XVI, Jesus von Nazareth , cap. 1 y 2.

[2] Camino , n. 584.

[3] 1 Co 1, 23s.

[4] Cfr. Flavio Josefo, Antiquitates
Judaicæ 18, 3, 3.

[5] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Dei Verbum , n. 18.

[6] Cfr. Joseph Ratzinger – Benedicto
XVI, Jesus de Nazareth (I) ,
Introducción.

[7] 1 Co 15, 14.

[8] Cfr. Mt 13, 18; Mc 6, 50.



[9] Catecismo de la Iglesia Católica ,
n. 515.

[10] Amigos de Dios, n. 216.

[11] Cfr. Lc 11, 20.

[12] Mc 14, 36.

[13] Mc 1, 1.

[14] Mc 15, 39.

[15] Lc 23, 46.

[16] Jn 20, 31.

[17] Jn 8, 54.

[18] Jn 20, 17.

[19] Cfr. Jn 21, 25.

[20] Cfr. Joseph Ratzinger – Benedicto
XVI, Jesus de Nazareth (I) , cap. 4.

[21] Es Cristo que pasa , n. 107.

[22] Es Cristo que pasa , n. 107.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-figura-
historica-de-jesus/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/es-es/article/la-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/es-es/article/la-figura-historica-de-jesus/

	La figura histórica de Jesús

