
opusdei.org

La dimensión
espiritual del
trabajo

¿Es bueno trabajar mucho? La
pregunta recibe tantas
respuestas como personas hay
en el mundo. Pero, para un
cristiano, ¿qué sentido tiene el
trabajo? Entrevista al profesor
del IESE Antonio Argandoña,
publicada en Zenit.

27/02/2003

Zenit La dimensión espiritual del
trabajo

https://es.zenit.org/articles/la-dimension-espiritual-del-trabajo/
https://es.zenit.org/articles/la-dimension-espiritual-del-trabajo/


*****

«Trabajar mucho puede ser malo
cuando se hace por una simple razón
de eficacia económica, o de egoísmo
personal, pero puede ser muy bueno
cuando se hace con la conciencia de
un servicio a una sociedad», explica
el economista Antonio Argandoña.

Argandoña es profesor de la cátedra
de Economía y Ética de la escuela de
estudios económicos IESE Business
School, entidad de la Universidad de
Navarra ubicada en Barcelona, una
de las más prestigiosas de Europa.

¿Qué es la espiritualidad del
trabajo?

La espiritualidad del trabajo consiste
en fundamentar una vida religiosa
cristiana intensamente vivida,
asumida con todas sus
consecuencias, que penetra en toda
la vida, sobre la conciencia de que
Dios llama al hombre a una vocación



de comunión con él y de servicio a
los demás en y a través del trabajo,
de las realidades cotidianas.

El exceso de trabajo es elogiado en
nuestra sociedad. ¿Le parece sano?

Si es un exceso no puede ser sano,
por supuesto. Nuestra sociedad
aprueba unas veces la cultura del
ocio, y otras la cultura del trabajo,
pero no siempre ofrece una razón
suficiente para una y para otra.
Trabajar mucho puede ser malo
cuando se hace por una simple razón
de eficacia económica, o de egoísmo
personal, pero puede ser muy bueno
cuando se hace con la conciencia de
un servicio a una sociedad en la que
hay muchas necesidades que
merecen ser atendidas –y no sólo a
través del trabajo profesional
remunerado por cuenta ajena, sino
mediante otras muchas acciones que
suponen un servicio a los demás.



Cual es el sentido del trabajo desde
las enseñanzas de san Josemaría
Escrivá?

San Josemaría Escrivá predicaba una
profunda espiritualidad del trabajo,
tal como la he definido antes; un
ideal de santidad en el mundo, una
plasmación concreta de la vocación
que Dios dispone para cada hombre
y mujer, precisamente a través del
trabajo, de la vida ordinaria. Su
mensaje era que el trabajo --la vida
corriente-- es ocasión de encuentro
con Dios, de desarrollo y maduración
de la propia vida, de construcción de
la ciudad de los hombres y de
servicio a los demás. Todo esto lo
condensaba en un programa de tres
puntos, que proponía a todos los
hombres y mujeres: santificar el
trabajo, santificarse con el trabajo y
santificar a los demás con el trabajo.

Santificar el trabajo significa, en
primer lugar, hacerlo bien, con



competencia profesional; si uno es
creyente, como un servicio a Dios y,
sea creyente o no, también en
servicio a los demás. Santificarse con
el trabajo significa desarrollar las
propias capacidades humanas y
sobrenaturales precisamente en la
vida ordinaria, que se convierte en
ocasión de encuentro con Dios y de
práctica de las virtudes. Y santificar a
los demás con el trabajo implica dar
a la actividad profesional un sentido
de servicio a los demás, de
construcción de la sociedad en que
vivimos y de preparación de un
mundo mejor para los que vendrán
después.

¿Hemos perdido el sentido del
tiempo libre?

Parece que hemos perdido el sentido
de nuestra vida y, con ello, el de
todas sus actividades. Tenemos un
derecho al tiempo libre, porque es
una necesidad, primero, para



reponer nuestras fuerzas físicas y
psíquicas; segundo, para nuestro
propio desarrollo como personas, y
tercero, como lugar en que se
expresa nuestra sociabilidad más allá
de lo que exige la misma sociabilidad
del trabajo. Pero el tiempo libre no
debe ser un tiempo egoísta, para mí,
para mi comodidad, mi placer o mi
complacencia. El tiempo libre tiene
sentido en el conjunto de la vida de
la persona, en función del trabajo
que ha de ser santificado --y de este
modo, el tiempo libre se puede
santificar también--, del servicio a los
demás --empezando por la familia--,
del desarrollo de la propia cultura,
etc.

¿Cómo revalorizar el aspecto
lúdico de la persona como parte
integral de ésta?

Mediante la recuperación de la
unidad de vida, como proponía san
Josemaría Escrivá. No se trata de



convertir la vida en juego, para que
sea más agradable, sino en dar un
sentido de unidad a toda la vida, al
descanso y al trabajo, a las relaciones
sociales y a la vida familiar,...
Cuando se tiene la meta clara --la
llamada divina a la santidad--, todas
las actividades adquieren sentido,
conservando cada una su función
que le es propia.

¿Trabajar, desde un punto de vista
cristiano, tiene una dimensión
comunitaria hoy olvidada?

Trabajar ha tenido siempre una
dimensión comunitaria; siempre ha
sido una tarea hecha con los demás y
para los demás. En nuestra sociedad
prima, quizás, su dimensión
individual, lo cual es una
deformación. Hoy lo importante
parece ser la eficacia económica del
trabajo, su rendimiento en términos
de ingresos o de estatus, su
contribución a la realización



personal. Y eso es importante, pero
sólo es una parte del sentido del
trabajo. Aun en una sociedad
individualista, los trabajadores
quieren que su trabajo tenga una
utilidad para otros, una vocación
social.

El mismo hecho de que califiquemos
de «profesional» a nuestro trabajo
muestra esa dimensión comunitaria:
la profesión u oficio no es un mero
puesto de trabajo, sino una manera
de entender la participación de cada
uno en las responsabilidades
sociales, de acuerdo con las reglas
deontológicas y profesionales
aceptadas. Y, finalmente, la función
social del trabajo se proyecta como
un servicio a la comunidad local, a la
nación y aun a toda la humanidad. El
trabajo es la forma principal --
aunque no única-- que la mayoría de
personas tienen a su alcance para
construir la sociedad y para dejar su
huella en el mundo.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-dimension-
espiritual-del-trabajo/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-dimension-espiritual-del-trabajo/
https://opusdei.org/es-es/article/la-dimension-espiritual-del-trabajo/
https://opusdei.org/es-es/article/la-dimension-espiritual-del-trabajo/

	La dimensión espiritual del trabajo

