opusdei.org

La creacion artistica
alaluz de las

ensefianzas y la vida
de Josemaria Escriva

Alexander Zorin, un eminente
intelectual y poeta ruso, de
religion ortodoxa, reflexiona en
este ensayo sobre las
ensefanzas de Josemaria
Escriva.

10/10/2014

Naci en Moscu al comienzo de la
segunda guerra mundial, en una
familia de empleados: mi padre era



artista y mi madre profesora de
musica y geografia. Escribi mis
primeros versos antes de frecuentar
la escuela, poco tiempo después de
aprender a leer. Mis primeras
lecturas fueron los rétulos de las
calles y los periodicos extendidos
sobre las mesas, a modo de mantel,
en el jardin de infancia.

Cuando tenia quince afios lei con
gran entusiasmo los clasicos rusos y
empecé a plantearme el sentido de la
vida, del mundo y de la vocacion del
hombre. Conoci las ensefianzas del
Evangelio bastante tarde: lo lei
cuando tenia 27 anos, ocho afios
antes de ser bautizado.

Durante ese tiempo me apasioné por
la astronomia, y experimenté la
belleza y la grandeza del universo.
Fue entonces cuando escribi un libro
sobre Tsiolkovsky. Sus trabajos sobre
la filosofia de la naturaleza dejaron
en mi conciencia una conviccion



importante: el universo es un
organismo unico y viviente.

Aunque soy un hombre de letras
(cursé el bachillerato de Literatura y
fue recibido como miembro en la
Uniodn de los Escritores en 1979)
pocos de mis trabajos se publicaron
en la prensa diaria. Mis primeros
libros se editaron en 1980, y la gran
mayoria después de la Perestroika.
En el periodo soviético me ganaba la
vida realizando trabajos manuales
(excursiones geologicas, koljozs de
pescadores) y traduciendo obras de
poesia.

El bautismo

Al principio de los afios setenta lei las
obras del padre Alexander Men, le
conoci y pronto recibi el bautismo de
sus manos. Men influyé mucho en mi
desarrollo como poeta. Eramos
muchos en su parroquia, pero su
cercania espiritual hacia que nos



sintiéramos parte de una misma
familia.

Durante ese tiempo el sistema
soviético controlaba la Iglesia,
suprimiendo cualquier
manifestacion exterior de
religiosidad. Yo seguia al padre
Alexander de cerca, que fue
sembrando durante treinta afios la
Palabra de Dios desde el templo,
desde el pulpito, y durante los tres
ultimos anos de su vida, en medio del
mundo, hablando de Dios en
numerosas aulas y salas de
conferencias.

Alentaba a buscar a Dios de un forma
tan convincente y ardorosa que unas
personas tibias, criticas y envidiosas -
los enemigos de Cristo- al fin le
asesinaron.

“Solo se encuentra uno como €l en
cada siglo”, nos decia el padre

Alexandre cuando nos hablaba de
Vladimir Soloviev, al que le dedico



los numerosos tomos de su “Historia
de las religiones precristianas”. Estas
palabras se podrian aplicar al mismo
padre Alexander. Fue una persona
de amplisima cultura: historiador,
tedlogo, escritor religioso, predicador
brillante, pastor de una multitud de
intelectuales descarriados, que daba
testimonio de Cristo con el don del
amor.

El amor no muere nunca

El amor no muere nunca. Esto lo
saben bien sus hijos espirituales que
acuden a €l en sus oraciones y
reciben su ayuda desde el mas alla.
Sus libros -unos 6 millones de
ejemplares sin contar las
traducciones a lenguas extranjeras-
todavia llevan a Dios en la actualidad
a nuestros compatriotas. Estoy en
contacto epistolar con muchos de
ellos y soy testigo del caracter
saludable y curativo de la
predicacion del padre Alexander en



la Rusia actual. Es la predicacion de
un sacerdote ortodoxo. abierto al
mundo, a la cultura y a otras
confesiones.

Josemaria Escriva

En la primavera del afio 1980, en una
conversacion familiar con sus
parroquianos, el padre Alexander
nos hablo de Josemaria Escriva, una
figura que era entonces
completamente desconocida para
nosotros. A veces grababamos sus
platicas en un magnetofono, y por
suerte, hemos grabado una en la que
decia:

“Hace ya algunos decenios que existe
en Occidente un movimiento llamado
Opus Dei, Obra de Dios. Fue fundado
por un portugués, Josemaria Escrivd.
Este movimiento se esta difundiendo
ampliamente, por todo el mundo.
Escriva escribio un pequerio libro
“Camino”, que es una compilacion de
aforismos. Espero que un dia lo



traduzcamos para que ustedes lo
puedan leer. Escrivd dice que ser
cristiano no es vivir como un burgués,
como un pagano, consagrar
solamente unas dos horas los
domingos para la elevacion espiritual.
Ser cristiano es serlo siempre, cada
dia, en las situacionesy cosas mds
habituales™.

Como se ve, las informaciones sobre
el fundador del Opus Dei eran
escasas e imprecisas: Josemaria
Escriva no era portugués, sino
espafiol; el Opus Dei no es un
movimiento, sino una institucion de
la Iglesia. Estabamos en los afios del
Telon de Acero, en los que la
literatura religiosa penetraba en
Rusia entre grandes dificultades,
sorteando muchos riesgos.

Camino

Pronto aparecid en nuestra
parroquia un ejemplar
mecanografiado de Camino. En



aquellos tiempos las obras de
literatura religiosa solo circulaban
mediante las samizdat, copias
mecanografiadas. El papel era
delgadisimo y estaba muy mal
impreso. Era la cuarta copia de una
misma impresion mecanografica
reproducida con papel carbon. La
primera copia, la de mejor calidad,
costaba mucho mas que la cuarta, y
el mecanografiado original tenia un
precio prohibitivo. Era una
traduccion en ruso moderno, pero las
citas biblicas, curiosamente, estaban
en eslavo eclesiastico.

Este contraste me chocd. Por un lado
estaba el espiritu claro y decidido del
libro, un libro dirigido a nosotros,
hombres de hoy, de ahora; y por otro
estaba aquel lenguaje arcaico, del
eslavo eclesiastico, que rompia el
ritmo y desorientaba la lectura.
Probablemente era una pequefia
argucia de los que habian
mecanografiado el texto para



despistar a los que espiaban todo lo
que haciamos en la parroquia.

Acusaban al padre Alexander de
tener simpatias catolicas y entre
otras muchas cosas, le consideraban
un “catolico secreto”. Por eso,
sospecho que Camino no le pasaria
inadvertido a la KGB. Ademas, esas
frases en eslavo eclesiastico podia
tranquilizar a los guardianes de la
pureza de la fe ortodoxa, en favor de
la cual luchaba en estos afnos la
maquina estatal punitiva. En
cualquier caso, todo esto son
suposiciones mias, aunque las
argucias de ese tipo fuesen
frecuentes en lossamizdat .

En cambio, cuando le autorizaban a
hablar en publico, el padre
Alexander se referia con frecuencia
al Opus Dei y a su fundador.

Compré un ejemplar de las copias
mecanografiadas de Camino y
empecé a leerlo poniendo un folio



blanco debajo de cada pagina,
porque el papel era tan liviano que
se transparentaba. Mis amigos
cristianos de Riga hicieron algunas
copias sirviéndose de este mismo
ejemplar.

Las ensefiianzas de Escriva

Las ensefianzas de Escriva son muy
ricas; son aforisticas, como las obras
en verso, y se acercan a la poesia
didactica. En ciertas épocas este
género resulta el mas adecuado. En
la actualidad nos descaminamos
facilmente, y nos quedamos en un
estado de postracion espiritual,
incapaces de distinguir el bien del
mal, lo noble de lo perverso, lo
hermoso de lo feo. En nuestras
andanzas desesperadas nos
parecemos a aquellos ninivitas de los
que se dijo, hace dos mil quinientos
afos, que no sabian “distinguir la
mano derecha de la izquierda” (Jonas
4,11).



De este modo, desde hace unos
veinte anos, las ensefianzas
espirituales de Escriva se
convirtieron en mi libro de cabecera.
Llegué a saberme sus puntos de
memoria, como una oracion
aprendida, como se recuerdan los
pasajes de la Sagrada Escritura. De
vez en cuando me sentia impelido a
darles mi propia forma, y ponia los
ponia en verso.

Este tipo de versificacion es
frecuente en la historia de la
literatura, en particular de la
literatura espiritual. Su legitimidad
se encuentra en el Salterio: ha
habido eminentes poetas, desde
Lomonossov hasta Bunin, que han
transcrito los salmos en ruso de
forma versificada.

Porque en mi opinion, Camino es
mucho mas que un texto. Es una
orientacion para la accion, que
ayuda a encarnar en la vida



cotidiana la Novedad del Evangelio,
una Buena Nueva que le ha sido
dada al hombre de todos los tiempos.
El imperativo moral audaz,
expresado con singular valentia, es
algo poco comun en nuestra
literatura. ¢No sera éste el principio
viril, sin el cual se marchita el alma
eslava, que se debate entre
inquietudes de todo tipo?...

El estilo penetrante de Camino esta
como pidiendo, me parece a mi, la
fuerza de una rima. Lo dice
Puschkin: “Lo adorno con una rima
voladora”. Un pensamientoincisivo
como el de estos puntos espirituales
necesita del acompafiamiento
melédico, incluso con esas formas
exuberantes propia de nuestra
liturgia y, en general, de nuestro arte
religioso. Nuestro sentido estético —
pensaba- podria suavizar la
impronta occidental Camino,
haciéndolo mas nuestro.



El mensaje

Desde los tiempos de Trediakov hasta
ahora, la poesia rusa sigue siendo fiel
al complejo silabico, enriquecido por
el ritmo y la rima. La lengua rusa es
todavia joven y tiende hacia la
vivacidad expresiva, y la dimension
fonica del discurso poético no tiene
menos fuerza que su contenido.
Ademas, el contenido se revela en su
dimension fonica o al menos se
complementa en ella.

Desde este punto de vista, Camino,
itiene con un contenido tan rico!
iNos transmite un mensaje tan
intimo y tan familiar!... Esto es mio,
pienso cada vez que lo leo. Y me
siento arrastrado por una
estenografia del espiritu que me pide
encarnarlo en mi propia lengua.

Estoy seguro de que Escriva no se
molestara por esto. Y en cuanto a la
autoria intelectual... jdejemos a los
fildlogos que digan lo que quieran! Se



entiende que el compositor Yuri
Pasternak le haya querido ponerle
musica a algunos de los puntos de
Camino que he versificado,
traduciéndolos de forma poética.

Dudas

El artista, mas que ningun otro
hombre, tiende a dudar de la utilidad
de su trabajo y de su creacion. Con
frecuencia se siente solo y piensa que
no le escucha nadie. Puschkin
considera al poeta como un eco fiel
de los fenomenos vitales, que no
recibe respuesta de ningun tipo.
Verdaderamente, ese aislamiento
interior puede darse, y solo el
saberse en la presencia de Dios
puede salvar al poeta del fracaso y
del “agujero negro” hacia el que
tiende.

Cristo mismo, en algunos momentos
de su vida terrena, se encontro

también completamente solo. El Hijo
de Dios sufrio el abandono, algo que



humanamente es muy amargo. El
poeta cristiano no debe olvidar este
ejemplo, ni aquellas palabras del
Salvador: En el mundo tendréis
sufrimientos, pero confiad: yo he
vencido al mundo. Porque dudar es
algo propio del artista. Pero si el
artista es cristiano, como dice
Escriva, encontrara siempre a Dios
en su trabajo.

Personalmente siento la presencia de
Dios de manera particular cada vez
que la obra que estoy componiendo
me llena de alegria, por no decir de
arrobamiento. Esos momentos son
siempre momentos de felicidad y de
oracion. Como escribio Nona
Slepokova, “los poetas rezan en
verso”, y los que rezan acaban
venciendo la soledad.

Reconocimiento publico

Con la aparicion de la prensa libre en
nuestro pais disminuyo la venta de
libros poéticos, pero seria ingenuo



pensar que desaparecid al mismo
tiempo la necesidad de la poesia. El
cristiano vive y cree para Dios, y en
Dios nada se pierde. En todo caso,
Dios le pide al artista que cree
belleza, y le anima a trabajar en
cualquier circunstancia,
independientemente del tiempo y de
los acontecimientos politicos de su
pais.

Esta claro que el reconocimiento
publico permite que hombre de
talento pueda desarrollarse, pero...
¢de quién recibe ese
reconocimiento? Con frecuencia,
algunos talentos tempranamente
reconocidos por todos, acaban
hundiéndose, a causa de la gloria y
de los honores que le han
dispensado.

Conviene recordar que cuando el
talento es de Dios, estd reconocido
siempre por una Instancia mas alta.
Otra cosa si la persona cree en esta



Instancia y qué tipo de relaciones
mantiene con Ella.

Si mantiene el artista esta unido a
Dios ningun aislamiento social podra
ser funesto para él, porque no
olvidara que debe hacer fructificar
su talento, llevando a la practica este
consejo: “Haz lo que debes y esta en
lo que haces” (Camino, 815).

Destinatario

El poeta no escribe en el vacio. Su
obra siempre tiene un destinatario.
Toda creacion es diadlogo, porque en
toda creacion poética existe un
interlocutor, como sucede en la
oracion. Algunos pensaran que los
interlocutores naturales del poeta
son los lectores de poesia, pero no
son solo ellos, sin olvidar que Beatriz
no le contest6 a Dante... El poeta
tiene un interlocutor, que es Dios; es
el destinatario mas receptivo, el
perito més docto en la materia. Fl
nos se pone en contacto con nosotros



mediante dara un lenguaje
misterioso.

Sélo en conformidad con los criterios
de Dios, el poeta puede apreciarse
rectamente a si mismo: “Tu eres tu
tribunal supremo, y sabes apreciar tu
trabajo mejor que los otros”, dijo
Puschkin. Solamente si el poeta esta
de acuerdo con la Instancia Suprema
acertara en su propia apreciacion.

En mi ambiente profesional son
frecuentes los peligros de la sub o
sobre-estimacion, porque el destello
de los valores pasajeros, cuando los
valores eternos no se manifiestan
con suficiente plenitud, impide
conocerse bien a si mismo. Detras de
estos errores hay razones personales,
y también razones objetivas que
entorpecen el desarrollo de la
autoconciencia nacional: razones
historicas y culturales.

Rusia



“Rusia esta bautizada, pero no
catequizada”, decia Anna
Akhmatova, repitiendo las palabras
de eminente escritor ruso Nikolai
Leskov.

Leskov dijo, en pleno siglo XIX, que el
Evangelio todavia no habia sido
predicado en Rusia. jQué hubiera
dicho del siglo XX, el siglo de la
dominacion absoluta del poder
ateo...!

El encuentro con Cristo libera al
hombre de su embriaguez y le hace
capaz de descubrir su vocacion
apostolica junto con la “locura” de la
santidad. Y si ese hombre es poeta,
entendera la responsabilidad que
tiene: una responsabilidad que se
manifiesta en ocasiones con rasgos
proféticas.

La creatividad es una cualidad del
hombre, no de los animales. Si Cristo
nos dijo: Sed perfectos como mi Padre
Celestial es perfecto, es porque la



capacidad creadora que Dios le ha
concedido al hombre debe tender a
la perfeccion.

Filiacion

Es logico que el creador tenga una
actitud religiosa hacia su trabajo. Ese
deseo de perfeccion, fortalecido por
un ideal moral, es un signo de
calidad y al mismo tiempo, un rasgo
de su filiacion divina.

Eso no significa que el artista deba
declarar su filiacion espiritual
personal: es su trabajo el que debe
mostrar, de algun modo, el sentido
de esa filiacion, porque es el trabajo
de un hijo de Dios: “{Qué me importa
—decia Josemaria Escriva- que me
digan que fulanito es buen hijo mio -
un buen cristiano-, pero un mal
zapatero!”

En esa misma linea de razonamiento:
¢Qué me importa a mi que un colega
poeta lleve un cruz sobre el pecho, si



es un poeta mediocre y no logra
dominar el lenguaje? Es una cuestion
de principio; un principio que es tan
dificil como necesario alcanzar.

Por eso, pienso que no me equivoco
al pensar que un tercio de los
intelectuales moscovitas que
frecuentaban la iglesia del padre
Alexander Men se consideraban
buenos escritores, y los mas
atrevidos, incluso buenos poetas. El
despacho del padre Alexander estaba
atiborrado con los manuscritos que
le enviaban; y aunque era consciente
de la falta de calidad artistica de la
mayoria de aquellos escritos, nos los
desechaba, ni los calificaba. Sabia
que cuando una persona se toma en
serio su fe cristiana, Dios acaba
poniéndola en su lugar: a algunos
Dios les llama a cantar en un coro, a
otros, a cuidar a los enfermos o
educar a los nifios; y a otros, en fin,
les llama a cultivar la literatura. Para



todas esas llamadas se necesita
talento, capacidad creadora.

Vocacion

Dios concede talentos a todas las
personas, pero de diversa forma y en
diversas proporciones; y no les da los
mismos talentos a todos. Al padre
Alexander le gustaba decir que esta
diversidad es una garantia de
solidaridad, porque si todos
gozasemos de las mismas cualidades,
no nos necesitariamos entre
nosotros. Con este planteamiento se
supera definitivamente la
mentalidad de “conciencia de clase”.

Solamente con la gracia de Dios
alguien puede encontrar su
profesion. Es necesario pedir a Dios
que nos revele nuestra propia
vocacion y que El se nos revele en
ella.

Ser poeta



Se puede versificar muy bien y ser
tan solo eso: un versificador. Ser
poeta es algo mas, mucho mas. Ser
poeta significa tener una percepcion
singular y personal del mundo. Un
versificador se limita a repetir las
percepciones ya conocidas. Un
simple versificador puede ser buen
cristiano, pero no debe aspirar a
nada mas en el &mbito literario, ya
que no es un verdadero autor.

¢Que hacer en esos casos? Con
frecuencia me encuentro con
personas que se plantean esto. Yo
procuro llevarlos hasta el limite de
su capacidad, en el que descubriran
su propia verdad: sus ansias de
talento, sus ambiciones escondidas,
su amor propio disimulado. Y les
recuerdo el consejo: “No tengas
miedo a la verdad, aunque la verdad
te acarree la muerte” (Camino, 34), ...
la muerte de las virtudes ficticias y
del engreimiento enfermizo.



Los trudogoliki

Se puede amar la propia profesion y
no conocer a Cristo. Y existe la
posibilidad de entregarse en cuerpo
y alma al trabajo, de forma
endemoniada, como los
“trudogoliki”, esas victimas del
activismo, que son tan comunes en
nuestra sociedad.

¢Por qué sucede esto? Pienso que
porque se ama la cultura por la
cultura misma, para encontrar en ella
un placer estético egoista, que
Marina Tsvetaeva denominaba como
“sensualidad intelectual”. La cultura
es una cosa evidentemente
necesaria, pero para nosotros, como
dice Escriva, debe serun medio, y no
un fin.

Es imposible no estar de acuerdo con
estas palabras, aunque la
formulacion pueda parecer
excesivamente pragmatica y pueda
sorprender a algunos, en particular a



los que idolatran al arte, siguiendo la
famosa definicion de Puschkin: “El
fin de la poesia es la poesia misma”.
Olvidan que esta frase la pronuncio
el Puschkhin del “periodo
romantico”, el autor del “Gitano”.

Al final de su vida Puschkin concebia
la poesia y su mision como creador
de forma diferente: “El pueblo me
amara por haber despertado en él
unos sentimientos nobles con mi lira
—decia-, por haber glorificado la
libertad en un siglo cruel y por haber
pedido compasion para los caidos”.

La creacion como servicio

Si; la creacion es un servicio, un
signo de la imagen y semejanza del
Credor (Alexander Men). Pero es un
servicio que se expresa de forma
inmanente, y esta condicionado por
la libertad, una libertad secreta, no
visible, afirmada como medio. Si; el
artista es un maestro, un creador;



pero el artista cristiano es, a la vez,
maestro y aprendiz.

El gran artista aleman Alberto
Durero hizo un cuadro con una
representacion de la Pasion. De esa
imagen de la Crucifixion se puede
aprender mucho. En ella se ve que
los que se encargan de esa tarea son
buenos profesionales. Trabajan de
forma organizada, con arte, se dan
consejos entre si, estan en los
detalles. Durero los retrata poniendo
toda su alma en aquel trabajo, que
llevaron a cabo con maestria... Se les
ve trabajar con cuidado, con
exactitud y responsabilidad, tan
profundamente metidos en su
trabajo que no se dan cuenta de lo
que estan haciendo.

Para este tipo de profesionales
irreprochables, gente “madura en el
trabajo” (Esenin), el sentido de la
presencia divina resulta una cosa
extrafia. Sin embargo, ¢qué vale el



trabajo del que desgarra con un
clavo los pies de Cristo? ¢qué vale el
trabajo del otro, que da la espalda a
Cristo crucificado? Tanto el uno
como el otro pueden ser grandes
maestros; pero no saben lo que hacen.

El trabajo de cada dia

Volviendo a aquella conversacion del
padre Alexander que grabamos hace
muchos afios, en las que se referia a
Josemaria Escriva, recuerdo que nos
hablaba de la unidad de conciencia y
de conducta. La dicotomia en este
campo lleva a la esquizofrenia
espiritual, porque lo que hay que
santificar es precisamente lo
cotidiano, lo de todos los dias, no solo
lo extraordinario.

Es mi trabajo, mi tarea de cada dia,
mi querido trabajo, minucioso y
extenuante, el que debo santificar. Es
en mi escritorio, como en ningun
otro lugar, donde debo experimentar
la ayuda del Cielo. Alli se entiende



por qué Dios fue a buscar a los
futuros apdstoles en su lugar de
trabajo. Dios buscé a hombres que
amaban su trabajo y les llamo a
través de su amado trabajo.

El poeta suele ser un hombre
enamorado de su trabajo, “este
trabajo tan antiguo”, en palabras de
Blok; un trabajo que debe amarse no
por un afan de gloria o de riquezas,
sino por amor a la Verdad suprema,
que se intenta expresar. Esa Verdad
es el nucleo de su creacion y de su
conducta (conducta-creacion).

Colaborador... o rival

El poeta es, por lo tanto, maestro,
demiurgo y creador de un nuevo
universo. En esta tarea puede ser un
colaborador de Dios o... convertirse
en un rival de Dios. Se convierte en
rival de Dios al intentar sustituir la
Verdad suprema por la propia
verdad, con minuscula. En esos
momentos, las fuerzas del mal le



dominan, y metido en si mismo,
encerrado en su yo, celebra su propia
liturgia; y blasfema. En esos
momentos le resulta imposible
escuchar y seguir la llamada de Dios.

Cristo no aparto a sus apostoles de su
trabajo para introducirlos en una
especie de “suefio dorado”. Al
contrario: los puso en un contacto
intenso con los problemas de la vida
cotidiana. No hay que olvidar que la
escuela primaria de Cristo fue el
trabajo artesanal. Cristo tenia
también un trabajo; un trabajo
manual que realizaba con
perfeccion.

La palabra exacta

Se podria decir que el hombre
conoce el mundo en primer lugar
mediante el sentido del tacto. De esa
forma el plano, la superficie en la
cual el mundo se hace perceptible, se
convierte en algo intimo para mi. En
el tacto se esconden los instintos



cognoscitivos mas profundos. Pero
en esa frontera del conocimiento y
de sus pretensiones irrefrenables,
nos encontramos siempre un cartel
con la inscripcion: “No tocar con las
manos!”

Sin embargo Cristo permitio que el
incrédulo Tomas le tocase con las
manos. La esfera del Espirituy la
esfera material se unen
misteriosamente y nuestra falta de fe
busca pruebas de esa union.

Tengo mis pruebas. Estan
relacionadas con mi actividad
artistica. Cuando busco la palabra
exacta, no solo se pone a trabajar mi
memoria, sino también mis manos,
que empiezan a modelar con el barro
de la tierra algo inefable,
imperceptible, algo que no puede
alcanzarse sin esfuerzo. Experimento
lo mismo cuando escucho en mi
parroquia las homilias del padre
Georgy, un predicador brillante. Sus



dedos, sensibles como los de un
musico, participan de esta accion
plastica.

La palabra tiene una sustancia
espiritual y material a la vez. El
hombre es un ser psicofisico. Por esa
razon el concepto de materialismo
cristiano formulado por Josemaria
Escriva —que es tan importante en la
espiritualidad del Opus Dei-
confirmo mi intuicién y el valor de
mi propio arte, de la creacion poética
a la que estoy entregado. Escriva me
protege de ese espiritualismo
excesivo, tan comun en algunos
circulos eclesiasticos: “Es licito —-se
lee en Conversaciones- por tanto,
hablar de un materialismo cristiano,
que se opone audazmente a los
materialismos cerrados al espiritu”.

Continua escribiendo: “A ese Dios

invisible, lo encontramos en las cosas
mas visibles y materiales” (ibid, 113).
La verdad es que Dios ama al mundo



visible y material, y lo dice
claramente (Gen, 1 cap.). El cristiano
cree en el Verbo encarnado, en la
resurreccion de la carne.

El susurro de una brisa suave

En la poesia me gusta la realidad
sensible, el relieve, el olor, el color, el
sonido. En ellos y a través de ellos se
materializa la armonia de lo visible y
de lo invisible. La accion del Espiritu
es perceptible, sobre todo en el arte.
Por eso el escritor biblico compara el
Espiritu Santo con un susurro de
brisa suave (1 Reyes 19,11-12).

En su tiempo influy6 bastante en mi
trabajo el poeta Arseny
Aleksandrovich Tarkovsky. Escribi
un articulo sobre su poesia: “La
construccion pesada del verso
planea, como mariposa, como
‘negrura con alas de luz’. En la poesia
de Tarkovsky se encuentran dos
acciones opuestas: la pesadez del
suelo y la ligereza del aire. El mundo



material, traspasado por una energia
desconocida, planea,
independientemente de su masay de
Su peso”.

En la vida ordinaria a veces nos
parece que tenemos alas en la
espalda, como en las pinturas de
Chagal. Sus enamorados planean en
el aire de la vida cotidiana. Hay que
descubrir lo sobrenatural en lo
cotidiano, nos recuerda Escriva. El
padre Alexander dijo un dia, de
pasada: “La cosa es que habriamos
podido no ser...” Es decir, habria
podido no ser el milagro cotidiano de
la creacion, algo de lo que nos
olvidamos con frecuencia.

Alexander Zorin

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/la-creacion-


https://opusdei.org/es-es/article/la-creacion-artistica-a-la-luz-de-las-ensenanzas-y-la-vida-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/la-creacion-artistica-a-la-luz-de-las-ensenanzas-y-la-vida-de-josemaria-escriva/

artistica-a-la-luz-de-las-ensenanzas-y-la-
vida-de-josemaria-escriva/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/la-creacion-artistica-a-la-luz-de-las-ensenanzas-y-la-vida-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/la-creacion-artistica-a-la-luz-de-las-ensenanzas-y-la-vida-de-josemaria-escriva/

	La creación artística a la luz de las enseñanzas y la vida de Josemaría Escrivá

