
opusdei.org

La creación artística
a la luz de las
enseñanzas y la vida
de Josemaría Escrivá

Alexander Zorin, un eminente
intelectual y poeta ruso, de
religión ortodoxa, reflexiona en
este ensayo sobre las
enseñanzas de Josemaría
Escrivá.

10/10/2014

Nací en Moscú al comienzo de la
segunda guerra mundial, en una
familia de empleados: mi padre era



artista y mi madre profesora de
música y geografía. Escribí mis
primeros versos antes de frecuentar
la escuela, poco tiempo después de
aprender a leer. Mis primeras
lecturas fueron los rótulos de las
calles y los periódicos extendidos
sobre las mesas, a modo de mantel,
en el jardín de infancia.

Cuando tenía quince años leí con
gran entusiasmo los clásicos rusos y
empecé a plantearme el sentido de la
vida, del mundo y de la vocación del
hombre. Conocí las enseñanzas del
Evangelio bastante tarde: lo leí
cuando tenía 27 años, ocho años
antes de ser bautizado.

Durante ese tiempo me apasioné por
la astronomía, y experimenté la
belleza y la grandeza del universo.
Fue entonces cuando escribí un libro
sobre Tsiolkovsky. Sus trabajos sobre
la filosofía de la naturaleza dejaron
en mi conciencia una convicción



importante: el universo es un
organismo único y viviente.

Aunque soy un hombre de letras
(cursé el bachillerato de Literatura y
fue recibido como miembro en la
Unión de los Escritores en 1979)
pocos de mis trabajos se publicaron
en la prensa diaria. Mis primeros
libros se editaron en 1980, y la gran
mayoría después de la Perestroika.
En el periodo soviético me ganaba la
vida realizando trabajos manuales
(excursiones geológicas, koljozs de
pescadores) y traduciendo obras de
poesía.

El bautismo

Al principio de los años setenta leí las
obras del padre Alexander Men, le
conocí y pronto recibí el bautismo de
sus manos. Men influyó mucho en mi
desarrollo como poeta. Éramos
muchos en su parroquia, pero su
cercanía espiritual hacía que nos



sintiéramos parte de una misma
familia.

Durante ese tiempo el sistema
soviético controlaba la Iglesia,
suprimiendo cualquier
manifestación exterior de
religiosidad. Yo seguía al padre
Alexander de cerca, que fue
sembrando durante treinta años la
Palabra de Dios desde el templo,
desde el púlpito, y durante los tres
últimos años de su vida, en medio del
mundo, hablando de Dios en
numerosas aulas y salas de
conferencias.

Alentaba a buscar a Dios de un forma
tan convincente y ardorosa que unas
personas tibias, críticas y envidiosas -
los enemigos de Cristo- al fin le
asesinaron.

“Sólo se encuentra uno como él en
cada siglo”, nos decía el padre
Alexandre cuando nos hablaba de
Vladimir Soloviev, al que le dedicó



los numerosos tomos de su “Historia
de las religiones precristianas”. Estas
palabras se podrían aplicar al mismo
padre Alexander. Fue una persona
de amplísima cultura: historiador,
teólogo, escritor religioso, predicador
brillante, pastor de una multitud de
intelectuales descarriados, que daba
testimonio de Cristo con el don del
amor.

El amor no muere nunca

El amor no muere nunca. Esto lo
saben bien sus hijos espirituales que
acuden a él en sus oraciones y
reciben su ayuda desde el más allá.
Sus libros -unos 6 millones de
ejemplares sin contar las
traducciones a lenguas extranjeras-
todavía llevan a Dios en la actualidad
a nuestros compatriotas. Estoy en
contacto epistolar con muchos de
ellos y soy testigo del carácter
saludable y curativo de la
predicación del padre Alexander en



la Rusia actual. Es la predicación de
un sacerdote ortodoxo. abierto al
mundo, a la cultura y a otras
confesiones.

Josemaría Escrivá

En la primavera del año 1980, en una
conversación familiar con sus
parroquianos, el padre Alexander
nos habló de Josemaría Escrivá, una
figura que era entonces
completamente desconocida para
nosotros. A veces grabábamos sus
pláticas en un magnetófono, y por
suerte, hemos grabado una en la que
decía:

“Hace ya algunos decenios que existe
en Occidente un movimiento llamado
Opus Dei, Obra de Dios. Fue fundado
por un portugués, Josemaría Escrivá.
Este movimiento se está difundiendo
ampliamente, por todo el mundo.
Escrivá escribió un pequeño libro
“Camino”, que es una compilación de
aforismos. Espero que un día lo



traduzcamos para que ustedes lo
puedan leer. Escrivá dice que ser
cristiano no es vivir como un burgués,
como un pagano, consagrar
solamente unas dos horas los
domingos para la elevación espiritual.
Ser cristiano es serlo siempre, cada
día, en las situaciones y cosas más
habituales”.

Como se ve, las informaciones sobre
el fundador del Opus Dei eran
escasas e imprecisas: Josemaría
Escrivá no era portugués, sino
español; el Opus Dei no es un
movimiento, sino una institución de
la Iglesia. Estábamos en los años del
Telón de Acero, en los que la
literatura religiosa penetraba en
Rusia entre grandes dificultades,
sorteando muchos riesgos.

Camino

Pronto apareció en nuestra
parroquia un ejemplar
mecanografiado de Camino. En



aquellos tiempos las obras de
literatura religiosa sólo circulaban
mediante las samizdat, copias
mecanografiadas. El papel era
delgadísimo y estaba muy mal
impreso. Era la cuarta copia de una
misma impresión mecanográfica
reproducida con papel carbón. La
primera copia, la de mejor calidad,
costaba mucho más que la cuarta, y
el mecanografiado original tenía un
precio prohibitivo. Era una
traducción en ruso moderno, pero las
citas bíblicas, curiosamente, estaban
en eslavo eclesiástico.

Este contraste me chocó. Por un lado
estaba el espíritu claro y decidido del
libro, un libro dirigido a nosotros,
hombres de hoy, de ahora; y por otro
estaba aquel lenguaje arcaico, del
eslavo eclesiástico, que rompía el
ritmo y desorientaba la lectura.
Probablemente era una pequeña
argucia de los que habían
mecanografiado el texto para



despistar a los que espiaban todo lo
que hacíamos en la parroquia.

Acusaban al padre Alexander de
tener simpatías católicas y entre
otras muchas cosas, le consideraban
un “católico secreto”. Por eso,
sospecho que Camino no le pasaría
inadvertido a la KGB. Además, esas
frases en eslavo eclesiástico podía
tranquilizar a los guardianes de la
pureza de la fe ortodoxa, en favor de
la cual luchaba en estos años la
máquina estatal punitiva. En
cualquier caso, todo esto son
suposiciones mías, aunque las
argucias de ese tipo fuesen
frecuentes en lossamizdat .

En cambio, cuando le autorizaban a
hablar en público, el padre
Alexander se refería con frecuencia
al Opus Dei y a su fundador.

Compré un ejemplar de las copias
mecanografiadas de Camino y
empecé a leerlo poniendo un folio



blanco debajo de cada página,
porque el papel era tan liviano que
se transparentaba. Mis amigos
cristianos de Riga hicieron algunas
copias sirviéndose de este mismo
ejemplar.

Las enseñanzas de Escrivá

Las enseñanzas de Escrivá son muy
ricas; son aforísticas, como las obras
en verso, y se acercan a la poesía
didáctica. En ciertas épocas este
género resulta el más adecuado. En
la actualidad nos descaminamos
fácilmente, y nos quedamos en un
estado de postración espiritual,
incapaces de distinguir el bien del
mal, lo noble de lo perverso, lo
hermoso de lo feo. En nuestras
andanzas desesperadas nos
parecemos a aquellos ninivitas de los
que se dijo, hace dos mil quinientos
años, que no sabían “distinguir la
mano derecha de la izquierda” (Jonás
4,11).



De este modo, desde hace unos
veinte años, las enseñanzas
espirituales de Escrivá se
convirtieron en mi libro de cabecera.
Llegué a saberme sus puntos de
memoria, como una oración
aprendida, como se recuerdan los
pasajes de la Sagrada Escritura. De
vez en cuando me sentía impelido a
darles mi propia forma, y ponía los
ponía en verso.

Este tipo de versificación es
frecuente en la historia de la
literatura, en particular de la
literatura espiritual. Su legitimidad
se encuentra en el Salterio: ha
habido eminentes poetas, desde
Lomonossov hasta Bunin, que han
transcrito los salmos en ruso de
forma versificada.

Porque en mi opinión, Camino es
mucho más que un texto. Es una
orientación para la acción, que
ayuda a encarnar en la vida



cotidiana la Novedad del Evangelio,
una Buena Nueva que le ha sido
dada al hombre de todos los tiempos.
El imperativo moral audaz,
expresado con singular valentía, es
algo poco común en nuestra
literatura. ¿No será éste el principio
viril, sin el cual se marchita el alma
eslava, que se debate entre
inquietudes de todo tipo?...

El estilo penetrante de Camino está
como pidiendo, me parece a mí, la
fuerza de una rima. Lo dice
Puschkin: “Lo adorno con una rima
voladora”. Un pensamientoincisivo
como el de estos puntos espirituales
necesita del acompañamiento
melódico, incluso con esas formas
exuberantes propia de nuestra
liturgia y, en general, de nuestro arte
religioso. Nuestro sentido estético –
pensaba- podría suavizar la
impronta occidental Camino,
haciéndolo más nuestro.



El mensaje

Desde los tiempos de Trediakov hasta
ahora, la poesía rusa sigue siendo fiel
al complejo silábico, enriquecido por
el ritmo y la rima. La lengua rusa es
todavía joven y tiende hacia la
vivacidad expresiva, y la dimensión
fónica del discurso poético no tiene
menos fuerza que su contenido.
Además, el contenido se revela en su
dimensión fónica o al menos se
complementa en ella.

Desde este punto de vista, Camino,
¡tiene con un contenido tan rico!
¡Nos transmite un mensaje tan
íntimo y tan familiar!… Esto es mío,
pienso cada vez que lo leo. Y me
siento arrastrado por una
estenografía del espíritu que me pide
encarnarlo en mi propia lengua.

Estoy seguro de que Escrivá no se
molestará por esto. Y en cuanto a la
autoría intelectual… ¡dejemos a los
filólogos que digan lo que quieran! Se



entiende que el compositor Yuri
Pasternak le haya querido ponerle
música a algunos de los puntos de 
Camino que he versificado,
traduciéndolos de forma poética.

Dudas

El artista, más que ningún otro
hombre, tiende a dudar de la utilidad
de su trabajo y de su creación. Con
frecuencia se siente solo y piensa que
no le escucha nadie. Puschkin
considera al poeta como un eco fiel
de los fenómenos vitales, que no
recibe respuesta de ningún tipo.
Verdaderamente, ese aislamiento
interior puede darse, y sólo el
saberse en la presencia de Dios
puede salvar al poeta del fracaso y
del “agujero negro” hacia el que
tiende.

Cristo mismo, en algunos momentos
de su vida terrena, se encontró
también completamente solo. El Hijo
de Dios sufrió el abandono, algo que



humanamente es muy amargo. El
poeta cristiano no debe olvidar este
ejemplo, ni aquellas palabras del
Salvador: En el mundo tendréis
sufrimientos, pero confiad: yo he
vencido al mundo. Porque dudar es
algo propio del artista. Pero si el
artista es cristiano, como dice
Escrivá, encontrará siempre a Dios
en su trabajo.

Personalmente siento la presencia de
Dios de manera particular cada vez
que la obra que estoy componiendo
me llena de alegría, por no decir de
arrobamiento. Esos momentos son
siempre momentos de felicidad y de
oración. Como escribió Nona
Slepokova, “los poetas rezan en
verso”, y los que rezan acaban
venciendo la soledad.

Reconocimiento público

Con la aparición de la prensa libre en
nuestro país disminuyó la venta de
libros poéticos, pero sería ingenuo



pensar que desapareció al mismo
tiempo la necesidad de la poesía. El
cristiano vive y cree para Dios, y en
Dios nada se pierde. En todo caso,
Dios le pide al artista que cree
belleza, y le anima a trabajar en
cualquier circunstancia,
independientemente del tiempo y de
los acontecimientos políticos de su
país.

Está claro que el reconocimiento
público permite que hombre de
talento pueda desarrollarse, pero…
¿de quién recibe ese
reconocimiento? Con frecuencia,
algunos talentos tempranamente
reconocidos por todos, acaban
hundiéndose, a causa de la gloria y
de los honores que le han
dispensado.

Conviene recordar que cuando el
talento es de Dios, está reconocido
siempre por una Instancia más alta.
Otra cosa si la persona cree en esta



Instancia y qué tipo de relaciones
mantiene con Ella.

Si mantiene el artista esta unido a
Dios ningún aislamiento social podrá
ser funesto para él, porque no
olvidará que debe hacer fructificar
su talento, llevando a la práctica este
consejo: “Haz lo que debes y está en
lo que haces” (Camino, 815).

Destinatario

El poeta no escribe en el vacío. Su
obra siempre tiene un destinatario.
Toda creación es diálogo, porque en
toda creación poética existe un
interlocutor, como sucede en la
oración. Algunos pensaran que los
interlocutores naturales del poeta
son los lectores de poesía, pero no
son sólo ellos, sin olvidar que Beatriz
no le contestó a Dante… El poeta
tiene un interlocutor, que es Dios; es
el destinatario más receptivo, el
perito más docto en la materia. Él
nos se pone en contacto con nosotros



mediante dará un lenguaje
misterioso.

Sólo en conformidad con los criterios
de Dios, el poeta puede apreciarse
rectamente a sí mismo: “Tú eres tu
tribunal supremo, y sabes apreciar tu
trabajo mejor que los otros”, dijo
Puschkin. Solamente si el poeta está
de acuerdo con la Instancia Suprema
acertará en su propia apreciación.

En mi ambiente profesional son
frecuentes los peligros de la sub o
sobre-estimación, porque el destello
de los valores pasajeros, cuando los
valores eternos no se manifiestan
con suficiente plenitud, impide
conocerse bien a sí mismo. Detrás de
estos errores hay razones personales,
y también razones objetivas que
entorpecen el desarrollo de la
autoconciencia nacional: razones
históricas y culturales.

Rusia



“Rusia está bautizada, pero no
catequizada”, decía Anna
Akhmatova, repitiendo las palabras
de eminente escritor ruso Nikolai
Leskov.

Leskov dijo, en pleno siglo XIX, que el
Evangelio todavía no había sido
predicado en Rusia. ¡Qué hubiera
dicho del siglo XX, el siglo de la
dominación absoluta del poder
ateo…!

El encuentro con Cristo libera al
hombre de su embriaguez y le hace
capaz de descubrir su vocación
apostólica junto con la “locura” de la
santidad. Y si ese hombre es poeta,
entenderá la responsabilidad que
tiene: una responsabilidad que se
manifiesta en ocasiones con rasgos
proféticas.

La creatividad es una cualidad del
hombre, no de los animales. Si Cristo
nos dijo: Sed perfectos como mi Padre
Celestial es perfecto, es porque la



capacidad creadora que Dios le ha
concedido al hombre debe tender a
la perfección.

Filiación

Es lógico que el creador tenga una
actitud religiosa hacia su trabajo. Ese
deseo de perfección, fortalecido por
un ideal moral, es un signo de
calidad y al mismo tiempo, un rasgo
de su filiación divina.

Eso no significa que el artista deba
declarar su filiación espiritual
personal: es su trabajo el que debe
mostrar, de algún modo, el sentido
de esa filiación, porque es el trabajo
de un hijo de Dios: “¡Qué me importa
–decía Josemaría Escrivá- que me
digan que fulanito es buen hijo mío -
un buen cristiano-, pero un mal
zapatero!”

En esa misma línea de razonamiento:
¿Qué me importa a mí que un colega
poeta lleve un cruz sobre el pecho, si



es un poeta mediocre y no logra
dominar el lenguaje? Es una cuestión
de principio; un principio que es tan
difícil como necesario alcanzar.

Por eso, pienso que no me equivoco
al pensar que un tercio de los
intelectuales moscovitas que
frecuentaban la iglesia del padre
Alexander Men se consideraban
buenos escritores, y los más
atrevidos, incluso buenos poetas. El
despacho del padre Alexander estaba
atiborrado con los manuscritos que
le enviaban; y aunque era consciente
de la falta de calidad artística de la
mayoría de aquellos escritos, nos los
desechaba, ni los calificaba. Sabía
que cuando una persona se toma en
serio su fe cristiana, Dios acaba
poniéndola en su lugar: a algunos
Dios les llama a cantar en un coro, a
otros, a cuidar a los enfermos o
educar a los niños; y a otros, en fin,
les llama a cultivar la literatura. Para



todas esas llamadas se necesita
talento, capacidad creadora.

Vocación

Dios concede talentos a todas las
personas, pero de diversa forma y en
diversas proporciones; y no les da los
mismos talentos a todos. Al padre
Alexander le gustaba decir que esta
diversidad es una garantía de
solidaridad, porque si todos
gozásemos de las mismas cualidades,
no nos necesitaríamos entre
nosotros. Con este planteamiento se
supera definitivamente la
mentalidad de “conciencia de clase”.

Solamente con la gracia de Dios
alguien puede encontrar su
profesión. Es necesario pedir a Dios
que nos revele nuestra propia
vocación y que Él se nos revele en
ella.

Ser poeta



Se puede versificar muy bien y ser
tan sólo eso: un versificador. Ser
poeta es algo más, mucho más. Ser
poeta significa tener una percepción
singular y personal del mundo. Un
versificador se limita a repetir las
percepciones ya conocidas. Un
simple versificador puede ser buen
cristiano, pero no debe aspirar a
nada más en el ámbito literario, ya
que no es un verdadero autor.

¿Que hacer en esos casos? Con
frecuencia me encuentro con
personas que se plantean esto. Yo
procuro llevarlos hasta el límite de
su capacidad, en el que descubrirán
su propia verdad: sus ansias de
talento, sus ambiciones escondidas,
su amor propio disimulado. Y les
recuerdo el consejo: “No tengas
miedo a la verdad, aunque la verdad
te acarree la muerte” (Camino, 34), …
la muerte de las virtudes ficticias y
del engreimiento enfermizo.



Los trudogoliki

Se puede amar la propia profesión y
no conocer a Cristo. Y existe la
posibilidad de entregarse en cuerpo
y alma al trabajo, de forma
endemoniada, como los
“trudogoliki”, esas víctimas del
activismo, que son tan comunes en
nuestra sociedad.

¿Por qué sucede esto? Pienso que
porque se ama la cultura por la
cultura misma, para encontrar en ella
un placer estético egoísta, que
Marina Tsvetaeva denominaba como
“sensualidad intelectual”. La cultura
es una cosa evidentemente
necesaria, pero para nosotros, como
dice Escrivá, debe serun medio, y no
un fin.

Es imposible no estar de acuerdo con
estas palabras, aunque la
formulación pueda parecer
excesivamente pragmática y pueda
sorprender a algunos, en particular a



los que idolatran al arte, siguiendo la
famosa definición de Puschkin: “El
fin de la poesía es la poesía misma”.
Olvidan que esta frase la pronunció
el Puschkhin del “periodo
romántico”, el autor del “Gitano”.

Al final de su vida Puschkin concebía
la poesía y su misión como creador
de forma diferente: “El pueblo me
amará por haber despertado en él
unos sentimientos nobles con mi lira
–decía-, por haber glorificado la
libertad en un siglo cruel y por haber
pedido compasión para los caídos”.

La creación como servicio

Sí; la creación es un servicio, un
signo de la imagen y semejanza del
Credor (Alexander Men). Pero es un
servicio que se expresa de forma
inmanente, y está condicionado por
la libertad, una libertad secreta, no
visible, afirmada como medio. Sí; el
artista es un maestro, un creador;



pero el artista cristiano es, a la vez,
maestro y aprendiz.

El gran artista alemán Alberto
Durero hizo un cuadro con una
representación de la Pasión. De esa
imagen de la Crucifixión se puede
aprender mucho. En ella se ve que
los que se encargan de esa tarea son
buenos profesionales. Trabajan de
forma organizada, con arte, se dan
consejos entre sí, están en los
detalles. Durero los retrata poniendo
toda su alma en aquel trabajo, que
llevaron a cabo con maestría... Se les
ve trabajar con cuidado, con
exactitud y responsabilidad, tan
profundamente metidos en su
trabajo que no se dan cuenta de lo
que están haciendo.

Para este tipo de profesionales
irreprochables, gente “madura en el
trabajo” (Esenin), el sentido de la
presencia divina resulta una cosa
extraña. Sin embargo, ¿qué vale el



trabajo del que desgarra con un
clavo los pies de Cristo? ¿qué vale el
trabajo del otro, que da la espalda a
Cristo crucificado? Tanto el uno
como el otro pueden ser grandes
maestros; pero no saben lo que hacen.

El trabajo de cada día

Volviendo a aquella conversación del
padre Alexander que grabamos hace
muchos años, en las que se refería a
Josemaría Escrivá, recuerdo que nos
hablaba de la unidad de conciencia y
de conducta. La dicotomía en este
campo lleva a la esquizofrenia
espiritual, porque lo que hay que
santificar es precisamente lo
cotidiano, lo de todos los días, no sólo
lo extraordinario.

Es mi trabajo, mi tarea de cada día,
mi querido trabajo, minucioso y
extenuante, el que debo santificar. Es
en mi escritorio, como en ningún
otro lugar, donde debo experimentar
la ayuda del Cielo. Allí se entiende



por qué Dios fue a buscar a los
futuros apóstoles en su lugar de
trabajo. Dios buscó a hombres que
amaban su trabajo y les llamó a
través de su amado trabajo.

El poeta suele ser un hombre
enamorado de su trabajo, “este
trabajo tan antiguo”, en palabras de
Blok; un trabajo que debe amarse no
por un afán de gloria o de riquezas,
sino por amor a la Verdad suprema,
que se intenta expresar. Esa Verdad
es el núcleo de su creación y de su
conducta (conducta-creación).

Colaborador… o rival

El poeta es, por lo tanto, maestro,
demiurgo y creador de un nuevo
universo. En esta tarea puede ser un
colaborador de Dios o… convertirse
en un rival de Dios. Se convierte en
rival de Dios al intentar sustituir la
Verdad suprema por la propia
verdad, con minúscula. En esos
momentos, las fuerzas del mal le



dominan, y metido en sí mismo,
encerrado en su yo, celebra su propia
liturgia; y blasfema. En esos
momentos le resulta imposible
escuchar y seguir la llamada de Dios.

Cristo no apartó a sus apóstoles de su
trabajo para introducirlos en una
especie de “sueño dorado”. Al
contrario: los puso en un contacto
intenso con los problemas de la vida
cotidiana. No hay que olvidar que la
escuela primaria de Cristo fue el
trabajo artesanal. Cristo tenía
también un trabajo; un trabajo
manual que realizaba con
perfección.

La palabra exacta

Se podría decir que el hombre
conoce el mundo en primer lugar
mediante el sentido del tacto. De esa
forma el plano, la superficie en la
cual el mundo se hace perceptible, se
convierte en algo íntimo para mí. En
el tacto se esconden los instintos



cognoscitivos más profundos. Pero
en esa frontera del conocimiento y
de sus pretensiones irrefrenables,
nos encontramos siempre un cartel
con la inscripción: “No tocar con las
manos!”

Sin embargo Cristo permitió que el
incrédulo Tomás le tocase con las
manos. La esfera del Espíritu y la
esfera material se unen
misteriosamente y nuestra falta de fe
busca pruebas de esa unión.

Tengo mis pruebas. Están
relacionadas con mi actividad
artística. Cuando busco la palabra
exacta, no sólo se pone a trabajar mi
memoria, sino también mis manos,
que empiezan a modelar con el barro
de la tierra algo inefable,
imperceptible, algo que no puede
alcanzarse sin esfuerzo. Experimento
lo mismo cuando escucho en mi
parroquia las homilías del padre
Georgy, un predicador brillante. Sus



dedos, sensibles como los de un
músico, participan de esta acción
plástica.

La palabra tiene una sustancia
espiritual y material a la vez. El
hombre es un ser psicofísico. Por esa
razón el concepto de materialismo
cristiano formulado por Josemaría
Escrivá –que es tan importante en la
espiritualidad del Opus Dei-
confirmó mi intuición y el valor de
mi propio arte, de la creación poética
a la que estoy entregado. Escrivá me
protege de ese espiritualismo
excesivo, tan común en algunos
círculos eclesiásticos: “Es lícito –se
lee en Conversaciones- por tanto,
hablar de un materialismo cristiano,
que se opone audazmente a los
materialismos cerrados al espíritu”.

Continúa escribiendo: “A ese Dios
invisible, lo encontramos en las cosas
más visibles y materiales” (ibid, 113).
La verdad es que Dios ama al mundo



visible y material, y lo dice
claramente (Gen, 1 cap.). El cristiano
cree en el Verbo encarnado, en la
resurrección de la carne.

El susurro de una brisa suave

En la poesía me gusta la realidad
sensible, el relieve, el olor, el color, el
sonido. En ellos y a través de ellos se
materializa la armonía de lo visible y
de lo invisible. La acción del Espíritu
es perceptible, sobre todo en el arte.
Por eso el escritor bíblico compara el
Espíritu Santo con un susurro de
brisa suave (1 Reyes 19,11-12).

En su tiempo influyó bastante en mi
trabajo el poeta Arseny
Aleksandrovich Tarkovsky. Escribí
un artículo sobre su poesía: “La
construcción pesada del verso
planea, como mariposa, como
‘negrura con alas de luz’. En la poesía
de Tarkovsky se encuentran dos
acciones opuestas: la pesadez del
suelo y la ligereza del aire. El mundo



material, traspasado por una energía
desconocida, planea,
independientemente de su masa y de
su peso”.

En la vida ordinaria a veces nos
parece que tenemos alas en la
espalda, como en las pinturas de
Chagal. Sus enamorados planean en
el aire de la vida cotidiana. Hay que
descubrir lo sobrenatural en lo
cotidiano, nos recuerda Escrivá. El
padre Alexander dijo un día, de
pasada: “La cosa es que habríamos
podido no ser…” Es decir, habría
podido no ser el milagro cotidiano de
la creación, algo de lo que nos
olvidamos con frecuencia.

Alexander Zorin

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/la-creacion-

https://opusdei.org/es-es/article/la-creacion-artistica-a-la-luz-de-las-ensenanzas-y-la-vida-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/la-creacion-artistica-a-la-luz-de-las-ensenanzas-y-la-vida-de-josemaria-escriva/


artistica-a-la-luz-de-las-ensenanzas-y-la-
vida-de-josemaria-escriva/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-creacion-artistica-a-la-luz-de-las-ensenanzas-y-la-vida-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/la-creacion-artistica-a-la-luz-de-las-ensenanzas-y-la-vida-de-josemaria-escriva/

	La creación artística a la luz de las enseñanzas y la vida de Josemaría Escrivá

