
opusdei.org

La belleza de los
santos y la
mortificación
cristiana

En el cristianismo la
mortificación no busca el dolor
por el dolor. La mortificación
del cuerpo responde
fundamentalmente a dos
motivaciones: el autocontrol o
dominio de sí mismo y el
embellecimiento de la persona

13/02/2023



Dos premisas para entender
la mortificación cristiana

Para abordar este tema, en el marco
más o menos polémico en que se
presenta hoy día, debemos partir de
dos premisas. La primera, de
importancia esencial, es tener en
cuenta que el cuerpo desempeña un
papel central e insustituible para la
vida de fe. El cristianismo no es una
religión, filosofía o visión del mundo
espiritualista. Es decir, el cuerpo
representa un rol fundamental. Sin
el cuerpo no hay cristiano, es más: no
hay cristianismo. A la vez, el cuerpo
en el conjunto de la persona tiene sus
reglas, su autonomía y sus límites,
con los que hay que contar.

La segunda premisa es más
circunstancial. Sabemos que una
imagen vale más que muchas
palabras. Si tenemos en nuestra
retina la flagelación en cualquier
persona, no entenderemos nada. Eso



no es mortificación corporal sino
masoquismo. La mortificación tiene
un motivo más allá de sí misma, y
además un motivo bueno, de lo
contrario no es mortificación
cristiana.

En el cristianismo la mortificación no
busca el dolor por el dolor. En este
sentido, para entender la
mortificación del cuerpo hay que
ponerla junto a la imagen de un
santo: cuadra con la sonrisa de Juan
Pablo II o con la paz de Teresa de
Calcuta en medio de los más pobres
entre los pobres.

Valoradas ambas premisas, si
entramos en el fondo del asunto,
encontramos que la mortificación del
cuerpo responde fundamentalmente
a dos motivaciones: el autocontrol o
dominio de sí mismo y el
embellecimiento de la persona.



1. El cuerpo manifiesta a la
persona y es el cauce para
expresar sus sentimientos, su
libertad y su amor.

La persona es su cuerpo, pero no solo
su cuerpo. El mundo interior de cada
persona no está hecho de tejidos y
líquidos, sino de pensamientos,
amores y sentimientos. Por eso ya
decían los griegos que el hombre es
en cierto modo todas las cosas, un
microcosmos, un mundo.

En la persona humana existe el nivel
biológico, pero también el
psicológico y el espiritual. Aunque la
persona es una unidad, observamos
en nuestra vida la existencia de
fuerzas o tensiones diversas que nos
conducen a distintos objetivos y que
es preciso controlar e integrar en la
unidad personal. Por ejemplo, me
apetece fumar (el cuerpo me lo pide)
pero sé (aquí aparece la inteligencia)



que no me conviene o que está
prohibido y me pueden multar, por
lo que decido fumar o no e impongo
esta decisión a mi actuar (esto sería
la voluntad).

Para controlar y dirigir todas las
fuerzas o tensiones que aparecen en
mi vida, para que se integren en
torno a mi identidad personal de
manera armoniosa, es preciso educar
la inteligencia y fortalecer la
voluntad. Aquí la mortificación se
demuestra necesaria.

Conseguir el auto-dominio o señorío
sobre mi cuerpo precisa de la
mortificación, que puede describirse
como negación voluntaria de una
apetencia (me apetece fumar pero no
fumo), o afirmación voluntaria de
algo que no me apetece (no me
apetece comer esto porque no me
gusta, pero es lo que hay y me lo
como; no me apetece ponerme a
estudiar o trabajar, pero me pongo;



no me apetece levantarme, pero me
levanto).

La mortificación del cuerpo es un
acto libre forjado por una decisión de
la voluntad, informada por la
inteligencia (que proporciona el
motivo de esa decisión), que
contraría las apetencias o gustos del
cuerpo en un acto determinado.

Ahora bien, ¿por qué necesito
controlar mi cuerpo?, o mejor ¿para
qué busco controlar mi cuerpo? Los
motivos pueden ser muy variados,
como por ejemplo la educación o
cortesía humana. Así, debo
mortificar mi cuerpo para no llevar a
cabo actitudes que disturben la paz y
la convivencia próxima.

Entre las muchas razones que llevan
a mortificar o sujetar -si se quiere, 
reprimir- el cuerpo, pienso que la
fundamental es la petición al cuerpo
de un servicio a la persona por



encima de sus posibilidades iniciales
u ordinarias.

Me explico con algunos ejemplos. En
el mundo en que vivimos, sobre todo
en las sociedades avanzadas, solemos
mortificar el cuerpo principalmente
en relación con el trabajo
profesional. Soportando frío o calor
(especialmente las personas que
trabajan a la intemperie); superando
el cansancio y el sueño (casi
universalmente cada mañana al
levantarse -¿a quién no le pide el
cuerpo quedarse un buen rato más
en la cama, todos o casi todos los
días?-; en los trabajos de atención
directa al público no me puedo
permitir poner mala cara y omitir la
sonrisa, aunque realmente el cuerpo
pida enfadarse o simplemente pasar
de alguien o algo), ¡cuántos proyectos
nos llevan más allá de nuestras
fuerzas y exigen mortificar el
cuerpo!, en períodos determinados o
para determinados trabajos siempre.



Por supuesto, también debo
mortificar mi cuerpo para cumplir
otros deberes, especialmente con la
familia o con los amigos.
Prácticamente cada día debo
mortificar mi cuerpo y sus
apetencias, a favor de los
requerimientos de otros: el padre y
la madre entre ellos y respecto a sus
hijos pequeños; los novios; los
amigos; los vecinos. No estamos solos
en el mundo, la relación con los
demás lleva muchas veces a poner
sus cosas antes que las nuestras y,
por tanto, mortificar los gustos
propios. En caso contrario, en poco
tiempo llegaremos a encontrarnos
realmente solos.

Hoy quizá la mortificación corporal
más severa se exige a los deportistas.
Deben vivir rozando y superando el
límite de las posibilidades del cuerpo
humano. Para ello necesitan
mortificar el cuerpo hasta la
extenuación en su vida diaria de



entrenamiento; además deben seguir
una dieta rigurosa, sin permitirse
excesos ni caprichos; un horario
estable y regular que limite la
diversión. Es algo voluntario, pero
que exige mucha mortificación:
piénsese en las discusiones y críticas
-a veces con fundamento- sobre si un
deportista está gordo o no, o si los
futbolistas deben salir por la noche o
no. Aunque el caso de los futbolistas
es un poco especial. Si pensamos en
ciclistas, tenistas, nadadores, atletas,
montañistas o gimnastas no nos
quedará duda de la dureza de su
vida: del entrenamiento y de la
competición.

Con los deportistas profesionales, a
veces justificamos todo ese esfuerzo
en que ellos son los mejores o
representan la excelencia de la
humanidad. En este sentido estos
personajes de élite son unos elegidos
para la gloria y por tanto se les puede
pedir e incluso exigir todo ese



sometimiento o mortificación del
cuerpo, mientras los demás
contemplamos esas maravillas desde
nuestro sillón de la tele. Pero según
el cristianismo todos hemos sido
elegidos para la gloria, por tanto
cada persona singular es tratada por
Dios como su mejor hijo, como si
fuera el único.

Conectamos así con el tema que nos
ocupa. La mortificación corporal
cristiana se puede encuadrar dentro
de este sentido de ejercicio o
entrenamiento para controlar el
cuerpo, con idea de disponerlo al
servicio de Dios y de los demás. En la
sociedad en que vivimos, tiene
sentido mortificar el cuerpo para
controlar sus fuerzas e integrarlas
hacia la ejecución de un proyecto
laboral, la realización de tareas o
deberes en relación con los demás, el
logro de unas metas deportivas, etc.
Sin embargo, a algunos les puede
extrañar la mortificación del cuerpo



para conseguir un objetivo espiritual,
religioso. La renuncia a un gusto
sensible o material, para apreciar
con mayor soltura un valor
espiritual. Es curioso, aunque
explicable por el materialismo
práctico de nuestra cultura.

La vida cristiana enseña que el ideal
de amar a Dios sobre todas las cosas
y a los demás como a uno mismo, no
sale solo y necesita de la implicación
personal, de la lucha y el esfuerzo.
Ahí aparece la necesidad de la
mortificación del cuerpo, para
involucrarle por completo en la
íntima unidad de la persona y así
pueda dar lo mejor de sí mismo.

No sólo porque existen tendencias
desordenadas que conducen la
persona a su propia ruina, y que es
preciso controlar. El deseo de
satisfacción y de goce, desordenado
por el pecado, lleva a cosas que, si las
hiciéramos, nos apartarían de la paz



interior y de la comunión con Dios.
Por ejemplo, el apetito desordenado
por la comida o la bebida, la envidia,
la crítica o intolerancia con alguna
persona (familiar, amigo, vecino o
compañero), la pereza ante los
propios deberes, etc. Sino también
porque la excelencia del ideal
cristiano (amar con todas las fuerzas
y todas las obras), conlleva la
práctica intensa de la virtud (la
caridad y todas las demás), lo cual no
es posible sin imponerse cosas, por
así decir, desagradables, que nos
restan comodidad y reposo para
obligarnos al compromiso y al
trabajo por los demás. Para poder
avanzar en la vida cristiana, hay que
mortificarse. Como sucede en
muchos aspectos de la vida humana
(el deporte, el trabajo o la carrera
profesional, la estética personal,
etc.). Cambia la motivación: el amor
a Dios y a las demás personas.



2. Una belleza que huye de la
uniformidad y la
uniformación

Pero pasemos al segundo punto. Me
parece que el otro motivo
fundamental de la mortificación
corporal es el adorno del cuerpo, o si
queremos el cuerpo como adorno.
Con dos precisiones. Hablamos de
adorno no en el sentido de algo
bonito pero superfluo, sino como
algo esencial o trascendental, es
decir, como belleza. Por otro lado,
subrayamos que la belleza del
cuerpo expresa y es parte de la
belleza de la persona. De ahí que
siempre sea una belleza individual y
singular, propia de cada persona,
que huye de la uniformidad y la
uniformación de criterios generales.

Pues bien, para conseguir la belleza
del cuerpo o en el cuerpo también se
precisa la mortificación corporal. Sin
duda el cuerpo danone se consigue



tomando muchos yogures, pero a la
vez dejando de tomar muchas otras
cosas, ricas y sabrosas, que reclaman
la atención y el gusto, pero a las que
es preciso responder con un exigente
“no".

En ocasiones, la belleza estética
requiere una mortificación corporal
más específica. Aquí entra el campo
de las operaciones quirúrgicas, sin
duda violentas e invasivas pero de
aceptables resultados en algunas
ocasiones, estilo liposucción,
estiramientos faciales, nariz, etc. De
nuevo tenemos una mortificación del
cuerpo, pero por un motivo que
trasciende y supera el sacrificio: la
belleza del cuerpo.

En este ámbito entra también todo el
tema de las exigencias de la moda,
respecto a la incomodidad
(determinados tacones no son lo
mejor ni para el pie ni para el
caminante, pero la belleza justifica



esa mortificación), al frío o al calor; o
de la costumbre (no se puede olvidar
el llanto de una niña pequeña al
abrirle un agujerito en las orejas). En
este contexto, quizá un punto
especial merece el adorno del cuerpo
mediante el piercing, el tatuaje, etc.

Para el cristiano el adorno del
cuerpo, el cuerpo como adorno y
manifestación de la persona es
fundamental. Ese adorno se
manifiesta en la sonrisa, en el
esfuerzo a veces heroico por el otro
(entre los esposos o entre amigos; el
padre o la madre por sus hijos), en el
compartir la pobreza con el pobre y
la enfermedad con el enfermo, etc.
Como se ve es un adorno de la
persona, manifestado de modos
visibles (lo que siempre se han
llamado obras de misericordia
corporales. Pero como se trata de un
cuerpo animado por el espíritu, por
el alma, en la unidad de la persona el
adorno también es espiritual: el



adorno del cuerpo pobre o enfermo
es el amor solidario de ese cuerpo, de
esa persona.

Principalmente en este sentido de
adorno y belleza espiritual del
cuerpo, se ha entendido la
mortificación corporal del cristiano.
Y también directamente relacionada
con la Pasión de Jesucristo. Se trata
de adornar el cuerpo en
correspondencia a Jesucristo
Crucificado. El empleo tradicional en
la Iglesia de prácticas de penitencia
corporal como el cilicio o -en el caso
que nos ocupa- las disciplinas, va
unido a ese adornar el cuerpo
espiritualmente con los sufrimientos
y las llagas de Cristo, compartiendo
en nuestro cuerpo los dolores de
Jesús.

Para comprender esto es preciso
intentar entender el sacrificio de
Cristo. Sólo así puede haber
tolerancia y respeto hacia el



cristiano. Probablemente para
nuestra sociedad, este es el aspecto
de la mortificación corporal que más
nos cuesta comprender. Quizá
porque la disciplina o el cilicio se ve
como castigo al cuerpo.

Cristo sufre una violencia brutal por
parte de los soldados y del pueblo. El
prendimiento, los insultos, la
flagelación, la corona de espinas, el
camino de la cruz y la crucifixión.
Pero esta descripción no explica casi
nada de la realidad profunda que ahí
está sucediendo.

La realidad que acontece es que
Cristo transforma la violencia brutal
de la humanidad a lo largo de la
Historia en el amor total de Dios y de
los hombres. Cristo no sufre sin más
la violencia de un condenado a
muerte, sino que Él que es dueño de
su vida, la ofrece, y la ofrece por
amor a la humanidad, a los
pecadores, a los marginados, a los



pobres. Por eso el Crucificado
adorna: expresa a través de su
cuerpo mortificado la corona del
amor desinteresado y total por Dios y
por los demás.

Cristo sufre porque quiere, y quiere
porque con su sufrimiento se une a
cada persona que sufre, la
acompaña, la sostiene, le da
esperanza. No se puede pedir al
cristiano que renuncie a la cruz (“la
señal del cristiano es la santa cruz"),
ni que renuncie al crucifijo.

El sufrimiento del cristiano, y dentro
de él, la mortificación corporal, es la
manifestación de una realidad más
profunda: su solidaridad y cercanía
con el sufrimiento de todos los
hombres y de cada hombre a lo largo
de la Historia y de su vida. No es un
castigo al cuerpo, como si éste fuera
malo o despreciable, sino todo lo
contrario. Es un adorno del cuerpo
que hace más bella a la persona, ya



que expresa en su carne el amor
solidario y la unión con Cristo y con
la humanidad sufriente, necesitada,
marginada, olvidada.

No es obligatorio tener un cuerpo
danone, ni ir a la moda aunque sea
incómoda, ni llevar un piercing o
hacerse tatuar, como tampoco es
obligatorio utilizar la mortificación
corporal del cilicio o las disciplinas.

Tampoco esos son los únicos medios
para adornar el cuerpo. Pero sí que
son unos medios, utilizados por
muchos hoy como ayer, que han
probado su eficacia para llegar a una
particular belleza. Ahí tenemos sobre
todo el ejemplo de Cristo y de tantos
mártires. Y también el ejemplo de la
vida y obra de tantos santos. No es
fácil dedicar la vida a Dios y a los
demás, antes y por encima de lo que
puede apetecer al propio yo: cuidar y
vivir entre los más pobres entre los



pobres, no sólo un día, sino un día y
otro, la vida entera; etc.

¿Por qué estigmatizar a nadie o
juzgar a priori, con un cierto grado
de intolerancia? Mejor tratemos de
comprender las razones que puede
tener cada uno para vivir y actuar a
su manera. Entre todos, cada uno
procurando ser mejor
personalmente, haremos una
civilización y un mundo mejor.

Pablo Marti del Moral es Doctor en
Teología por la Pontificia Università
della Santa Croce.

Pablo Marti del Moral

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-es/article/la-belleza-de-los-santos/


opusdei.org/es-es/article/la-belleza-de-
los-santos/ (03/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/la-belleza-de-los-santos/
https://opusdei.org/es-es/article/la-belleza-de-los-santos/

	La belleza de los santos y la mortificación cristiana
	Dos premisas para entender la mortificación cristiana
	1. El cuerpo manifiesta a la persona y es el cauce para expresar sus sentimientos, su libertad y su amor.
	2. Una belleza que huye de la uniformidad y la uniformación


