
opusdei.org

«Hoy tenemos una
ocasión para
construir algo
diferente»

El Papa Francisco ha explicado
otra “enfermedad social”
provocada por el coronavirus
que es la injusticia. Ha pedido
curar este “virus” que provoca
la falta de oportunidades para
los más debiles. Ha propuesto
seguir el ejemplo de Cristo que
siempre se rodeó de los más
pobres y ha pedido que la
vacuna para el coronavirus sea
accesible por igual a todo el
mundo.



19/08/2020

Queridos hermanos y hermanas:

La pandemia ha dejado al
descubierto la difícil situación de los
pobres y la gran desigualdad que
reina en el mundo. Y el virus, si bien
no hace excepciones entre las
personas, ha encontrado, en su
camino devastador, grandes
desigualdades y discriminación. ¡Y
las ha incrementado!

Por tanto, la respuesta a la pandemia
es doble. Por un lado, es
indispensable encontrar la cura para
un virus pequeño pero terrible, que
pone de rodillas a todo el mundo. Por
el otro, tenemos que curar un gran
virus, el de la injusticia social, de la
desigualdad de oportunidades, de la
marginación y de la falta de
protección de los más débiles.



En esta doble respuesta de sanación
hay una elección que, según el
Evangelio, no puede faltar: es la
opción preferencial por los pobres
(cfr Exhort. ap. Evangelii gaudium
[EG], 195). Y esta no es una opción
política; ni tampoco una opción
ideológica, una opción de partidos.
La opción preferencial por los pobres
está en el centro del Evangelio. Y el
primero en hacerlo ha sido Jesús; lo
hemos escuchado en el pasaje de la
Carta a los Corintios que se ha leído
al inicio. Él, siendo rico, se ha hecho
pobre para enriquecernos a
nosotros. Se ha hecho uno de
nosotros y por esto, en el centro del
Evangelio, en el centro del anuncio
de Jesús está esta opción.

Cristo mismo, que es Dios, se ha
despojado a sí mismo, haciéndose
igual a los hombres; y no ha elegido
una vida de privilegio, sino que ha
elegido la condición de siervo (cfr Fil
2, 6-7). Se aniquiló a sí mismo

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fidelidad_al_Evangelio_para_no_correr_en_vano
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fidelidad_al_Evangelio_para_no_correr_en_vano
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fidelidad_al_Evangelio_para_no_correr_en_vano
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fidelidad_al_Evangelio_para_no_correr_en_vano


convirtiéndose en siervo. Nació en
una familia humilde y trabajó como
artesano. Al principio de su
predicación, anunció que en el Reino
de Dios los pobres son
bienaventurados (cfr Mt 5, 3; Lc 6, 20;
EG, 197). Estaba en medio de los
enfermos, los pobres y los excluidos,
mostrándoles el amor misericordioso
de Dios (cfr Catecismo de la Iglesia
Católica, 2444). Y muchas veces ha
sido juzgado como un hombre
impuro porque iba donde los
enfermos, los leprosos, que según la
ley de la época eran impuros. Y Él ha
corrido el riesgo por estar cerca de
los pobres.

Por esto, los seguidores de Jesús se
reconocen por su cercanía a los
pobres, a los pequeños, a los
enfermos y a los presos, a los
excluidos, a los olvidados, a quien
está privado de alimento y ropa (cfr 
Mt 25, 31-36; CCC, 2443).

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html#VI%20El%20amor%20de%20los%20pobres
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html#VI%20El%20amor%20de%20los%20pobres
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html#VI%20El%20amor%20de%20los%20pobres
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html#VI%20El%20amor%20de%20los%20pobres
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html#VI%20El%20amor%20de%20los%20pobres
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html#VI%20El%20amor%20de%20los%20pobres


Podemos leer ese famoso parámetro
sobre el cual seremos juzgados todos,
seremos juzgados todos. Es Mateo,
capítulo 25. Este es un criterio-clave
de autenticidad cristiana (cfr Gal
2,10; EG, 195). Algunos piensan,
erróneamente, que este amor
preferencial por los pobres sea una
tarea para pocos, pero en realidad es
la misión de toda la Iglesia, decía San
Juan Pablo II (cfr S. Juan Pablo II,
Enc. Sollicitudo rei socialis, 42).
«Cada cristiano y cada comunidad
están llamados a ser instrumentos de
Dios para la liberación y promoción
de los pobres» (EG, 187).

La fe, la esperanza y el amor
necesariamente nos empujan hacia
esta preferencia por los más
necesitados,[1] que va más allá de la
pura necesaria asistencia (cfr EG,
198). Implica de hecho el caminar
juntos, el dejarse evangelizar por
ellos, que conocen bien al Cristo
sufriente, el dejarse “contagiar” por

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios


su experiencia de la salvación, de su
sabiduría y de su creatividad (cfr 
ibid.). Compartir con los pobres
significa enriquecerse mutuamente.
Y, si hay estructuras sociales
enfermas que les impiden soñar por
el futuro, tenemos que trabajar
juntos para sanarlas, para
cambiarlas (cfr ibid., 195). Y a esto
conduce el amor de Cristo, que nos
ha amado hasta el extremo (cfr Jn 13,
1) y llega hasta los confines, a los
márgenes, a las fronteras
existenciales. Llevar las periferias al
centro significa centrar nuestra vida
en Cristo, que «se ha hecho pobre»
por nosotros, para enriquecernos
«por medio de su pobreza» (2 Cor 8,
9).[2]

Todos estamos preocupados por las
consecuencias sociales de la
pandemia. Todos. Muchos quieren
volver a la normalidad y retomar las
actividades económicas. Cierto, pero
esta “normalidad” no debería

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fidelidad_al_Evangelio_para_no_correr_en_vano
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fidelidad_al_Evangelio_para_no_correr_en_vano
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200819_udienza-generale.html#_ftn2
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200819_udienza-generale.html#_ftn2


comprender las injusticias sociales y
la degradación del ambiente.

La pandemia es una crisis y de una
crisis no se sale iguales: o salimos
mejores o salimos peores. Nosotros
debemos salir mejores, para mejorar
las injusticias sociales y la
degradación ambiental. Hoy tenemos
una ocasión para construir algo
diferente. Por ejemplo, podemos
hacer crecer una economía de
desarrollo integral de los pobres y no
de asistencialismo. Con esto no
quiero condenar la asistencia, la
obras de asistencia son importantes.
Pensemos en el voluntariado, que es
una de las estructuras más bellas que
tiene la Iglesia italiana. Pero tenemos
que ir más allá y resolver los
problemas que nos impulsan a hacer
asistencia.

Una economía que no recurra a
remedios que en realidad envenenan
la sociedad, como los rendimientos



disociados de la creación de puestos
de trabajo dignos (cfr EG, 204). Este
tipo de beneficios está disociado por
la economía real, la que debería dar
beneficio a la gente común (cfr Enc. 
Laudato si’ [LS], 109), y además
resulta a veces indiferente a los
daños infligidos a la casa común.

La opción preferencial por los
pobres, esta exigencia ético-social
que proviene del amor de Dios (cfr 
LS, 158), nos da el impulso a pensar y
a diseñar una economía donde las
personas, y sobre todo los más
pobres, estén en el centro. Y nos
anima también a proyectar la cura
del virus privilegiando a aquellos
que más lo necesitan. ¡Sería triste si
en la vacuna para el Covid-19 se
diera la prioridad a los ricos! Sería
triste si esta vacuna se convirtiera en
propiedad de esta o aquella nación y
no sea universal y para todos. Y qué
escándalo sería si toda la asistencia
económica que estamos viendo –la

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#109
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#109
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#158
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#158


mayor parte con dinero público– se
concentrase en rescatar industrias
que no contribuyen a la inclusión de
los excluidos, a la promoción de los
últimos, al bien común o al cuidado
de la creación (ibid.). Hay criterios
para elegir cuáles serán las
industrias para ayudar: las que
contribuyen a la inclusión de los
excluidos, a la promoción de los
últimos, al bien común y al cuidado
de la creación. Cuatro criterios.

Si el virus tuviera nuevamente que
intensificarse en un mundo injusto
para los pobres y los más
vulnerables, tenemos que cambiar
este mundo. Con el ejemplo de Jesús,
el médico del amor divino integral,
es decir de la sanación física, social y
espiritual (cfr Jn 5, 6-9), -como era la
sanación que hacía Jesús-, tenemos
que actuar ahora, para sanar las
epidemias provocadas por pequeños
virus invisibles, y para sanar esas

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#158


provocadas por las grandes y visibles
injusticias sociales.

Propongo que esto se haga a partir
del amor de Dios, poniendo las
periferias en el centro y a los últimos
en primer lugar. No olvidar ese
parámetro sobre el cual seremos
juzgados, Mateo, capítulo 25.
Pongámoslo en práctica en este
repunte de la epidemia. Y a partir de
este amor concreto, anclado en la
esperanza y fundado en la fe, un
mundo más sano será posible. De lo
contrario, saldremos peor de esta
crisis. Que el Señor nos ayude, nos dé
la fuerza para salir mejores,
respondiendo a la necesidad del
mundo de hoy.

[1] Cfr Congregación para la Doctrina
de la Fe, Instrucción sobre algunos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200819_udienza-generale.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200819_udienza-generale.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html


aspectos de la "Teología de la
Liberación", (1984), 5

[2] Benedicto XVI, Discurso inaugural
de la V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe (13 de mayo de 2007), 3.

Saludos

Saludo cordialmente a los fieles de
lengua española. Pidamos a Jesús
que nos ayude a curar las
enfermedades que provocan los
virus, y también los males que causa
la injusticia social. Que el amor de
Dios, anclado en la esperanza y
fundado en la fe, nos impulse a
poner las periferias en el centro y a
los últimos en primer lugar. Que el
Señor los bendiga.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200819_udienza-generale.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200819_udienza-generale.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html


Algunos recursos relacionados con
la catequesis del papa Francisco

• Libro electrónico: Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia.

• ¿Qué es el bien común?

• La imaginación de la caridad

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/justicia-social-
pobres-coronavirus/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/que-es-el-bien-comun/
https://opusdei.org/es-es/article/la-imaginacion-de-la-caridad-iniciativas-catolicos/
https://opusdei.org/es-es/article/justicia-social-pobres-coronavirus/
https://opusdei.org/es-es/article/justicia-social-pobres-coronavirus/
https://opusdei.org/es-es/article/justicia-social-pobres-coronavirus/

	«Hoy tenemos una ocasión para construir algo diferente»

