
opusdei.org

Juglares de Dios

“Tiempo de caminar”, libro de
Ana Sastre sobre el fundador
del Opus Dei.

28/04/2009

Desde los primeros tiempos del
nacimiento de la Obra en Madrid, el
Fundador llevaba a cabo sus
correrías apostólicas con grupos de
hombres jóvenes de la más diversa
cualificación social: estudiantes,
obreros, artistas, empresarios...
Siempre apreció el valor de una
profesión, de un oficio ejercido con
perfección y responsabilidad. De ahí



la importancia que va a conceder
siempre a una buena formación.
Sabe que las ideas sólo pueden
defenderse sobre el cauce de una
vida seria, de un comportamiento
adecuado en el marco humano y
social. En cada uno deben
armonizarse las materias propias de
su oficio junto a un conocimiento de
la cultura y de las corrientes que
conducen, en cada momento
histórico, el comportamiento de los
hombres y de los pueblos.

Por las connotaciones que implica,
siempre tuvo predilección por los
oficios que expresaban al hombre
con manifestaciones intelectuales y
artísticas.

Durante su viaje a Sudamérica, en
1974, el Fundador del Opus Dei
afirmó:

-«El Brasil me está haciendo
poeta»(26).



La verdad es que el Padre siempre ha
sido poeta, en la mejor acepción de la
palabra. De raíz griega, el vocablo
significa «creador». Y no hay mejor
creación de la belleza que el rastrear
por lo humano en busca de la huella
de Dios. Muchos de los que buscan la
dimensión eterna de las cosas en el
arte se han cruzado también, y han
repostado, en las fuentes del espíritu
del Opus Dei. A ellos les decía el
Fundador, en más de una ocasión,
que «los artistas nunca están
contentos con sus obras. Y el
cristiano, si lo es de verdad -y
nosotros tenemos vocación de
cristianos y de vivir como cristianos-,
se da cuenta de que le falta tanto,
tanto, para parecerse a Jesucristo que
es el modelo... Por esa razón se siente
la insatisfacción»(27).

La misma insatisfacción permanente
del artista que no consigue arrancar
de un modo definitivo el secreto de
un gesto o el mensaje de un color.



Hay que verlo, soñarlo, sufrir para
darle forma: crear. Y eso es la
transformación de cada persona y
cada objeto en un mundo ascendido
al orden de la Gracia. Una recreación
de la existencia. «Un volver
continuamente hacia la casa del
Padre», como definiría el Fundador a
esta andadura de la vida.

En junio de 1946 moría en Catarroja
(Valencia) Bartolomé Llorens,
miembro Numerario del Opus Dei.
De este hombre joven, poeta, pudo
decir Dámaso Alonso -Catedrático de
Filología Románica en la Universidad
Complutense- en su discurso de
Recepción en la Real Academia
Española: «El año pasado muere
Bartolomé Llorens, la juventud quizá
más traspasada de vida y espíritu,
que he tenido estos tiempos a mi
lado... ».

Cuando Bartolo conoce la gravedad
de su estado, escribe a un amigo:



«He recibido carta de Lagasca . Me
dicen que vendrán dentro de unos
días y que le pida a Isidoro Zorzano
mi curación. Se la voy a pedir como
un loco a ver qué sale. Lo que pasa es
que soy tan pobre persona que quizá
no merezca que por mí ocurra nada
extraordinario. Pero ¡he alcanzado
tantas cosas sin merecerlas!

¿Qué merecimientos, antes bien todo
lo contrario tenía yo para que en
unos Ejercicios (...) a los que fui con
el propósito nefando de salir como
estaba, me señalase el Señor con su
marca de fuego? Y después, ¿quién
era yo para ser hijo de Dios en su
Obra divina, en su Opus Dei?»(28).

Y así, haciendo su más logrado
poema, como el Padre le dice la
última vez que viene a verle, se va en
un día de sol, cuando la muerte viene
a cortejar su vida joven:

«Me quiere más mi muerte cada día



y corteja a mi vida moza y breve

que seducida queda a su porfía.

Toda mi vida es suya y no se atreve

-oh lento amor- a hundir ya mi
agonía

mientras mi vida pide que la
lleve»(29).

José Miguel Ibáñez-Langlois diría de
Monseñor Escrivá de Balaguer en el
periódico «El Mercurio» de Santiago
de Chile, en 1974:

«Explica -el Padre- que no le importa
hacer el juglar de Dios, si eso
aprovecha a las almas.

El juglar de Dios: es algo más que
una metáfora. Porque, desde el
comienzo, este predicador encendido
en el amor de Dios sabe prodigar la
gracia humana, el humor más
espléndido, las ocurrencias más
inesperadas y chispeantes»(30)



Quien lo escribe, hoy sacerdote del
Opus Dei, es un poeta chileno que
alterna la edición de sus libros con la
docencia de Literatura, Filosofía y
Teología en la Universidad Católica
de Santiago.

También lo entendió un poeta del
color y de la forma: el pintor
Fernando Delapuente, que abrazó el
espíritu de la Obra, como miembro
Numerario, desde el año 1940. Sus
lienzos son un símbolo más que un
documento. De él pudieron escribir,
unos días después de su viaje
definitivo:

«Delapuente acaba de morir. Aún
está abierta al público la exposición
de su última pintura , como él la
había titulado. Y ha sido para
siempre. Fernando era un hombre de
fe profunda y un enamorado del
arte. Se ha despedido del mundo con
una sonrisa -su sonrisa generosa de
hombre-niño- y una exposición de



esa pintura en la que ponía tanta
pasión» (31)

En la brecha. Desvelando el valor
trascendente del último objeto que
cruzó su mirada. Como había visto
hacer siempre.

Como había aprendido después de
andar tantos caminos junto al
Fundador del Opus Dei.

Un día, Monseñor Escrivá de
Balaguer visita al Santo Padre Pablo
VI y le habla de estos hijos suyos que
van por la vida cantando las
maravillas de Dios. Y ningún ejemplo
más plástico que el de una persona
cuyo oficio es, naturalmente, cantar.
Por eso le habla al Papa de Teresa
Tourné, una mujer del Opus Dei que
acaba de pasar por Roma en abril de
1967. Va camino de Colonia para
cumplir unos contratos con la Opera
de Augsburgo. Pero, antes, tiene con
el Padre una conversación familiar,



entrañable, en una salita de Villa
Tevere.

-«Quiero que sepa, Padre, que gracias
a la Obra he seguido en mi profesión;
sin la ayuda de la vocación, ya la
habría dejado».

-«Es bonito, hija mía, que cantes y
que, mientras lo haces, alabes al
Señor. Es lo que dice en unas
palabras del Salmo: alabaré el
nombre de Dios con un cantar (Ps
LXVIII, 31)».

Luego, le recomienda que se cuide,
porque no debe perder facultades
por falta de atención. Y en medio de
las dificultades del ambiente en que
se mueve, que pegue a muchas almas
el amor de Cristo...

-«Ilusiónate con tu carrera: es muy
bonita. A mí me gusta mucho cantar
y canto con frecuencia, ¿verdad
Alvaro? Cuando vamos de viaje,
suelo hacerlo».



Teresa le cuenta que, poco tiempo
después de pedir la admisión en el
Opus Dei, interpretaba en la ópera de
«Turandot» el personaje de Liu, una
esclava que defendía a un rey. El
pueblo pregunta por qué defiende
con tanto calor a aquel rey, y la
esclava, en una frase musical difícil,
contesta:

«Perché un di nella reggia mi
ha¡ sorriso ...: porque un día, en el
palacio, me ha sonreído. Haciendo
este papel, yo pensaba que así me
había sucedido en mi vida, y que
también el Señor me había
sonreído» (32).

Y el Padre comentaría, más tarde, a
propósito de esta anécdota:

-«Se sabe esclava y amadora de Dios.
¡Es bonito! Muchos hijos míos, en las
tablas del teatro, hacen reír y
distraerse a los demás, y hacen actos
de amor colosales »(33)



Así quería exponerle a Su Santidad la
idea de que las mujeres y los
hombres de la Obra están en todos
los lugares, en todos los trabajos; allí
donde se dan cita los más variados
oficios del mundo. Y quieren estar
con aquél formidable espíritu que
San Pablo deseaba contagiar a los de
Corinto: «Ya comáis, ya bebáis, ya
hagáis cualquier otra cosa, hacedlo
todo para la gloria de Dios»(34)

A veces los caminos de Dios dan un
rodeo para traer más cerca a un
alma. Y pasa el tiempo, hasta llegar a
un encuentro feliz. Tal vez éste
pueda ser el caso de Ernestina de
Champourcin, escritora y mujer de
un gran poeta: Juan José
Domenchina. Los avatares de la
guerra civil española les llevan al
exilio, y México se convierte en su
segunda patria. Un día,
inesperadamente, conoce a
Guadalupe Ortiz de Landázuri y
comienza a frecuentar el primer



Centro de la Obra en aquel país. He
aquí cómo describe ella su propia
experiencia interior:

«Un camino suave que se abre
lentamente y que es distinto a todos
los caminos entrevistos (...) hasta
entonces. Y Dios sobre todo, que es lo
que yo andaba buscando hacía años
a tientas y sin saberlo...».

Poco después pide la admisión en el
Opus Dei, y el 7 de enero de 1962, en
Roma, conoce al Padre:

«Ese viaje en el que se habló de
poesía, de aquella poesía mía a la
que estaba a punto de renunciar y
que se me presentó, al contrario,
como una meta importante... Porque
el Padre tenía el don de aclarar las
sombras y de hacer sencillo lo que
(...) se nos hacía incompatible o
complicado».



-«No dejes de escribir nunca; en
cualquier papel, en cualquier
momento... ».

Uno tras otro irán llegando los libros
a Roma. Y siempre, el mejor de los
elogios:

-«Tus versos son muy buenos y
sirven para hacer oración»(35).
Aparentemente lejos de México, el
Padre, de vez en cuando,leía poemas
escritos más allá del mar. Y siempre,
rezaba poraquellos que Dios había
confiado a la fortaleza de su fe.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/juglares-de-
dios/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/juglares-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/juglares-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/juglares-de-dios/

	Juglares de Dios

