
opusdei.org

“Josemaría Escrivá,
un puente entre dos
orillas en la España
de 1930”

Conferencia de Santiago
Martínez Sánchez, profesor de
Historia Contemporánea y
director del Centro de
Documentación y Estudios
Josemaría Escrivá de Balaguer
de la Universidad de Navarra.

02/06/2011

1. Ira de hermanos, ira de diablos



En agosto de 1936, procedentes de
Sevilla, las tropas sublevadas
combatían y asesinaban a
sospechosos en su camino por
Extremadura. No podían quedar
sospechosos en la retaguardia: había
mucha prisa y mucho odio. Al
terminar la guerra, el alcalde de
Reina, un pequeño pueblo de
Badajoz, respondía así una petición
del fiscal instructor de la Causa
General en esa provincia: «En el sitio
Valle de la Zuranga cerca del Cordel y
a la derecha del Arroyo y a la
izquierda de la carretera en una
zanja fueron enterrados los
cadáveres de siete hombres una
zanja y en el mismo cordel uno. En la
Humbría [sic] de la Alcornocosa
también se encuentra enterrado otro
hombre. Detrás del cortijo de
Malpica y en un cerro se hallan
enterrados los cadáveres de dos
hombres. En el Arroyo de Malpica y
en dirección por cima de la Fuente se
encuentran enterrados los cadáveres



de cinco hombres. Y en un cerro
junto al Molino de la Lobita existe
igualmente enterrado el cadáver de
otro hombre. Los cadáveres a que me
refiero fueron enterrados en el mes
de agosto de 1936 en zanjas que
fueron abiertas para este fin y desde
entonces hasta la fecha no hay
noticias de que a las sepulturas
mencionadas les [sic] haya tocado
nadie […]. Dios guarde a V. S. muchos
años. Reina 26 de Mayo de 1941. El
Alcalde» [1] .

Tampoco tuvo suerte el cura
Celestino Gallego Sánchez en aquel
verano de 1936. En la recta final de la
República, su vida no estaba siendo
nada fácil en el pueblo donde vivía.
Alarmado, el sacerdote escribió a su
obispo de Madrid porque las cosas se
le complicaban. Así decía, el día 28
de junio de 1936:

«Después de haber pintado las
fachadas del Templo y Casa Rectoral



con infamantes rótulos, como Muera
el clero, abajo los curas, muera la
religión […], después de sufrir miles
de improperios, insultos y
provocaciones sin que yo conteste
una sola palabra, sin haber tenido el
más pequeño rozamiento con nadie
en los años que aquí ejerzo la cura de
almas, en esta fecha he recibido por
correo una carta anónima cuyo texto
literalmente dice:

»“Madrid, 27-6-36. Camarada cura
ésta [es] para comunicarte que antes
del día 5 de Julio tienes que
marcharte de Paracuellos sino [sic]
por consiguiente nosotros nos
encargaremos de ponerte cuatro
bombas en tu casa. Te lo advertimos
y toma nuestro consejo, sino [sic] por
el contrario ya sabes lo que te espera.
Porque somos fieles a nuestra
promesa. Ya lo sabes[,] si quieres
bien tu pellejo coge los trastos y nada
más”» [2] .



El Obispo Eijo Garay sólo escribió a
lápiz en la carta: “que envíe el
anónimo original”. Ni que huyera del
pueblo, ni que denunciara las
amenazas, ni que las investigara él.
Quería el anónimo. Pero el cura no se
lo envío. Tampoco cogió sus trastos y
se fue de Paracuellos, como le
pedían. Durante la guerra civil 334
sacerdotes de la diócesis de Madrid-
Alcalá fueron asesinados por quienes
se llamaban a sí mismos camaradas.
En la ciudad que había recibido
ilusionada a la nueva República
cinco años atrás, ser cura se había
convertido en un oficio mortal.

Este relato habla de un sacerdote que
sobrevivió a la guerra: Josemaría
Escrivá. Alguien al que la época le
influyó mucho. Alguien que pudo
influir poco en la marcha general de
las cosas durante esos años. Y
alguien que, como veremos, adoptó
ante la agitación del momento una



actitud sorprendente que merece la
pena conocer e imitar.

2. Madrid

El Madrid de 1927 iba camino del
millón de habitantes. Por cierto, allí y
en todo el país, se fumaba y se
conducía sin límites. Aunque el
hábito de fumar estaba mucho más
extendido y era mucho más barato
que el de conducir, claro. De ahí que
los madrileños utilizasen más el
económico tranvía o las dos únicas
líneas del metro, Sol-Ventas y Sol-
Cuatro Caminos [3] .

La ciudad se agitó con la marcha de
Miguel Primo de Rivera en 1930. Un
sarampión de republicanismo salpicó
entonces a la clase política, que
engrosó aprisa nuevas formaciones
antidinásticas surgidas como setas en
un humedal. Alfonso XIII se quedó
solo, sin mejor opción que confiar el
gobierno a militares, el general
Berenguer primero y luego el



almirante Aznar, que procedía
geográficamente de Cartagena y
políticamente de la luna, según
escribió alguien con sorna y malicia.
La República que vino en abril del 31
se aplaudió y recibió con euforia en
Madrid.

El Madrid obrero se alojaba en el
extrarradio: en Tetuán, Puente de
Vallecas, Peñuelas o Cuatro Caminos.
Por esas calles embarradas, llenas de
charcos y luego de insultos,
Josemaría Escrivá anda en sus
primeros años en la capital (llegó allí
en 1927), para atender y consolar a
enfermos y pobres en casuchas,
chabolas y tugurios, o en los
hospitales donde se hacinaban los
enfermos entre olores a orina,
excrementos y cuerpos malolientes.

Los emigrantes llegados con la
esperanza de prosperar vivían allí
hacinados en viviendas insalubres,
muchas veces sin empleo. Sus



colocaciones precarias no les
aseguraban ni a ellos ni a sus hijos el
pan, la escuela o la más básica
atención médica. El hambre, más que
el analfabetismo, era moneda
corriente en el cinturón obrero de
Madrid, donde campaban a sus
anchas socialistas y anarquistas de la
CNT. Todos odiaban a los ricos y a sus
cómplices (el clero) a la espera del
desquite. En esos barrios se recibió
con entusiasmo desbordante la
llegada de la II República el 14 de
abril de 1931.

3. España

El Gobierno provisional que tomó las
riendas de la joven República no
perdió el tiempo. En unas pocas
semanas acometió una extensa labor
legislativa: una gigantesca poda para
poner en marcha el Estado sobre
bases nuevas. España, en efecto,
necesitaba reformas. Los problemas
eran innegables: desigualdades



económicas; injusticias sociales; un
ejército desmesurado; la unión entre
Iglesia y Estado, que parecía un
dogma de fe y era sólo una herencia
de viejos tiempos, que no tenían
porqué ser eternos; un Estado
centralista que apenas dejaba
autonomía a las regiones del país;
etc.

Muchas diferencias había entre los
anarquistas y los socialistas, y entre
éstos y los liberales de centro
izquierda de Azaña. Pero todos
compartían una premisa: que el
proyecto de una España nueva, a la
altura del momento y de las
realidades europeas, pedía enterrar
la vieja España clerical. La Iglesia era
tan cosa del pasado como la
Monarquía. Si España ya no era un
reino, debía dejar de ser católica. El
resultado –se prometía– sería un
oasis, una España moderna y
dinámica, a la altura de países como



Rusia, Francia o Inglaterra (según el
modelo de cada cual).

Así pues, las nuevas autoridades
elevaron a política de Estado su
beligerancia anticatólica. La Iglesia
era el enemigo: si antes, con la
Monarquía, hubo armonía y
facilidades (aunque también no
pocos roces con los monarcas
españoles o sus gobiernos y
ministros) ahora, con la República,
habría colisión y enfrentamiento y,
de vez en cuando, hasta buena
voluntad.

La luna de miel de la República
acabó con los incendios de templos
en Madrid y otras ciudades españolas
los días 10 y 11 de mayo del 31. Sobre
esos incendios se han escrito ríos de
tinta. Baste decir que hubo dos
perspectivas opuestas, hostiles e
irreconciliables ya desde el principio.
Por ejemplo, la revista satírica La
Traca escribió a raíz de los incendios:



«No queremos analizar si los
incendios fueron obra de los
extremistas o de los agentes
monárquicos; lo que sí afirmamos es
que esas inmundas madrigueras,
albergue de vagos, focos de
sensualidad, centros de vicio y
corrupción, tiempo ha que debieron
ser desalojadas, desinfectadas y
convertidas en escuelas. En el siglo
de la velocidad, la vida
contemplativa no tiene razón de ser» 
[4] .

¿Cuál era la otra visión,
diametralmente opuesta? Pues se
escribió, por ejemplo, en El Siglo
Futuro, también en estas fechas:

«Los elementos perturbadores, los
incendiarios, los profanadores del
templo del Señor, los destructores de
las imágenes y de los vasos sagrados,
son nuestros feroces e
irreconciliables enemigos. Por
anticatólicos y por perturbadores del



orden público y de la tranquilidad
social» [5] .

Con su pasividad en defender los
templos –que no merecían la sangre
de un solo republicano, dijo Azaña–
la República se enemistó a los
católicos, que comprobaron que ya
había acabado la época en que el
Estado resolvía sus problemas. Más
bien, a la Iglesia le venían las
dificultades del nuevo poder, al
identificar éste, con torpeza,
República y anticatolicismo como
algo consustancial.

La Constitución anticlerical de
diciembre de 1931. En 1932, la
expulsión de los jesuitas, la ley del
divorcio, y la secularización de los
cementerios. En 1933, la ley de
confesiones y congregaciones
religiosas. La revolución de Asturias
en 1934 y la crispación de la
primavera del año 36, con varios
centenares de muertos en riñas



políticas. Todos esos eventos
persuadieron a los católicos
españoles de la incompatibilidad
entre aquella República y su religión.
La vida pública, que se volvía más y
más agresiva, más y más violenta,
dificultaba al católico de a pie a
seguir los consejos del padre
dominico Gafo, de 1931: «la
mansedumbre, la no resistencia al
mal y la predisposición al martirio o
al aniquilamiento silencioso […].
Todo, antes que el menor episodio
[…] de guerra santa, eso, nunca» [6] .

Entre 1931 y 1936, entre la ilusión y
el colapso, los demonios de la pasión
andaban ya sueltos por el cuerpo de
España. Y la ola de odio que se
expandió por aquel Madrid como un
voraz incendio, estrujó con su fuerza
a muchos, entre ellos a Celestino
Gallego, el párroco de Paracuellos
asesinado en aquel pueblo el 28 de
julio del 36 [7] .



Por desgracia, el odio no se cebó sólo
con el clero y los católicos. Dos
Españas se odiaron a muerte en la
guerra, queriendo saldar cuentas
pendientes. Y así, obreros,
sindicalistas, masones, nacionalistas
vascos, etc. fueron también
perseguidos y asesinados por
españoles de orden. Por desgracia, el
rencor ni cesó en 1936 ni tampoco en
1939, al final de una guerra cainita
que muchos miopes –a derecha e
izquierda– vieron como la mejor
ocasión de purificar España de sus
enemigos.

4. Josemaría Escrivá de Balaguer y
el Opus Dei

En este clima cada vez más
enrarecido aparece Josemaría
Escrivá. A aquel Madrid que mudaba
de piel llegó Josemaría Escrivá en
1927. Lo hizo para emprender sus
estudios de doctorado en Derecho
por la universidad central. Era el



cabeza de su familia tras la muerte
de don José, su padre. Por eso, su
madre y hermanos emigraron
también a la capital de España en el
otoño de aquel año 27. La etapa que
comenzó entonces en Madrid, al
fundar un año después el Opus Dei
importa aquí por la mutua influencia
del contexto social español en la
persona de Josemaría Escrivá y en el
inicio del Opus Dei entre los jóvenes
que le rodeaban.

¿Quiénes le rodeaban, exactamente?
Sabemos que Josemaría llegó a
Madrid como un forastero más: esto
es, con pocos recursos y apenas
contactos. Que primero fue
conociendo a otros curas, que vivían
con él en la residencia sacerdotal de
la calle Larra, o que veía por la calle
o en la facultad de Derecho. Que,
como capellán del Patronato de
Enfermos, llevó consuelo espiritual y
humano a miles de personas pobres
y marginales. En definitiva, que al



principio estuvo rodeado de gente
sin hacienda –por eso, también muy
cercanos a él– y que, tras fundar el
Opus Dei en 1928 comenzó a buscar
personas jóvenes, universitarios,
convencido de que podían entender
y expandir más rápidamente un
mensaje, el del Opus Dei, que era
para todos, incluidos los barrios
marginales que tan bien conocía.

Católicos y anticlericales del
momento creían por igual que la
realidad se mejoraría desde arriba,
con leyes que guiasen los hábitos
sociales. El Estado y su conquista lo
era todo. Por el contrario, Josemaría
Escrivá comenzó a divulgar un
mensaje que acentuaba lo singular,
lo concreto: el católico, cada católico,
ha de hacer un esfuerzo serio por
alcanzar la santidad en sus
actividades diarias. ¿Se entiende así
que no se arrimase a formaciones o
personajes políticos o eclesiásticos
destacados? También por eso eludió



la carrera académica en la
universidad. Por eso no escribió en
un periódico o lanzó «un “escrito
programático” exponiendo, por
ejemplo, la situación del cristianismo
en general, el de la Iglesia Romana
en particular y las medidas que se
deberían tomar para promover una
entrega total de los laicos, sobre todo
teniendo en cuenta la situación
especial en España y considerando
también los consejos evangélicos,
[etc. etc.]» [8] . Tenía talento para el
trato social, la universidad o la
prensa. Pero prescindió de esas
iniciativas legítimas porque quería
influir en la sociedad mediante
personas convencidas, una a una, de
un mensaje que entonces sonaba
muy raro a la gente de a pie, el de la
santidad personal.

El 2 de octubre de 1928, solía decir,
vio el Opus Dei. No está muy claro el
contenido de ese ver, salvo que lo
que Dios quería, debía querer



hacerlo él. ¿Vio una realidad hecha,
acabada, como la vemos nosotros
hoy: el Opus Dei extendido por todo
el mundo, entre toda clase de gentes?
No lo sabemos. De hecho, eso lo vio
(o volvió a ver…) más tarde, el 21 de
enero de 1933: «Terminada la clase,
fui a la capilla con aquellos
muchachos, tomé al Señor
sacramentado en la custodia, lo alcé,
bendije a aquellos tres…, y yo veía
trescientos, trescientos mil, treinta
millones, tres mil millones… blancos,
negros, amarillos, de todos los
colores, de todas las combinaciones
que el amor humano puede hacer» 
[9] , nos dice él mismo.

Escrivá, en definitiva, vivirá y
explicará a sus seguidores que un
Dios vivo, que actúa y les protege, era
más decisivo que hechos tan
fortísimos como el anticlericalismo
de las leyes o el odio salvaje de la
guerra civil.



5. Una decisión sorprendente

De entre los muchos testimonios de
gente que le trató en los años 30,
tenemos éste, de un estudiante
universitario, Pedro Casciaro. Nos
revela a un Escrivá ni traumatizado
por la responsabilidad de cumplir
una misión divina, ni encogido por
las circunstancias adversas de
tiempo y lugar. Nos dice Casciaro
sobre su primer encuentro con él en
1935: «me esperaba un curita
espiritualista y algo raro, […], y me
encontré con un sacerdote joven, de
treinta y tres años, vigoroso, cordial,
simpático, muy espontáneo y natural,
que me infundió, desde el primer
momento, una gran confianza y, al
mismo tiempo, un respeto muy
superior al propio de su edad» [10] .

También José Romeo, uno de sus
primeros seguidores en el Opus Dei,
menciona su «carácter abierto, el
aspecto cordial y la simpatía



arrolladora que caracterizaron su
personalidad durante toda su vida» 
[11] .

Habría entonces que preguntarse si
san Josemaría no era consciente de
cómo estaba el patio o, si se quiere, si
los acontecimientos de fuera le
cambiaron por dentro. Y, a la vista de
los siguientes tres episodios (entre
muchos otros que nos relata él
mismo) ocurridos en el verano de
1931, hay que concluir que sabía
perfectamente qué pasaba y que las
cosas le influían muy directamente:

Primero. Camino al cementerio de la
Almudena, unas madres con sus
chiquillos llenaban de agua sus
cántaros y botijos. Un niño le vio y
gritó: “¡un cura, vamos a
apedrearlo!”. «Cerré el breviario, que
leía [–nos cuenta–], y me encaré con
ellos: «“¡sinvergüenzas! ¿eso os
enseñan vuestras madres?”» [12] .



Otro. Por esas mismas fechas, en la
calle Lista, relata que un obrero le
dijo al verle pasar: «“una cucaracha
¡hay que pisarla!”. Muchas veces voy
haciendo los oídos sordos al insulto.
Esta vez no pude. “¡Qué valiente –le
dije–, meterse con un señor que pasa
a su lado sin ofenderle! ¿ésa es la
libertad?”. Le hicieron callar los
demás dándome sin palabras, la
razón. Unos pasos adelante, otro
albañil quiso de alguna manera
explicarme el porqué de la conducta
de su compañero. “No está bien,
pero, ¿sabe usted?, es el odio”. Y se
quedó tan tranquilo» [13] .

El último. En la plaza de Chamberí,
alguien «me tiró a la cabeza un
puñado de barro, que casi me tapó
una oreja. No chisté. // Más: el
propósito, de que vengo hablando, es
apedrear a esos pobres odiadores
con avemarías. Creí que el tal
propósito era muy firme, pero antes
de ayer por dos veces falté, armando



jaleo, en lugar de tener
mansedumbre» [14] .

Su fuerte temperamento protestaba
con estas réplicas callejeras,
indignadas y dolidas, que se
concentran en los primeros meses
del nuevo régimen. Lo significativo
no es que se enfadara (eso, más bien,
parece comprensible), sino este
propósito, del 18 de septiembre de
1931:

«Tengo que agradecer a mi Dios un
notable cambio: hasta hace poco, los
insultos y burlas que, por ser
sacerdote, me dirigían desde la
venida de la república (antes,
rarísima vez) me ponían violento.
Acordé encomendarles, con una
avemaría, a la Ssma. Virgen, cuando
oyera groserías o indecencias. Lo
hice. Me costó. Ahora, al oír esas
palabras innobles, se me enternecen
las entrañas, por regla general,
considerando la desgracia de esa



pobre gente, que, si obra así, cree
hacer una cosa honrada, porque,
abusando de su ignorancia y de sus
pasiones, le han hecho creer que el
sacerdote, además de ser un vago
parásito, es su enemigo, cómplice del
burgués que los explota. ¡Tu Obra,
Señor, les abrirá los ojos» [15] .

Estas palabras son una clave de la
conducta personal de Escrivá
durante la República. Esas nuevas y
amargas experiencias le hicieron
reflexionar y rezar, decidiendo ser
más sosegado y comprensivo. En
adelante, tratará de actuar así y de
enseñarlo a sus primeros seguidores
y amigos. Estamos, pues, ante alguien
que doma su carácter en unas
circunstancias completamente
adversas. Alguien cuyo carácter
evoluciona.

Este esfuerzo por ponerse en el lugar
del otro, para hacerse cargo de su
background, por encontrar un rayo



de luz donde otros veían solo
enemigos implacables, debió de
costarle no poco, por su
temperamento impetuoso. Pero ese
aprendizaje le fue muy útil. A base
de esfuerzo y oración, pudo
transmitir esa actitud, persuasiva y
eficazmente, a las personas que se
relacionaban con él, en su mayor
parte, jóvenes universitarios a partir
de 1931. Muchos le hicieron caso
pero Josemaría Escrivá no logró
cambiar las voluntades politizadas
de algunos de aquellos chicos, como
veremos.

En definitiva, Escrivá intentó superar
un análisis estrictamente político-
religioso de los acontecimientos
españoles. Secundando el mensaje
recibido sobre la santidad personal
al alcance de todos, procuraba actuar
y enseñar a actuar según otra
mentalidad, más elevada: la de ver a
Dios detrás de los acontecimientos,
por incomprensibles y dolorosos que



fueran. De ese modo la política
religiosa del momento no le conducía
a la crítica, a la indignación, a la
pasividad o, por el contrario, a un
activismo desenfrenado que
apartaba de cumplir los propios
deberes: sacerdotales en su caso, o
profesionales en el de los chicos con
los que hablaba. Ante esos hechos
intentó rezar y comprender, y así
procuró enseñarlo a otros.

6. “Estacazo y tentetieso”

El Opus Dei, según escribe, “abriría
los ojos” a los anticlericales… pero no
solamente a ellos. En agosto de 1932
dos estudiantes a los que dirigía
espiritualmente, Adolfo Gómez y José
Manuel Domenech, acabaron en la
Cárcel Modelo por participar en un
frustrado Golpe de Estado
monárquico. Allí les visitaba san
Josemaría con frecuencia. En enero
del 33 ingresaron también en la
prisión algunos anarquistas, de



posturas políticas y religiosas
diametralmente opuestas. El joven
sacerdote animó a Domenech y a
Gómez a «hacer amistad con ellos.
Siguieron su consejo y los dos grupos
terminaron jugando al fútbol [en el
patio de la cárcel], no unos contra
otros sino en equipos mezclados.

Juan Jiménez Vargas había hablado
una vez con Josemaría Escrivá en
1932, en la calle Martínez Campos, a
la salida del metro. La conversación
fugaz le causó buena impresión, pero
nada más. A Vargas le preocupaba la
situación del país, como a tantos
jóvenes católicos. Por eso –nos dice–,
«“la actitud exclusivamente religiosa
de don Josemaría no resultaba
demasiado atractiva para gentes de
pocos años [como él mismo] que
consideraban la situación de España
como un grave problema religioso
(…), pero que no veían otra solución
que la política, y por eso estaban
metidos de lleno en un activismo



orientado a la solución violenta de
todo» [16] . Pasó un año entero sin
que ambos volvieran a verse, hasta
que charlaron por segunda vez el 4
de enero de 1933: luego Jiménez
Vargas fue al primer círculo, empezó
a charlar regularmente con él y a
rezar, a dar catequesis a la barriada
de Los Pinos y pidió su admisión en
el Opus Dei. Y el fogoso Vargas, que
militaba en la AET (Asociación
Escolar Tradicionalista), asumió poco
a poco que un católico no debía
arreglar los problemas a tiros o a
mamporros.

Pero algunos de sus amigos no
pensaban del mismo modo. Su
compañero de clase Vicente
Hernando Bocos (Boquitos le llamaba
cariñosamente san Josemaría)
también asistió al primer círculo en
enero de 1933. Según recuerda, el
sacerdote «nos disuadía a los
estudiantes para que no nos
polarizáramos en la política, pues le



daba pena “que jóvenes tan buenos
nos dedicáramos principalmente a la
política, porque la política agostaba”.
Me decía, como consejo personal,
que tenía que estudiar mucho, para
llegar a ser algo. […]». Y prosigue:
«Fue aquella época años de dura
lucha política, incluso violenta. D.
Josemaría nos decía: “hay que ser
tenaces y constantes en lo que se
siente, pero sin herir a nadie”. Yo le
decía: “No me convence lo que Vd.
dice, porque yo lo que quiero es
'estacazo y tentetieso’”» [17] .

Ricardo Fernández Vallespín
recordaba muy bien su primera
charla con s. Josemaría, el 29 de
mayo del 33: «El Padre me habló de
las cosas del alma, no de los
problemas políticos; me aconsejó, me
animó a ser mejor; pienso que
también recibió mi confesión […].
Recuerdo perfectamente, con una
memoria visual, que antes de
despedirme, el Padre se levantó, fue



a una librería, cogió un libro [La
Historia de la Pasión, de Luis de la
Palma] que estaba usado por él y en
la primera página puso a modo de
dedicatoria: que busques a Cristo,
que encuentres a Cristo, que ames a
Cristo» [18] .

En esas fechas finales de mayo de
1933 en España los católicos sólo
hablaban de la ley de confesiones y
congregaciones religiosas que, entre
otras disposiciones, impedía que las
órdenes religiosas pudieran
dedicarse a la enseñanza. La ley ya
estaba aprobada por el Parlamento y
debía ser sancionada por el
presidente de la República, Alcalá
Zamora, que parecía remiso a
hacerlo. Y esa incertidumbre
agigantaba los rumores. En tales
circunstancias, es tan llamativo que
san Josemaría sólo le hablase de “las
cosas del alma” como coherente con
el mensaje que predicaba. Sin
embargo, ¿es que no le importaban



las duras consecuencias que tendría
la ley para la Iglesia y su influencia
social, que era lo que la ley quería
eliminar de cuajo? ¿Estamos ante
una persona insensible al drama que
se estaba representando? En
realidad, hacía lo que estaba en su
mano por ayudar a la Iglesia, que era
formar en las virtudes cristianas a
los jóvenes que tenía en sus manos, y
tratar de evitar con su consejo y con
su ejemplo que cayeran en
radicalismos tan propios de la
juventud y del tiempo que corría.

Una prueba de lo que digo es la
misma residencia DYA, Derecho y
Arquitectura. DYA comenzó a
funcionar en diciembre de 1933, en
la calle Luchana de Madrid, tras las
segundas elecciones generales de la
República ganadas por la derecha. Es
muy interesante que el sacerdote
colocase bien a la vista en la sala de
estudio de la Academia las palabras
de Jesús: “Un mandamiento nuevo os



doy, que os améis los unos a los
otros”. Trabajar y comprender a los
demás por amor a Dios. Eso es lo que
ofrecía a los estudiantes de los años
30 Josemaría Escrivá. Así llegarían a
Dios y así evitarían caer en el
sectarismo maniqueo del momento –
de izquierdas y de derechas– con
final de trayecto en el odio y con
paradas en la indiferencia o en el
rencor.

Ricardo Fernández Vallespín, su
primer director, decía de DYA que
«tenía un ambiente “de paz, de amor
de Dios y de serenidad ante las
circunstancias adversa del ambiente
político y social”» [19] . Por eso,
Escrivá les decía a los estudiantes
que allí no se hablaba de política y
que DYA era un lugar de encuentro
de gentes de tendencias políticas
diversas [20] . Él mismo no hablaba
de política. Acogía a gentes de un
espectro ideológico plural. Enseñaba
a valorar la diversidad, a rechazar el



espíritu de cuerpo, a huir de
soluciones únicas. Y esto, a
contracorriente de la propaganda del
momento, que machaconamente
insistía en la unidad obligada de los
católicos en la arena política.

7. Conclusiones

Josemaría Escrivá –como tantos
millones de españoles de uno y otro
signo– afrontó la tentación del
fanatismo, de la exclusión y del odio
durante aquel tiempo. Su ejemplo de
serenidad prendió en los primeros
del Opus Dei en esos años difíciles.
En la intensidad del drama y en la
posibilidad de la muerte, Josemaría
luchó por sobrevivir sin odiar. Una
actitud de amor a todos (sólo hay una
clase, la clase de los hijos de Dios),
que le ayudó para no exigir a los
vencidos ningún ajuste de cuentas.

Josemaría animó a sus amigos y
familiares a superar la crispación del
momento. Lo importante era el



esfuerzo por trabajar bien cada día,
por cumplir los deberes de cada uno.
Lo decisivo, entonces, no era la
política ni la agitación social. Cuando
lo urgente era un activismo
generalizado, su apuesta parecía
menos útil a corto plazo, pero fue
una opción más constructiva a larga
vista para la sociedad española.

Como otras personas honestas de
uno y otro bando (y como los santos
en la historia), san Josemaría tuvo en
aquellos difíciles tiempos recursos
humanos y espirituales para superar
sus propios dragones, en la vida
cotidiana y en la guerra civil.
Dragones hoy día contra los que
todos luchamos.

Para más información:
smartinez@unav.es

[1] Francisco Espinosa Maestre, “Julio
de 1936. Golpe militar y plan de
exterminio”, en Julián Casanova
(coord.), Morir, matar, sobrevivir. La



violencia en la dictadura de Franco.
Barcelona, Crítica, 2002, 79.

[2] José Luis González Gullón, El clero
en la Segunda República. Madrid
1931-1936 , Burgos, Monte Carmelo,
2011, 415.

[3] https://es.wikipedia.org/wiki/
Historia_del_Metro_de_Madrid ,
consultado 10-III-2011.

[4] José Luis González Gullón, “El
clero en Madrid durante la segunda
República”, tesis doctoral defendida
en la Universidad de Navarra, 2007,
246.

[5] José Luis González Gullón, El clero
en la Segunda República , 280.

[6] José Luis González Gullón, El clero
en la Segunda República , 282.

[7] Antonio Montero Moreno, 
Historia de la persecución religiosa en

https://es.wikipedia.org/wiki/Historia_del_Metro_de_Madrid
https://es.wikipedia.org/wiki/Historia_del_Metro_de_Madrid


España 1936-1939 , Madrid, BAC,
1961, 808.

[8] Peter Berglar, Opus Dei. Vida y
obra del Fundador Josemaría Escrivá
de Balaguer . Madrid, Rialp, 1988,81.

[9] John F. Coverdale, La fundación
del Opus Dei. Barcelona, Ariel, 2002,
113.

[10] Pedro Casciaro, Soñad y os
quedaréis cortos. Madrid, Rialp, 1994,
23.

[11] José Romeo, testimonial.

[12] Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Vol. I, ¡Señor,
que vea! Madrid, Rialp, 1997, 361.

[13] Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador , 361.

[14] Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador , 364.



[15] Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador , 365; John F. Coverdale, La
fundación, 80.

[16] Peter Berglar, Opus Dei, 133.

[17] Testimonial de Vicente
Hernando Bocos.

[18] Pedro Rodríguez, Camino.
Edición crítico-histórica . Madrid,
Rialp, 2002, 539-540.

[19] John F. Coverdale, La fundación,
149.

[20] Cfr. John F. Coverdale, La
fundación, 129.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/josemaria-
escriva-un-puente-entre-dos-orillas-en-

la-espana-de-1930/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/josemaria-escriva-un-puente-entre-dos-orillas-en-la-espana-de-1930/
https://opusdei.org/es-es/article/josemaria-escriva-un-puente-entre-dos-orillas-en-la-espana-de-1930/
https://opusdei.org/es-es/article/josemaria-escriva-un-puente-entre-dos-orillas-en-la-espana-de-1930/
https://opusdei.org/es-es/article/josemaria-escriva-un-puente-entre-dos-orillas-en-la-espana-de-1930/

	“Josemaría Escrivá, un puente entre dos orillas en la España de 1930”

