opusdei.org

IV. KENIA. Luchando
contra la
discriminacion

Capitulo de “El Opus Dei:
Ficcion y realidad”, un libro de
M.].West

23/09/2008

En 1958, las tensiones raciales en
Kenia, un pais africano de raza negra
gobernado por blancos, eran muy
fuertes. La explosiva situacion era
tanto mas grave en cuanto que los
negros estaban divididos en mas de
cuarenta tribus, muchas de ellas



enfrentadas entre si. El estado de
emergencia fue el resultado
inevitable de la rebelién del Mau
Mau, iniciada a comienzos de los
afos cincuenta, que costo mas de
10.000 muertos, la mayoria de raza
negra, y muchos miles mas de
prisioneros. En Nairobi, la mayor
parte de los nativos africanos eran
sirvientes; pocos eran los que se
velan en las calles y ninguno
conduciendo automoéviles. En las
escuelas secundarias no habia
tampoco ningun nativo. Sin
embargo, los "vientos de cambio", en
frase del primer ministro britanico
Harold McMillan, ya estaban
soplando.

Cuando vinimos a Kenia, traiamos un
proyecto de colegio universitario
interracial, para todas las razasy
todas las religiones -me recordd
Father Joseph Gabiola, el primer
sacerdote del Opus Dei que llego al
pais-. Nos temiamos que las



autoridades nos dijeran: ;Qué?... Eso
no puede ser. ¢Estan ustedes locos?

El racismo era el gran obstaculo. En
Nairobi, las tierras estaban
repartidas entre los europeos, los
africanos y los asiaticos. Las que los
miembros del Opus Dei encontraron
estaban situadas en la zona
residencial de los europeos, que,
naturalmente, protestaron.
"Oficialmente, alegaron que no
querian que se estableciese un
colegio universitario en la vecindad,
pero todo el mundo conocia el
verdadero motivo de su rechazo: que
en el colegio habria africanos negros.
Se celebro una asamblea en el
Ayuntamiento y tuvimos que
responder a una serie de preguntas.
Fuera, esperaban grupos numerosos
de blancos, y la cosa se puso fea. Los
blancos no nos podian ver. Y, al final,
se llevaron el gato al agua. Perdimos
los terrenos.”



Alalarga, la pérdida de esa primera
batalla resulto ser providencial.
Encontraron otros terrenos en
Strathmore Road (actualmente
Mzima Springs Road) y, en esa
ocasion, no se podia alegar nada,
pues habia tres escuelas europeas
mas en las inmediaciones.

El proyecto consistia en construir un
colegio-residencia que sirviera de
puente entre la ensefianza
secundaria y la universidad, pues
hasta entonces los nativos tenian que
abandonar el pais si querian acceder
a la ensefianza superior. "Era una
gran laguna. Por eso queriamos crear
algo capaz de formar a los
estudiantes en distintas areas:
profesional, humana y, para quien lo
deseara, religiosa."

Tras los problemas de tierras se
presentaron los de financiacion. El
primer director, David Sperling, y el
profesor Kevin O'Byrne decidieron



lanzarse a la aventura de iniciar las
obras sin contar con los fondos
necesarios.

Los primeros estudiantes eran
pobres, asi que no podian ayudar. El
gobierno colonial dio algun dinero y
el resto se obtuvo mediante créditos
hipotecarios, pero no era suficiente,
por lo que David Sperling se traslado
a Europa y América para recabar
fondos.

Cuando el problema monetario
quedd mas o menos resuelto, los
agoreros empezaron a decir que el
proyecto fracasaria. Un religioso
amigo de Father Gabiola le advirtio
que los alumnos no acudirian a un
centro interracial. "Pero nosotros
estdbamos empefiados en que, con la
gracia de Dios, no fracasaria."

David Sperling y Kevin O'Byrne
viajaron por todo el pais en busca de
alumnos capaces de confiar en una



institucidon que todavia no existia, y
tuvieron éxito.

"Cuando mi amigo lo supo, dijo que
si, que tendriamos africanos, pero no
europeos, ni asiaticos. Y cuando,
poco después, le dije que ya teniamos
un alumno asiatico, respondio:
"Bueno, tendréis uno". Y luego
empezaron a venir europeos, sobre
todo por razén de amistad, pues para
entonces ya teniamos muy buenos
amigos."

Al principio, las condiciones de vida
en Strathmore eran casi selvaticas. El
colegio estaba rodeado de matorrales
silvestres que se prolongaban hasta
el valle del rio Nairobi y, cuando
llegaban los estudiantes, 1o unico que
se veia entre la espesura era lo que
llevaban en la cabeza. La zona estaba
infestada de cobras y un dia se
presento un leopardo, seguido de
una hiena, que oblig6 a un
estudiante a subirse a lo alto de una



columna junto a la entrada del
edificio principal.

Peor que las dificultades fisicas eran
las barreras raciales. No solo por las
diferencias entre blancos y negros,
sino también porque diversas tribus
aborigenes se llevaban muy mal
entre ellas.

Father Gabiola recuerda asi la
primera noche: "Nos habian dicho
que los estudiantes africanos se
escaparian saltando por las ventanas
y que harian toda clase de
barbaridades, asi que nos temiamos
lo peor. Yo me escondi fuera, en el
jardin, para ver qué pasaba, pero no
paso nada. Todo el mundo estaba tan
tranquilo, estudiando”.

En Strathmore College las posibles
tensiones raciales quedaron
neutralizadas desde el primer
momento por un ambiente de familia
inspirado en estas palabras del
fundador del Opus Dei: "... hermanos



somos, pues somos hijos de un
mismo Padre Dios. No hay, pues, mas
que una raza: la raza de los hijos de
Dios. No hay mas que un color: el
color de los hijos de Dios. Y no hay
mas que una lengua: esa que habla al
corazony a la cabeza, sin ruido de
palabras, pero ddndonos a conocer a
Dios y haciendo que nos amemos los
unos a los otros".

El escudo del colegio lleva tres
corazonesy el lema Ut omnes unum
sint "que todos sean uno". En la
homilia de la primera misa que
Father Gabiola celebro en
Strathmore, en un altar provisional,
dijo que el colegio tenia que ser como
un hogar de familia. Todavia
recuerda la expresion de asombro de
los estudiantes. "Creo que fue un
poco osado decir eso, sobre todo si se
tiene en cuenta la variedad de razas,
tribus, nacionalidades y religiones,
tanto de los alumnos como de los
profesores. Podian haberlo tomado



como una frase bonita o como una
utopia, pero se lo tomaron en serio, y
respondieron.”

La respuesta tuvo consecuencias
practicas. Cuando uno de los
primeros estudiantes,. Gabriel
Mukele, llego solo con lo puesto, los
demas le suministraron camisas,
corbatas y calcetines, y David Serling
le regalo su viejo uniforme del
colegio. A pesar de todo, Gabriel se
sentia en condiciones de
inferioridad, por lo que decidio
renunciar y buscar un empleo, pero
David Serling le hizo desistir. Le
buscé trabajo durante las vacaciones
para que ganara algun dinero y asi
pudo atender a sus primeras
necesidades.

La integracion influia en todos los
aspectos de la vida del colegio. En las
habitaciones siempre dormian juntos
estudiantes de diversas razasy
religiones. Los dormitorios de los



profesores no estaban separados de
los de los alumnos. En el comedor,
las mesas eran para seis: comian
juntos un profesor, un europeo, un
africano, un asiatico, etc.

Uno de los primeros residentes, Jacob
Kimengich, recuerda que "en las
comidas, yo me sentaba en la misma
mesa que el director, y en otras se
mezclaban profesores y alumnos.
Todos comiamos lo mismo. Algo
completamente distinto a lo que
ocurria en el colegio de segunda
ensefianza en que habia estado
interno. Era impensable compartir la
comida con un Mzungu e incluso
vivir en el mismo edificio".

Otro antiguo residente, Wilfred
Kiboro, comenta: "Desde el
comienzo, en Strathmore se vivio
algo que pronto se convirtio en
tradicion: el respeto a las opiniones
de los demas, a sus costumbres, a sus
creencias, a su raza, a su credo. Nos



ensefiaban a ser considerados y
atentos con los demas y nos
animaban a ayudarnos mutuamente.
El trabajo duro era una forma de
vida. Otra tradicion que recuerdo era
el respeto a la libertad individual. No
teniamos normas escritas, ni
vigilantes, monitores o supervisores.
Se dejaba a cada cual la
responsabilidad de ejercer su
libertad personal, a distribuir su
tiempo de estudio y a organizar su
propia vida. Creo que ésa es una de
las cosas que distingue claramente a
Strathmore de otras instituciones
similares. Fue en los dos afios que
pasé alli cuando empecé a hacer las
cosas no porque me las impusieran,
sino porque era lo que se esperaba
de mi. Si no lo hacia, el unico
culpable era yo".

Todavia hoy, Strathmore debe ser la
unica institucion estudiantil de Kenia
que no tiene preceptos ni normas
escritas. La filosofia propia del



colegio podria resumirse asi:
"Muéstrale a un hombre que confias
en €l y mas pronto o mas tarde
responderd a esa confianza. Deja
actuar libremente a una personay
habitualmente actuara de manera
responsable; si no actua asi,
mueéstrale pacientemente su error y
sigue dejandole actuar libremente".

Strathmore rompi6 también las
convenciones sociales con el primer
equipo de rugby interracial. Los
africanos nunca habian jugado antes
al rugby, porque era un juego de
blancos, asi que el equipo no paso
inadvertido. El primer partido que
jugo el 8 de junio de 1961 merecio los
siguientes titulares en The East
African Standard: "Presentacion del
primer equipo de rugby
multirracial”. Y en el Sunday Nation,
el 11 de junio: "Un experimento en el
terreno del rughy". La noticia llego
hasta Johannesburgo, en Africa del
Sur, ilustrada con una fotografia



cuyo pie decia: "Estudio de rugby en
blanco y negro".

El experimento obligo a los
estudiantes de Strathmore a vencer
prejuicios ocultos. "El zaguero de
nuestro equipo era blanco y los
delanteros dos robustos africanos -
cuenta Father Gabiola-. Tras el
primer entrenamiento, el zaguero
vino a decirme que no queria jugar.
Le pregunté por qué y, aungque se
resistia a decirmelo, terminé por
confesar que le repugnaba estar tan
cerca de los africanos..." Father
Gabiola se echo a reir. "Era algo
instintivo -comento- dificil de
desarraigar. Pero lo conseguimos."

Pronto, una media del 80 por 100 de
los alumnos de Strathmore empezo a
ser admitido en la universidad. El
colegio adquirio reputacion
internacional y comenzaron a llegar
estudiantes de todos los paises
anglofonos de Africa, asi como de



Rwanda y Zaire. La institucion se fue
desarrollando y en 1966 se abrié una
Escuela de Contabilidad, en 1978 un
colegio de segunda ensefianza y en
1987 una escuela primaria.

Algunos antiguos residentes de
Strathmore me contaron sus
impresiones. Por ejemplo, Matthew
Ndegwa, que actualmente trabaja
para el gobierno como ingeniero civil
y es cooperador del Opus Dei.

"En el Opus Dei me ensefiaron a
tener un orden de prioridades, a
hacer primero lo mas importante, a
acabar las cosas, a cumplir con mi
deber. Soy el mayor de doce
hermanos y en mi pais es muy
importante que el primogénito dé
ejemplo a los demds. También debe
ayudarles economicamente, pagar su
educacion, etc. Eso se lleva mas de
un tercio de lo que gano. La
formacion espiritual que me dio el
Opus Dei me ayuda mucho a



aprovechar las veinticuatro horas del
dia. Me hace ser consciente de mis
responsabilidades y me ayuda a no
olvidarlas."

Bonifacio Ngarachu, actualmente
profesor de contabilidad en
Strathmore, fue antes alumno
residente. Cuando llego, en 1977, era
ya catdlico, pero dice que en
Strathmore aprendio a valorar el
trabajo y que le gustaria transmitir a
los demas la idea de que trabajando
se sirve a la patria, se saca la familia
adelante y se beneficia al alma, pues
el trabajo ofrecido a Dios se
convierte en oracion. "Pero hay otra
cosa que me sorprendio todavia mas
-afiade-, aunque tal vez sea
demasiado personal. Tenia muchos
amigos cuando llegué a Strathmore, y
también amigas... Cuando hablé con
el sacerdote le hablé de ellas.
Naturalmente, uno lo hace con
recelo, pero enseguida me di cuenta
de que a éste se le podia contar todo,



como si se tratara de un amigo. Y en
realidad lo era."

Algo mas de la mitad de la poblacion
de Kenia es cristiana, y una tercera
parte catolica. E1 numero de
habitantes ha aumentado mas
deprisa que en ningun otro pais,
aunque solo el 18 por 100 de la tierra
es cultivable. Muchos nativos siguen
viviendo en pequerias granjas,
esforzandose en cultivar la tierra 'y
criar algo de ganado, mientras otros
trabajan a tiempo parcial en las
fincas de los grandes terratenientes.

Nada mdas abandonar Nairobi por
carretera, se encuentra uno con
vastas plantaciones de té y de café,
donde los nativos trabajan durante
toda la jornada por un salario escaso.
Las mujeres, sobre todo, trabajan
muy duro. Se las puede ver
caminando junto al arcén, con
pesadas cargas.



Mas al interior del pais, donde la
tierra es mas seca y hace mas calor,
la vida es mas dura todavia, pues
cuesta mas cultivar los campos y el
rendimiento es menor. La mayoria
de los nativos vive en chozas de
techo de balago y piso de tierra
batida, como sus antepasados.
Muchos de ellos son nomadas y se
dedican al pastoreo, trasladandose
de un sitio a otro con sus rebafios y
sus escasas pertenencias en busca de
pastos y de agua.

Para quienes se trasladan a las
ciudades, el cambio esta lleno de
problemas. Les cuesta mucho
adaptarse a un trabajo regular, a una
vida mas agitada y mas impersonal, a
costumbres distintas. Y luego esta el
problema de las desigualdades
sociales, cuyas dimensiones se me
hicieron patentes en el autobus que
me llevo a Nairobi desde el
aeropuerto: todos los que viajaban
en €l eran negros, y a través de la



ventanilla pude ver los chamizos y
los siniestros bloques de viviendas en
que habitan los negros. El escaso
terreno libre, incluidos los islotes
para el trafico, estaba lleno de
shambas, los matorrales tipicos de
Kenia. El numero de personas que
esperaba la llegada del autobus en
cada parada iba aumentando a
medida que nos aproximabamos al
centro de la ciudad hasta convertirse
en una multitud abigarrada de
hombres, mujeres y nifios que
pugnaban por subir. Era sabado por
la mafiana y en las zonas peatonales
podian verse filas y filas de
miserables tenderetes consistentes a
veces en un simple. trozo de tela
extendido en la acera y rodeado por
un cordon de nylon.

Al otro lado de la ciudad, donde
vivian los blancos y los negros ricos,
todo cambiaba. Las casas eran
impresionantes, incluso en
comparacion con las de los paises



desarrollados, con espléndidos
jardines, anchas avenidas y altos
setos. Este contraste enorme entre
ricos y pobres es una de las cosas
contra las que Kenia tiene que
luchar. Hasta ahora ha logrado evitar
las convulsiones sociales y politicas
de que han sido victimas otras
naciones africanas, pero el futuro no
esta garantizado. Solo una mayor
justicia social y una resuelta
disposicion a reducir esas
desigualdades pueden ser un factor
de seguridad.

Parte esencial de la justicia social, tal
como es promovida por las
ensefianzas morales de la Iglesia
catolica -y, por tanto, por el Opus
Dei-, es la accion que llevan a cabo
las personas. Las estructuras no
bastan por si mismas para garantizar
la justicia y la armonia social. Por
buenas que sean, el egoismo y la
corrupcion de las personas pueden
hacerlas ineficaces.



Después de comer, en Nairobi,
mantuve una larga conversacion con
Wilson Calunge, adjunto a la
direccion de una compafiia
petrolifera y miembro del Opus Dei.
"Una de las cosas que mas me
atrajeron de la Obra -me dijo- fue
que, aunque quienes trabajan aqui
no habian nacido en Kenia, estaban
mas interesados que nosotros en el
desarrollo de este pais. Estaba claro
que eso se debia a la formacion que
habian recibido. Gracias al Opus Dei
he llegado al convencimiento de que
si nosotros, los keniatas, no nos
interesdsemos mas por nuestros
compatriotas menos favorecidos, los
ricos seran cada vez mas ricos y los
pobres cada vez mas pobres. Si no
asumimos nuestros deberes, nuestra
sociedad sera cada vez mas clasista.”

Patrick Mwaniki, profesor de Fisica y
Matematicas en Strathmore, me dijo
que, antes de conocer el Opus Deli,
sus metas en la vida eran ganar



mucho dinero, tener una buena casa,
un buen coche y llevar una vida lo
mas comoda posible. "Ahora, esas
cosas, para mi, carecen de
importancia. Son sélo medios, no
fines. El Opus Dei me ha hecho
cambiar mis ambiciones, de tal
forma que lo que ahora busco es
servir a la gente, a la sociedad, no
satisfacer mi egoismo." Patrick me
dijo también que, de estudiante,
habia pertenecido a la Young
Christian Association y a otras
asociaciones de debate y ecologistas,
y que tenia ambiciones politicas,
pero que, ahora, el trabajo que
realizaba le llenaba por completo.
"Sé que lo que hago tiene una
influencia real en la sociedad. A
través del sistema de tutoria, en
Strathmore se llega a conocer
perfectamente a los estudiantes, uno
a uno. He tenido alumnos
considerados como "casos perdidos”
que, al cabo de dos o tres afos,
estaban completamente reformados.



Parecian otros. Eso es muy
gratificante.".

Kianda Secretarial College, la
primera escuela multirracial
femenina de Kenia, es otra
realizacion del Opus Dei en Nairobi,
en este caso de la seccion de mujeres.
Comenz6 con-diecisiete alumnas,
todas ellas europeas, y cuando una
joven de origen asiatico quiso
matricularse, los vecinos no lo
consintieron. También en este caso
se planteo el problema de encontrar
terrenos "no segregados". Cuando
por fin se encontraron unos
apropiados a diez kilometros del
centro de Nairobi, en Waiyaki Way,
Kianda se convirtio en la primera
escuela de secretariado para mujeres
de todas las razas. Un periddico llego
a decir que, si alguien veia chicas de
distintos colores paseando juntas por
las calles, seguro que eran alumnas
del Kianda College.



Con todo, las reacciones a menudo
hostiles no facilitaban las cosas. Pero
la discriminacion racial no era la
unica. Estaba también la derivada
del sexo. A comienzos de los afios
sesenta, la mayoria de las mujeres
africanas desempefiaban los empleos
peores, si, es que tenian alguno; sus
salarios eran miserables, sus
condiciones de vida y su vestuario
humildisimos. De hecho, casi
ninguna podia sufragar los gastos de
unos cursos de secretariado como los
que se impartian en Kianda. Por eso,
se procuro que algunas firmas
importantes subvencionaran la
escuela, para establecer un sistema
de becas. Asi fue posible que
bastantes jovenes hiciesen una
carrera y al mismo tiempo ayudasen
a sus familias.

En 1963, cuando se produjo la
independencia, Kianda era el unico
centro de ensefianza en que
estudiaban nativas africanas.



Los fines de Kianda son los mismos
que los de Strathmore e idénticos sus
desafios. En 1966 se abrio una
residencia para aquellas alumnas
que acababan de llegar a Nairobiy
no tenian donde alojarse. Las 5.000
estudiantes que hasta ahora han
pasado por la escuela procedian no
sOlo de Kenia, sino también de
Etiopia, Zambia, Sudan, Nigeria,
Lesotho y Rwanda. Hasta 17 naciones
han estado representadas en Kianda,
lo que hacia decir a un periodico de
Kenia en 1980: "Actualmente, el
status panafricano de Kianda es un
modelo para otros paises del
continente".

En 1977, Kianda abrio un colegio de
segunda ensefianza, que, como hacia
notar en 1984 el Daily Nation, en solo
siete afnos se convirtio en uno de los
diez mejores de Kenia.

Uno de los objetivos de Kianda, lo
mismo que de Strathmore, consiste



en ayudar a las estudiantes a superar
diferencias raciales y tribales y a
fortalecer su caracter. Se anima a los
alumnos a leer mas y a mejorar su
nivel cultural. En Kianda se dice a las
jovenes que Kenia no solo necesita
secretarias eficientes que sepan a la
perfeccion taquigrafia y
mecanografia, sino también mujeres
maduras con iniciativa, personalidad
y responsabilidad. Una de las
directoras de la escuela, Olga Martin,
habla de "personas que puedan
llevar una oficina, no sélo escribir a
maquina".

Algunas ex alumnas son ahora
profesoras en la escuela. Otras -la
mayoria- trabajan en distintas
empresas, comercios, cooperativas
rurales, etc.

La sefiorita Martin, que llego a
Nairobi en 1960, me dijo que Kianda
no se limita a formar
profesionalmente a las alumnas, sino



que también procura ayudar a
quienes ya son cristianas a mejorar
su vida, de tal forma que su
cristianismo impregne todo cuanto
hacen. "Monsefior Escriva hablaba a
menudo del peligro de llevar una
especie de doble vida, una de cara a
Dios los domingos y en ocasiones
muy especiales, y otra, profesional y
social, al margen de lo divino."

La sucesora de Olga Martin, Miss
Constance Gillian, me subrayd que en
Kianda se procura también que las
alumnas desarrollen ciertas virtudes
humanas, como la generosidad, la
reciedumbre, la ecuanimidad, la
tenacidad, el sentido comun, etc.

Si se tiene en cuenta el tipo de
formacion profesional que se
imparte en Kianda, lo mismo que en
otros centros del Opus Dei, es
evidente que la Obra no limita la
mision de la mujer a las tareas del
hogar. Preguntado al respecto en una



entrevista, Monsefior Escriva dijo
que €l creia que no existia un
conflicto real entre vida de familia y
vida social: "pienso que insistir en la
contraposicion sistematica -decia-...
llevaria facilmente, desde el punto de
vista social, a una equivocacion
mayor que la que se trata de corregir
(es decir, que la mujer debe
dedicarse exclusivamente a las
tareas domeésticas), porque seria mas
grave que la mujer abandonase la
labor con los suyos.

Tampoco en el plano personal se
puede afirmar unilateralmente que
la mujer haya de alcanzar su
perfeccion solo fuera del hogar:
como si el tiempo dedicado a su
familia fuese un tiempo robado al
desarrollo y a la madurez de su
personalidad. El hogar -cualquiera
que sea, porque también la mujer
soltera ha de tener un hogar,es un
ambito particularmente propicio
para el crecimiento de la



personalidad. La atencion prestada a
su familia sera siempre para la mujer
su mayor dignidad: en el cuidado de
su marido y de sus hijos o, para
hablar en términos mas generales, en
su trabajo por crear en torno suyo un
ambiente acogedor y formativo, la
mujer cumple lo mas insustituible de
su misién y, en consecuencia, puede
alcanzar ahi su perfeccion personal.

Como acabo de decir, eso no se opone
a la participacion en otros aspectos
de la vida social y aun de la politica,
por ejemplo. También en esos
sectores puede dar la mujer una
valiosa contribucion, como persona,
y siempre con las peculiaridades de
su condicion femenina; y 1o hara asi
en la medida en que esté humanay
profesionalmente preparada. Es
claro que tanto la familia como la
sociedad necesitan esa aportacion
especial, que no es de ningun modo
secundaria”.



En Kenia, pregunté a varias mujeres
del Opus Dei en qué medida la Obra
habia influido en su vida. Una de
ellas, Mrs. Zipporah Wandera,
conversa al catolicismo y miembro
del Opus Dei, habia sido abogada del
Tribunal Supremo de Kenia y, al ser
nombrada concejal del
Ayuntamiento de Nairobi, la prensa
local se ocupo de ella, por ser la
primera mujer que accedia a ese
cargo. La sefiora Wandera me recibio
en su despacho, rodeada de libros,
papeles y los despachos de sus
colegas varones.

"En mi trabajo -me dijo- tengo que
relacionarme con jefes de
departamento y a menudo surgen
dificultades. Siempre hay politicos
que se enfadan porque no les gusta
como hace una las cosas o porque no
hace lo que le piden. Los africanos
varones suelen despreciar la opinion
de las mujeres, pues es lo que les han
ensefiado. Pero la direccion



espiritual que he recibido me ayuda
a ser valiente y a no arredrarme ante
nadie, ni siquiera ante mis
superiores. Si pienso que estan
equivocados, se lo digo.

Eso no quiere decir que el Opus Dei
se inmiscuya en mi trabajo. E1 Opus
Dei me da formacion espiritual y me
ayuda a conocer mejor las
ensefianzas de Cristo, pero nadie me
dice como he de resolver mis
problemas profesionales. Nunca he
oido que el Opus Dei interfiera estos
asuntos. Por eso me siento tan a
gusto en éL."

La sefiora Irene Njai crecié en una
zona rural, pero le dieron una beca
para realizar estudios sociales en
Italia, donde obtuvo el titulo de
asistenta social. Sin embargo, cuando
yo la conoci trabajaba en las oficinas
de unas lineas aéreas, pues, segun
me dijo, no podia aceptar la politica
anticonceptiva del gobierno.



"Cuando conoci el Opus Dei, aprendi
a convertir el trabajo en oracion.
Aunque era catolica desde hacia
tiempo, nadie me habia hablado de
ello; sabia, si, que tenia que rezar,
pero nadie me habia dicho que podia
convertir el trabajo en oracion, que
podia ofrecer una hora de trabajo -
por tal cosa y dos horas por otra.
Cuando lo supe, me parecio
maravilloso.

Y no solo son cosas grandes las que
se pueden ofrecer a Dios. Cuando
alguien entra en mi despacho, me
digo: es un hijo de Dios, tiene un
alma inmortal; y trato de ayudarle lo
mejor que puedo. A veces es un
cliente que viene a reclamar y que
estd muy enfadado, pero yo procuro
sonreir, y a menudo cambia por
completo de actitud.

Claro que una no es perfecta, ni
mucho menos, pero procurando
esforzarse en pequefieces se



consiguen buenos resultados.
Ademas, asi la jornada se convierte
en algo que merece la pena. Para
quien no lo ve asi, los dias carecen de
significado. Cada jornada puede
llegar a ser algo horrible, que
espanta, como antes me espantaba a
mi. Pero cuando se descubre que el
trabajo no es un castigo, una
tragedia, sino algo con lo que se
puede disfrutar, la vida cambia.

Hay otra cosa que tengo que
agradecer con toda mi alma a
Monsefior Escriva: la idea del
matrimonio como una vocacion, su
exaltacion del amor humano. Nunca
se lo habia oido decir a nadie. Habia
leido muchos libros antes de conocer
el Opus Dei, pero ninguno que
pusiese de relieve el sentido
vocacional del matrimonio como
hacia en los suyos Monsefior Escriva.
Nadie me habia hablado asi del
matrimonio, mostrandome la vida
matrimonial como un camino de



salvacion para miy para mi marido.
Y luego esta la idea de que somos el
corazon de la familia y hemos de
estar siempre al servicio de los
demas. Como Monsefior Escriva solia
decir, hemos de poner los corazones
en el suelo para que los demas
puedan pisar blando."

La casa, de madera sin devastar, era
diminuta; el techo, de hojalata; una
lampara de petrdleo, la unica
iluminacion. Martin Ngigi y su
esposa, Jacinta, me habian invitado a
cenar. Fl es un campesino
tradicional, propietario de dos acres
de tierra "shamba", donde habia
sembrado gran parte de los
componentes de los platos que
comimos: el maiz y el pollo de un
pastel de ave que llaman ugali, y el
sukumawiki, una verdura parecida a
las espinacas. Ella, ademads de madre
de seis hijos, es empleada de bancay
cooperadora del Opus Dei.



"Cuando entré en contacto con el
Opus Dei -me conto-, tenia solo dos
hijos y habia decidido no tener mas.
Pero entonces vi lo bueno que era un
corazon cristiano en una gran
familia y ahora que tengo seis me
siento mucho mas feliz."

Uno de los mas pequerios, Josemaria,
de nueve afos, aprovecho la ocasion
para susurrarle a un amigo que
estaba conmigo que asi "habia
venido al mundo". "Naci en 1976, al
afo siguiente de la muerte de
Monsefior Josemaria", explicd.

"Yo pensaba entonces -continud
diciendo la sefiora Ngigi- que
trabajar en el banco y al mismo
tiempo llevar la casa era una carga
terrible, pero ahora se me hace
ligera. Hay dias que hasta me resulta
divertido."

Esther Lanoi Kuronoi pertenece a la
tribu de los Masai, famosa por el celo
con que conserva las antiguas



tradiciones. Los Masai son pastores y
se alimentan fundamentalmente de
leche mezclada con la sangre de las
vacas de sus ganados. De nifia, Esther
recorrio las polvorientas mesetas,
con las gentes de su tribu, pero luego
se matriculo en la Escuela Kibondeni
de Administracion Institucional, obra
corporativa del Opus Dei destinada a
dar una oportunidad a las jovenes
que no pueden cursar estudios
regularmente. Para algunas de ellas,
Kibondeni es, en efecto, la inica
manera de romper con un entorno
tribal en el que los hombres suelen
tener de seis a doce esposas, que, por
supuesto, realizan las labores mas
duras.

En Kibondeni, Esther ha realizado
durante dos anos estudios de
nutricién, dietética, administracion,
aritmética, puericultura, sociologia e
idiomas, obteniendo al final el
correspondiente Certificado Nacional
de Institutional Management.



También ha seguido clases de
formacion religiosa, a cargo de
miembros del Opus Dei.

"Vine a Kibondeni hace dos afios -me
dijo-. Siempre he sido catolica, pero
aqui he aprendido a llevar un plan
de vida espiritual y a santificar mi
trabajo, es decir, a ofrecérselo a
Dios."

Esther me dijo también que no hay ni
asomo de tribalismo en Kibondeni.
"Las profesoras insisten en que todos
somos hijos de Dios, sea cual sea la
tribu de procedencia o el color de la
piel." Las alumnas lo comparten
todo. Una de ellas, perteneciente a
una tribu rival de los Masai, era
amiga de Esther. "En casa nunca
hubiese podido hablar con ella, pero
aqui nos gastamos bromas y nos
reimos mucho. Somos buenas amigas
y vamos de la mano..."

La experiencia de Kenia pone de
relieve algo muy importante: por qué



el Opus Dei encuentra oposicion por
ciertas cosas en unos paises y en
otros no. No es, por supuesto, porque
la Obra actue de manera distinta
segun los paises, no, sino porque las
costumbres varian. Apoyar la
igualdad de derechos para la mujer
puede crear problemas en paises
donde las mujeres estan postergadas,
pero decir que la mujer puede
realizarse también como madre y
ama de casa tal vez atraiga las iras de
clertos sectores "progresistas” en
paises muy desarrollados.

Los miembros del Opus Dei fueron a
Kenia porque pensaban que habia
llegado el momento de trabajar para
llevar a Dios a gentes de todas las
razas de aquel pais. Si todavia no han
ido a Africa del Sur es porque la
politica de apartheid se lo impediria.

Ahora bien, el que en Kenia el Opus
Dei haya hecho especial hincapié en
evitar a toda costa la discriminacion



racial no quiere decir que ése sea su
objetivo, ya que el Opus Dei no es en
absoluto una institucion que tenga
una finalidad humana concreta. Algo
que se ve claramente en Espafia.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/iv-kenia-
luchando-contra-la-discriminacion/
(11/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/iv-kenia-luchando-contra-la-discriminacion/
https://opusdei.org/es-es/article/iv-kenia-luchando-contra-la-discriminacion/
https://opusdei.org/es-es/article/iv-kenia-luchando-contra-la-discriminacion/

	IV. KENIA. Luchando contra la discriminación

