
opusdei.org

IV. KENIA. Luchando
contra la
discriminación

Capitulo de “El Opus Dei:
Ficción y realidad", un libro de
M.J.West

23/09/2008

En 1958, las tensiones raciales en
Kenia, un país africano de raza negra
gobernado por blancos, eran muy
fuertes. La explosiva situación era
tanto más grave en cuanto que los
negros estaban divididos en más de
cuarenta tribus, muchas de ellas



enfrentadas entre sí. El estado de
emergencia fue el resultado
inevitable de la rebelión del Mau
Mau, iniciada a comienzos de los
años cincuenta, que costó más de
10.000 muertos, la mayoría de raza
negra, y muchos miles más de
prisioneros. En Nairobi, la mayor
parte de los nativos africanos eran
sirvientes; pocos eran los que se
veían en las calles y ninguno
conduciendo automóviles. En las
escuelas secundarias no había
tampoco ningún nativo. Sin
embargo, los "vientos de cambio", en
frase del primer ministro británico
Harold McMillan, ya estaban
soplando.

Cuando vinimos a Kenia, traíamos un
proyecto de colegio universitario
interracial, para todas las razas y
todas las religiones -me recordó
Father Joseph Gabiola, el primer
sacerdote del Opus Dei que llegó al
país-. Nos temíamos que las



autoridades nos dijeran: ¿Qué?... Eso
no puede ser. ¿Están ustedes locos?

El racismo era el gran obstáculo. En
Nairobi, las tierras estaban
repartidas entre los europeos, los
africanos y los asiáticos. Las que los
miembros del Opus Dei encontraron
estaban situadas en la zona
residencial de los europeos, que,
naturalmente, protestaron.
"Oficialmente, alegaron que no
querían que se estableciese un
colegio universitario en la vecindad,
pero todo el mundo conocía el
verdadero motivo de su rechazo: que
en el colegio habría africanos negros.
Se celebró una asamblea en el
Ayuntamiento y tuvimos que
responder a una serie de preguntas.
Fuera, esperaban grupos numerosos
de blancos, y la cosa se puso fea. Los
blancos no nos podían ver. Y, al final,
se llevaron el gato al agua. Perdimos
los terrenos."



A la larga, la pérdida de esa primera
batalla resultó ser providencial.
Encontraron otros terrenos en
Strathmore Road (actualmente
Mzima Springs Road) y, en esa
ocasión, no se podía alegar nada,
pues había tres escuelas europeas
más en las inmediaciones.

El proyecto consistía en construir un
colegio-residencia que sirviera de
puente entre la enseñanza
secundaria y la universidad, pues
hasta entonces los nativos tenían que
abandonar el país si querían acceder
a la enseñanza superior. "Era una
gran laguna. Por eso queríamos crear
algo capaz de formar a los
estudiantes en distintas áreas:
profesional, humana y, para quien lo
deseara, religiosa."

Tras los problemas de tierras se
presentaron los de financiación. El
primer director, David Sperling, y el
profesor Kevin O'Byrne decidieron



lanzarse a la aventura de iniciar las
obras sin contar con los fondos
necesarios.

Los primeros estudiantes eran
pobres, así que no podían ayudar. El
gobierno colonial dio algún dinero y
el resto se obtuvo mediante créditos
hipotecarios, pero no era suficiente,
por lo que David Sperling se trasladó
a Europa y América para recabar
fondos.

Cuando el problema monetario
quedó más o menos resuelto, los
agoreros empezaron a decir que el
proyecto fracasaría. Un religioso
amigo de Father Gabiola le advirtió
que los alumnos no acudirían a un
centro interracial. "Pero nosotros
estábamos empeñados en que, con la
gracia de Dios, no fracasaría."

David Sperling y Kevin O'Byrne
viajaron por todo el país en busca de
alumnos capaces de confiar en una



institución que todavía no existía, y
tuvieron éxito.

"Cuando mi amigo lo supo, dijo que
sí, que tendríamos africanos, pero no
europeos, ni asiáticos. Y cuando,
poco después, le dije que ya teníamos
un alumno asiático, respondió:
"Bueno, tendréis uno". Y luego
empezaron a venir europeos, sobre
todo por razón de amistad, pues para
entonces ya teníamos muy buenos
amigos."

Al principio, las condiciones de vida
en Strathmore eran casi selváticas. El
colegio estaba rodeado de matorrales
silvestres que se prolongaban hasta
el valle del río Nairobi y, cuando
llegaban los estudiantes, lo único que
se veía entre la espesura era lo que
llevaban en la cabeza. La zona estaba
infestada de cobras y un día se
presentó un leopardo, seguido de
una hiena, que obligó a un
estudiante a subirse a lo alto de una



columna junto a la entrada del
edificio principal.

Peor que las dificultades físicas eran
las barreras raciales. No sólo por las
diferencias entre blancos y negros,
sino también porque diversas tribus
aborígenes se llevaban muy mal
entre ellas.

Father Gabiola recuerda así la
primera noche: "Nos habían dicho
que los estudiantes africanos se
escaparían saltando por las ventanas
y que harían toda clase de
barbaridades, así que nos temíamos
lo peor. Yo me escondí fuera, en el
jardín, para ver qué pasaba, pero no
pasó nada. Todo el mundo estaba tan
tranquilo, estudiando".

En Strathmore College las posibles
tensiones raciales quedaron
neutralizadas desde el primer
momento por un ambiente de familia
inspirado en estas palabras del
fundador del Opus Dei: "... hermanos



somos, pues somos hijos de un
mismo Padre Dios. No hay, pues, más
que una raza: la raza de los hijos de
Dios. No hay más que un color: el
color de los hijos de Dios. Y no hay
más que una lengua: esa que habla al
corazón y a la cabeza, sin ruido de
palabras, pero dándonos a conocer a
Dios y haciendo que nos amemos los
unos a los otros".

El escudo del colegio lleva tres
corazones y el lema Ut omnes unum
sint "que todos sean uno". En la
homilía de la primera misa que
Father Gabiola celebró en
Strathmore, en un altar provisional,
dijo que el colegio tenía que ser como
un hogar de familia. Todavía
recuerda la expresión de asombro de
los estudiantes. "Creo que fue un
poco osado decir eso, sobre todo si se
tiene en cuenta la variedad de razas,
tribus, nacionalidades y religiones,
tanto de los alumnos como de los
profesores. Podían haberlo tomado



como una frase bonita o como una
utopía, pero se lo tomaron en serio, y
respondieron."

La respuesta tuvo consecuencias
prácticas. Cuando uno de los
primeros estudiantes,. Gabriel
Mukele, llegó sólo con lo puesto, los
demás le suministraron camisas,
corbatas y calcetines, y David Serling
le regaló su viejo uniforme del
colegio. A pesar de todo, Gabriel se
sentía en condiciones de
inferioridad, por lo que decidió
renunciar y buscar un empleo, pero
David Serling le hizo desistir. Le
buscó trabajo durante las vacaciones
para que ganara algún dinero y así
pudo atender a sus primeras
necesidades.

La integración influía en todos los
aspectos de la vida del colegio. En las
habitaciones siempre dormían juntos
estudiantes de diversas razas y
religiones. Los dormitorios de los



profesores no estaban separados de
los de los alumnos. En el comedor,
las mesas eran para seis: comían
juntos un profesor, un europeo, un
africano, un asiático, etc.

Uno de los primeros residentes, Jacob
Kimengich, recuerda que "en las
comidas, yo me sentaba en la misma
mesa que el director, y en otras se
mezclaban profesores y alumnos.
Todos comíamos lo mismo. Algo
completamente distinto a lo que
ocurría en el colegio de segunda
enseñanza en que había estado
interno. Era impensable compartir la
comida con un Mzungu e incluso
vivir en el mismo edificio".

Otro antiguo residente, Wilfred
Kiboro, comenta: "Desde el
comienzo, en Strathmore se vivió
algo que pronto se convirtió en
tradición: el respeto a las opiniones
de los demás, a sus costumbres, a sus
creencias, a su raza, a su credo. Nos



enseñaban a ser considerados y
atentos con los demás y nos
animaban a ayudarnos mutuamente.
El trabajo duro era una forma de
vida. Otra tradición que recuerdo era
el respeto a la libertad individual. No
teníamos normas escritas, ni
vigilantes, monitores o supervisores.
Se dejaba a cada cual la
responsabilidad de ejercer su
libertad personal, a distribuir su
tiempo de estudio y a organizar su
propia vida. Creo que ésa es una de
las cosas que distingue claramente a
Strathmore de otras instituciones
similares. Fue en los dos años que
pasé allí cuando empecé a hacer las
cosas no porque me las impusieran,
sino porque era lo que se esperaba
de mí. Si no lo hacía, el único
culpable era yo".

Todavía hoy, Strathmore debe ser la
única institución estudiantil de Kenia
que no tiene preceptos ni normas
escritas. La filosofía propia del



colegio podría resumirse así:
"Muéstrale a un hombre que confías
en él y más pronto o más tarde
responderá a esa confianza. Deja
actuar libremente a una persona y
habitualmente actuará de manera
responsable; si no actúa así,
muéstrale pacientemente su error y
sigue dejándole actuar libremente".

Strathmore rompió también las
convenciones sociales con el primer
equipo de rugby interracial. Los
africanos nunca habían jugado antes
al rugby, porque era un juego de
blancos, así que el equipo no pasó
inadvertido. El primer partido que
jugó el 8 de junio de 1961 mereció los
siguientes titulares en The East
African Standard: "Presentación del
primer equipo de rugby
multirracial". Y en el Sunday Nation,
el 11 de junio: "Un experimento en el
terreno del rugby". La noticia llegó
hasta Johannesburgo, en África del
Sur, ilustrada con una fotografía



cuyo pie decía: "Estudio de rugby en
blanco y negro".

El experimento obligó a los
estudiantes de Strathmore a vencer
prejuicios ocultos. "El zaguero de
nuestro equipo era blanco y los
delanteros dos robustos africanos -
cuenta Father Gabiola-. Tras el
primer entrenamiento, el zaguero
vino a decirme que no quería jugar.
Le pregunté por qué y, aunque se
resistía a decírmelo, terminó por
confesar que le repugnaba estar tan
cerca de los africanos..." Father
Gabiola se echó a reír. "Era algo
instintivo -comentó- difícil de
desarraigar. Pero lo conseguimos."

Pronto, una media del 80 por 100 de
los alumnos de Strathmore empezó a
ser admitido en la universidad. El
colegio adquirió reputación
internacional y comenzaron a llegar
estudiantes de todos los países
anglófonos de África, así como de



Rwanda y Zaire. La institución se fue
desarrollando y en 1966 se abrió una
Escuela de Contabilidad, en 1978 un
colegio de segunda enseñanza y en
1987 una escuela primaria.

Algunos antiguos residentes de
Strathmore me contaron sus
impresiones. Por ejemplo, Matthew
Ndegwa, que actualmente trabaja
para el gobierno como ingeniero civil
y es cooperador del Opus Dei.

"En el Opus Dei me enseñaron a
tener un orden de prioridades, a
hacer primero lo más importante, a
acabar las cosas, a cumplir con mi
deber. Soy el mayor de doce
hermanos y en mi país es muy
importante que el primogénito dé
ejemplo a los demás. También debe
ayudarles económicamente, pagar su
educación, etc. Eso se lleva más de
un tercio de lo que gano. La
formación espiritual que me dio el
Opus Dei me ayuda mucho a



aprovechar las veinticuatro horas del
día. Me hace ser consciente de mis
responsabilidades y me ayuda a no
olvidarlas."

Bonifacio Ngarachu, actualmente
profesor de contabilidad en
Strathmore, fue antes alumno
residente. Cuando llegó, en 1977, era
ya católico, pero dice que en
Strathmore aprendió a valorar el
trabajo y que le gustaría transmitir a
los demás la idea de que trabajando
se sirve a la patria, se saca la familia
adelante y se beneficia al alma, pues
el trabajo ofrecido a Dios se
convierte en oración. "Pero hay otra
cosa que me sorprendió todavía más
-añade-, aunque tal vez sea
demasiado personal. Tenía muchos
amigos cuando llegué a Strathmore, y
también amigas... Cuando hablé con
el sacerdote le hablé de ellas.
Naturalmente, uno lo hace con
recelo, pero enseguida me di cuenta
de que a éste se le podía contar todo,



como si se tratara de un amigo. Y en
realidad lo era."

Algo más de la mitad de la población
de Kenia es cristiana, y una tercera
parte católica. El número de
habitantes ha aumentado más
deprisa que en ningún otro país,
aunque sólo el 18 por 100 de la tierra
es cultivable. Muchos nativos siguen
viviendo en pequeñas granjas,
esforzándose en cultivar la tierra y
criar algo de ganado, mientras otros
trabajan a tiempo parcial en las
fincas de los grandes terratenientes.

Nada más abandonar Nairobi por
carretera, se encuentra uno con
vastas plantaciones de té y de café,
donde los nativos trabajan durante
toda la jornada por un salario escaso.
Las mujeres, sobre todo, trabajan
muy duro. Se las puede ver
caminando junto al arcén, con
pesadas cargas.



Más al interior del país, donde la
tierra es más seca y hace más calor,
la vida es más dura todavía, pues
cuesta más cultivar los campos y el
rendimiento es menor. La mayoría
de los nativos vive en chozas de
techo de bálago y piso de tierra
batida, como sus antepasados.
Muchos de ellos son nómadas y se
dedican al pastoreo, trasladándose
de un sitio a otro con sus rebaños y
sus escasas pertenencias en busca de
pastos y de agua.

Para quienes se trasladan a las
ciudades, el cambio está lleno de
problemas. Les cuesta mucho
adaptarse a un trabajo regular, a una
vida más agitada y más impersonal, a
costumbres distintas. Y luego está el
problema de las desigualdades
sociales, cuyas dimensiones se me
hicieron patentes en el autobús que
me llevó a Nairobi desde el
aeropuerto: todos los que viajaban
en él eran negros, y a través de la



ventanilla pude ver los chamizos y
los siniestros bloques de viviendas en
que habitan los negros. El escaso
terreno libre, incluidos los islotes
para el tráfico, estaba lleno de
shambas, los matorrales típicos de
Kenia. El número de personas que
esperaba la llegada del autobús en
cada parada iba aumentando a
medida que nos aproximábamos al
centro de la ciudad hasta convertirse
en una multitud abigarrada de
hombres, mujeres y niños que
pugnaban por subir. Era sábado por
la mañana y en las zonas peatonales
podían verse filas y filas de
miserables tenderetes consistentes a
veces en un simple. trozo de tela
extendido en la acera y rodeado por
un cordón de nylon.

Al otro lado de la ciudad, donde
vivían los blancos y los negros ricos,
todo cambiaba. Las casas eran
impresionantes, incluso en
comparación con las de los países



desarrollados, con espléndidos
jardines, anchas avenidas y altos
setos. Este contraste enorme entre
ricos y pobres es una de las cosas
contra las que Kenia tiene que
luchar. Hasta ahora ha logrado evitar
las convulsiones sociales y políticas
de que han sido víctimas otras
naciones africanas, pero el futuro no
está garantizado. Sólo una mayor
justicia social y una resuelta
disposición a reducir esas
desigualdades pueden ser un factor
de seguridad.

Parte esencial de la justicia social, tal
como es promovida por las
enseñanzas morales de la Iglesia
católica -y, por tanto, por el Opus
Dei-, es la acción que llevan a cabo
las personas. Las estructuras no
bastan por sí mismas para garantizar
la justicia y la armonía social. Por
buenas que sean, el egoísmo y la
corrupción de las personas pueden
hacerlas ineficaces.



Después de comer, en Nairobi,
mantuve una larga conversación con
Wilson Calunge, adjunto a la
dirección de una compañía
petrolífera y miembro del Opus Dei.
"Una de las cosas que más me
atrajeron de la Obra -me dijo- fue
que, aunque quienes trabajan aquí
no habían nacido en Kenia, estaban
más interesados que nosotros en el
desarrollo de este país. Estaba claro
que eso se debía a la formación que
habían recibido. Gracias al Opus Dei
he llegado al convencimiento de que
si nosotros, los keniatas, no nos
interesásemos más por nuestros
compatriotas menos favorecidos, los
ricos serán cada vez más ricos y los
pobres cada vez más pobres. Si no
asumimos nuestros deberes, nuestra
sociedad será cada vez más clasista."

Patrick Mwaniki, profesor de Física y
Matemáticas en Strathmore, me dijo
que, antes de conocer el Opus Dei,
sus metas en la vida eran ganar



mucho dinero, tener una buena casa,
un buen coche y llevar una vida lo
más cómoda posible. "Ahora, esas
cosas, para mí, carecen de
importancia. Son sólo medios, no
fines. El Opus Dei me ha hecho
cambiar mis ambiciones, de tal
forma que lo que ahora busco es
servir a la gente, a la sociedad, no
satisfacer mi egoísmo." Patrick me
dijo también que, de estudiante,
había pertenecido a la Young
Christian Association y a otras
asociaciones de debate y ecologistas,
y que tenía ambiciones políticas,
pero que, ahora, el trabajo que
realizaba le llenaba por completo.
"Sé que lo que hago tiene una
influencia real en la sociedad. A
través del sistema de tutoría, en
Strathmore se llega a conocer
perfectamente a los estudiantes, uno
a uno. He tenido alumnos
considerados como "casos perdidos"
que, al cabo de dos o tres años,
estaban completamente reformados.



Parecían otros. Eso es muy
gratificante.".

Kianda Secretarial College, la
primera escuela multirracial
femenina de Kenia, es otra
realización del Opus Dei en Nairobi,
en este caso de la sección de mujeres.
Comenzó con-diecisiete alumnas,
todas ellas europeas, y cuando una
joven de origen asiático quiso
matricularse, los vecinos no lo
consintieron. También en este caso
se planteó el problema de encontrar
terrenos "no segregados". Cuando
por fin se encontraron unos
apropiados a diez kilómetros del
centro de Nairobi, en Waiyaki Way,
Kianda se convirtió en la primera
escuela de secretariado para mujeres
de todas las razas. Un periódico llegó
a decir que, si alguien veía chicas de
distintos colores paseando juntas por
las calles, seguro que eran alumnas
del Kianda College.



Con todo, las reacciones a menudo
hostiles no facilitaban las cosas. Pero
la discriminación racial no era la
única. Estaba también la derivada
del sexo. A comienzos de los años
sesenta, la mayoría de las mujeres
africanas desempeñaban los empleos
peores, si, es que tenían alguno; sus
salarios eran miserables, sus
condiciones de vida y su vestuario
humildísimos. De hecho, casi
ninguna podía sufragar los gastos de
unos cursos de secretariado como los
que se impartían en Kianda. Por eso,
se procuró que algunas firmas
importantes subvencionaran la
escuela, para establecer un sistema
de becas. Así fue posible que
bastantes jóvenes hiciesen una
carrera y al mismo tiempo ayudasen
a sus familias.

En 1963, cuando se produjo la
independencia, Kianda era el único
centro de enseñanza en que
estudiaban nativas africanas.



Los fines de Kianda son los mismos
que los de Strathmore e idénticos sus
desafíos. En 1966 se abrió una
residencia para aquellas alumnas
que acababan de llegar a Nairobi y
no tenían donde alojarse. Las 5.000
estudiantes que hasta ahora han
pasado por la escuela procedían no
sólo de Kenia, sino también de
Etiopía, Zambia, Sudán, Nigeria,
Lesotho y Rwanda. Hasta 17 naciones
han estado representadas en Kianda,
lo que hacía decir a un periódico de
Kenia en 1980: "Actualmente, el
status panafricano de Kianda es un
modelo para otros países del
continente".

En 1977, Kianda abrió un colegio de
segunda enseñanza, que, como hacía
notar en 1984 el Daily Nation, en sólo
siete años se convirtió en uno de los
diez mejores de Kenia.

Uno de los objetivos de Kianda, lo
mismo que de Strathmore, consiste



en ayudar a las estudiantes a superar
diferencias raciales y tribales y a
fortalecer su carácter. Se anima a los
alumnos a leer más y a mejorar su
nivel cultural. En Kianda se dice a las
jóvenes que Kenia no sólo necesita
secretarias eficientes que sepan a la
perfección taquigrafía y
mecanografía, sino también mujeres
maduras con iniciativa, personalidad
y responsabilidad. Una de las
directoras de la escuela, Olga Martín,
habla de "personas que puedan
llevar una oficina, no sólo escribir a
máquina".

Algunas ex alumnas son ahora
profesoras en la escuela. Otras -la
mayoría- trabajan en distintas
empresas, comercios, cooperativas
rurales, etc.

La señorita Martín, que llegó a
Nairobi en 1960, me dijo que Kianda
no se limita a formar
profesionalmente a las alumnas, sino



que también procura ayudar a
quienes ya son cristianas a mejorar
su vida, de tal forma que su
cristianismo impregne todo cuanto
hacen. "Monseñor Escrivá hablaba a
menudo del peligro de llevar una
especie de doble vida, una de cara a
Dios los domingos y en ocasiones
muy especiales, y otra, profesional y
social, al margen de lo divino."

La sucesora de Olga Martín, Miss
Constance Gillian, me subrayó que en
Kianda se procura también que las
alumnas desarrollen ciertas virtudes
humanas, como la generosidad, la
reciedumbre, la ecuanimidad, la
tenacidad, el sentido común, etc.

Si se tiene en cuenta el tipo de
formación profesional que se
imparte en Kianda, lo mismo que en
otros centros del Opus Dei, es
evidente que la Obra no limita la
misión de la mujer a las tareas del
hogar. Preguntado al respecto en una



entrevista, Monseñor Escrivá dijo
que él creía que no existía un
conflicto real entre vida de familia y
vida social: "pienso que insistir en la
contraposición sistemática -decía-...
llevaría fácilmente, desde el punto de
vista social, a una equivocación
mayor que la que se trata de corregir
(es decir, que la mujer debe
dedicarse exclusivamente a las
tareas domésticas), porque sería más
grave que la mujer abandonase la
labor con los suyos.

Tampoco en el plano personal se
puede afirmar unilateralmente que
la mujer haya de alcanzar su
perfección sólo fuera del hogar:
como si el tiempo dedicado a su
familia fuese un tiempo robado al
desarrollo y a la madurez de su
personalidad. El hogar -cualquiera
que sea, porque también la mujer
soltera ha de tener un hogar,es un
ámbito particularmente propicio
para el crecimiento de la



personalidad. La atención prestada a
su familia será siempre para la mujer
su mayor dignidad: en el cuidado de
su marido y de sus hijos o, para
hablar en términos más generales, en
su trabajo por crear en torno suyo un
ambiente acogedor y formativo, la
mujer cumple lo más insustituible de
su misión y, en consecuencia, puede
alcanzar ahí su perfección personal.

Como acabo de decir, eso no se opone
a la participación en otros aspectos
de la vida social y aun de la política,
por ejemplo. También en esos
sectores puede dar la mujer una
valiosa contribución, como persona,
y siempre con las peculiaridades de
su condición femenina; y lo hará así
en la medida en que esté humana y
profesionalmente preparada. Es
claro que tanto la familia como la
sociedad necesitan esa aportación
especial, que no es de ningún modo
secundaria".



En Kenia, pregunté a varias mujeres
del Opus Dei en qué medida la Obra
había influido en su vida. Una de
ellas, Mrs. Zipporah Wandera,
conversa al catolicismo y miembro
del Opus Dei, había sido abogada del
Tribunal Supremo de Kenia y, al ser
nombrada concejal del
Ayuntamiento de Nairobi, la prensa
local se ocupó de ella, por ser la
primera mujer que accedía a ese
cargo. La señora Wandera me recibió
en su despacho, rodeada de libros,
papeles y los despachos de sus
colegas varones.

"En mi trabajo -me dijo- tengo que
relacionarme con jefes de
departamento y a menudo surgen
dificultades. Siempre hay políticos
que se enfadan porque no les gusta
cómo hace una las cosas o porque no
hace lo que le piden. Los africanos
varones suelen despreciar la opinión
de las mujeres, pues es lo que les han
enseñado. Pero la dirección



espiritual que he recibido me ayuda
a ser valiente y a no arredrarme ante
nadie, ni siquiera ante mis
superiores. Si pienso que están
equivocados, se lo digo.

Eso no quiere decir que el Opus Dei
se inmiscuya en mi trabajo. El Opus
Dei me da formación espiritual y me
ayuda a conocer mejor las
enseñanzas de Cristo, pero nadie me
dice cómo he de resolver mis
problemas profesionales. Nunca he
oído que el Opus Dei interfiera estos
asuntos. Por eso me siento tan a
gusto en él."

La señora Irene Njai creció en una
zona rural, pero le dieron una beca
para realizar estudios sociales en
Italia, donde obtuvo el título de
asistenta social. Sin embargo, cuando
yo la conocí trabajaba en las oficinas
de unas líneas aéreas, pues, según
me dijo, no podía aceptar la política
anticonceptiva del gobierno.



"Cuando conocí el Opus Dei, aprendí
a convertir el trabajo en oración.
Aunque era católica desde hacía
tiempo, nadie me había hablado de
ello; sabía, sí, que tenía que rezar,
pero nadie me había dicho que podía
convertir el trabajo en oración, que
podía ofrecer una hora de trabajo -
por tal cosa y dos horas por otra.
Cuando lo supe, me pareció
maravilloso.

Y no sólo son cosas grandes las que
se pueden ofrecer a Dios. Cuando
alguien entra en mi despacho, me
digo: es un hijo de Dios, tiene un
alma inmortal; y trato de ayudarle lo
mejor que puedo. A veces es un
cliente que viene a reclamar y que
está muy enfadado, pero yo procuro
sonreír, y a menudo cambia por
completo de actitud.

Claro que una no es perfecta, ni
mucho menos, pero procurando
esforzarse en pequeñeces se



consiguen buenos resultados.
Además, así la jornada se convierte
en algo que merece la pena. Para
quien no lo ve así, los días carecen de
significado. Cada jornada puede
llegar a ser algo horrible, que
espanta, como antes me espantaba a
mí. Pero cuando se descubre que el
trabajo no es un castigo, una
tragedia, sino algo con lo que se
puede disfrutar, la vida cambia.

Hay otra cosa que tengo que
agradecer con toda mi alma a
Monseñor Escrivá: la idea del
matrimonio como una vocación, su
exaltación del amor humano. Nunca
se lo había oído decir a nadie. Había
leído muchos libros antes de conocer
el Opus Dei, pero ninguno que
pusiese de relieve el sentido
vocacional del matrimonio como
hacía en los suyos Monseñor Escrivá.
Nadie me había hablado así del
matrimonio, mostrándome la vida
matrimonial como un camino de



salvación para mí y para mi marido.
Y luego está la idea de que somos el
corazón de la familia y hemos de
estar siempre al servicio de los
demás. Como Monseñor Escrivá solía
decir, hemos de poner los corazones
en el suelo para que los demás
puedan pisar blando."

La casa, de madera sin devastar, era
diminuta; el techo, de hojalata; una
lámpara de petróleo, la única
iluminación. Martín Ngigi y su
esposa, Jacinta, me habían invitado a
cenar. Él es un campesino
tradicional, propietario de dos acres
de tierra "shamba", donde había
sembrado gran parte de los
componentes de los platos que
comimos: el maíz y el pollo de un
pastel de ave que llaman ugali, y el
sukumawiki, una verdura parecida a
las espinacas. Ella, además de madre
de seis hijos, es empleada de banca y
cooperadora del Opus Dei.



"Cuando entré en contacto con el
Opus Dei -me contó-, tenía sólo dos
hijos y había decidido no tener más.
Pero entonces vi lo bueno que era un
corazón cristiano en una gran
familia y ahora que tengo seis me
siento mucho más feliz."

Uno de los más pequeños, Josemaría,
de nueve años, aprovechó la ocasión
para susurrarle a un amigo que
estaba conmigo que así "había
venido al mundo". "Nací en 1976, al
año siguiente de la muerte de
Monseñor Josemaría", explicó.

"Yo pensaba entonces -continuó
diciendo la señora Ngigi- que
trabajar en el banco y al mismo
tiempo llevar la casa era una carga
terrible, pero ahora se me hace
ligera. Hay días que hasta me resulta
divertido."

Esther Lanoi Kuronoi pertenece a la
tribu de los Masai, famosa por el celo
con que conserva las antiguas



tradiciones. Los Masai son pastores y
se alimentan fundamentalmente de
leche mezclada con la sangre de las
vacas de sus ganados. De niña, Esther
recorrió las polvorientas mesetas,
con las gentes de su tribu, pero luego
se matriculó en la Escuela Kibondeni
de Administración Institucional, obra
corporativa del Opus Dei destinada a
dar una oportunidad a las jóvenes
que no pueden cursar estudios
regularmente. Para algunas de ellas,
Kibondeni es, en efecto, la única
manera de romper con un entorno
tribal en el que los hombres suelen
tener de seis a doce esposas, que, por
supuesto, realizan las labores más
duras.

En Kibondeni, Esther ha realizado
durante dos años estudios de
nutrición, dietética, administración,
aritmética, puericultura, sociología e
idiomas, obteniendo al final el
correspondiente Certificado Nacional
de Institutional Management.



También ha seguido clases de
formación religiosa, a cargo de
miembros del Opus Dei.

"Vine a Kibondeni hace dos años -me
dijo-. Siempre he sido católica, pero
aquí he aprendido a llevar un plan
de vida espiritual y a santificar mi
trabajo, es decir, a ofrecérselo a
Dios."

Esther me dijo también que no hay ni
asomo de tribalismo en Kibondeni.
"Las profesoras insisten en que todos
somos hijos de Dios, sea cual sea la
tribu de procedencia o el color de la
piel." Las alumnas lo comparten
todo. Una de ellas, perteneciente a
una tribu rival de los Masai, era
amiga de Esther. "En casa nunca
hubiese podido hablar con ella, pero
aquí nos gastamos bromas y nos
reímos mucho. Somos buenas amigas
y vamos de la mano..."

La experiencia de Kenia pone de
relieve algo muy importante: por qué



el Opus Dei encuentra oposición por
ciertas cosas en unos países y en
otros no. No es, por supuesto, porque
la Obra actúe de manera distinta
según los países, no, sino porque las
costumbres varían. Apoyar la
igualdad de derechos para la mujer
puede crear problemas en países
donde las mujeres están postergadas,
pero decir que la mujer puede
realizarse también como madre y
ama de casa tal vez atraiga las iras de
ciertos sectores "progresistas" en
países muy desarrollados.

Los miembros del Opus Dei fueron a
Kenia porque pensaban que había
llegado el momento de trabajar para
llevar a Dios a gentes de todas las
razas de aquel país. Si todavía no han
ido a África del Sur es porque la
política de apartheid se lo impediría.

Ahora bien, el que en Kenia el Opus
Dei haya hecho especial hincapié en
evitar a toda costa la discriminación



racial no quiere decir que ése sea su
objetivo, ya que el Opus Dei no es en
absoluto una institución que tenga
una finalidad humana concreta. Algo
que se ve claramente en España.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/iv-kenia-
luchando-contra-la-discriminacion/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/iv-kenia-luchando-contra-la-discriminacion/
https://opusdei.org/es-es/article/iv-kenia-luchando-contra-la-discriminacion/
https://opusdei.org/es-es/article/iv-kenia-luchando-contra-la-discriminacion/

	IV. KENIA. Luchando contra la discriminación

