opusdei.org

Invisible a los ojos
de los hombres

“Huellas en la nieve”, biografia
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

11/01/2012

En la tarde del 2 de octubre de 1928
el Opus Dei contaba con una sola
persona: un sacerdote de veintiséis
anos al que se le habia dado una luz
que ya nunca palideceria y un
impulso para «materializarla» que ya
nunca perderia su vigor. Se puede
decir, pues, que, en sentido estricto,
Monsefior Escriva de Balaguer fue



Fundador del Opus Dei solo desde el
momento en que los primeros
perseveraron junto a él. Es decir, que
aun tenia que transmitir a otros lo
que él habia recibido. Ahora bien,
ien qué consistia...? Es imposible
expresarlo con mas fuerza, claridad
y concision que el escrito de la
postulacion para la Causa de
Beatificacion, en el cual se dice: «Le
pidio Dios que dedicara su vida
entera a promover, en servicio de la
Iglesia Santa, esta tarea sobrenatural
-a la que mas adelante llamaria Opus
Dei-, cuyo fin consiste en que
personas de toda condicion social -
comenzando por los intelectuales,
para llegar después a todos-, con una
especifica llamada de Dios y
conscientes de la grandeza de la
vocacion cristiana, se esfuercen por
buscar la santidad y ejerciten el
apostolado entre sus compafieros y
amigos, cada uno en su propio
ambiente, profesion y trabajo en el
mundo, sin cambiar de estado» (37).



Esta definicion, tan concisa, de lo que
es el Opus Dei incluye un nucleo que
el sucesor del Fundador, Alvaro del
Portillo, resumia con las siguientes
palabras en el primer aniversario de
la muerte del Fundador: «La
conviccion basica, la raiz de todo el
mensaje espiritual de Mons. Escriva
de Balaguer era la urgente necesidad
de buscar la santidad personal en
medio del mundo» (38). Desde el
principio, y hasta nuestros dias, el no
poder (o0 no querer) comprender las
ultimas once palabras de esta cita ha
sido el obstaculo principal, no sélo
para apreciar debidamente y
enjuiciar justamente el Opus Dei,
sino para un renacer espiritual de
muchas personas. Esa
incomprension se manifiesta en
muchos casos -especialmente por
parte de esos cristianos
aburguesados que consideran que la
santidad no es mas que una palabra
de un vocabulario eclesiastico
«pasado de moda»- en la candida



respuesta: «Pero jsi eso no es nada
nuevo, si es algo totalmente normal y
corriente!» Indudablemente, el exigir
que los bautizados sean santos no es
nada nuevo; es tan viejo y tan nuevo
como la exigencia del Sefior: «Sed
vosotros perfectos, como vuestro
Padre Celestial es perfecto» (Mt 5,48);
o como la afirmacion de San Pablo en
su Epistola a los tesalonicenses: «Esta
es la voluntad de Dios: vuestra
santificacién» (1 Tes 4,3). Pero
cuando los cristianos corrientes, o
sea, no los religiosos (que han
recibido la llamada especifica a
apartarse del mundo), ni aquellos
sacerdotes y laicos que, ex officio,
tienen que servir a la Iglesia, sino los
cristianos que podriamos llamar
(permitaseme una imagen militar) la
«clase de tropa de Cristo»; cuando
éstos se toman en serio la vocacion a
la santidad (es decir, a la
identificacion con Cristo en medio de
su vida cotidiana, convirtiendo
precisamente esa vida cotidiana en



un servicio continuo al Sefior),
entonces esa «verdad tan sabida»
tiene una fuerza capaz de renovar el
mundo y la humanidad entera. El
pulso de la presencia de Dios en su
vida se comunicara también a otros
precisamente a través del trabajo
que los une, un trabajo que es, a la
vez, medio y expresion de la santidad
personal: «Pienso -decia Mons.
Escriva de Balaguer en 1968 a dos
periodistas italianos- que la santidad
llama a la santidad (...) Mi unica
receta es ésta: ser santos, querer ser
santos, con santidad personal» (39).
Pero la concrecion de esta santidad
personal (y con ello se cierra el
circulo) se da, para los laicos
normales y corrientes, en el trabajo
profesional y a través de ese trabajo.
Un trabajo «santificado» de esta
manera «santifica», es decir, lleva a
una presencia creciente de Cristo en
el mundo, también porque es
contagioso: es camino y medio para
acercar a Dios a los que seran sus



cooperadores; dicho con una sola
palabra: es apostolico.

«Renovad el mundo -escribia el
Fundador de la Obra en 1932- en el
espiritu de Jesucristo, colocad a
Cristo en lo alto y en la entrafia de
todas las cosas. Venimos a santificar
cualquier fatiga humana honesta: el
trabajo ordinario, precisamente en el
mundo, de manera laical y secular,
en servicio de la Iglesia Santa, del
Romano Pontifice y de todas las
almas» (40). Y ocho afios mas tarde,
en 1940, advierte a los miembros del
Opus Dei: «Quiere el Sefior que solos,
con el apostolado personal de cada
uno, o unidos a otras gentes -quiza
alejadas de Dios, 0 aun no catolicas,
ni cristianas-, planeéis y llevéis a
cabo en el mundo toda clase de
serenas y hermosas iniciativas, tan
variadas como la faz de la tierra 'y
como el sentir y el querer de los
hombres que la habitan, que
contribuyan al bien espiritual y



material de la sociedad y puedan
convertirse para todos en ocasion de
encuentro con Cristo, en ocasion de
santidad... Por eso os he repetido
tantas veces que la vocacion
profesional de cada uno de nosotros
es parte importante de la vocacion
divina; por eso también el apostolado
que la Obra realiza en el mundo sera
siempre actual, moderno, necesario;
porque mientras haya hombres
sobre la tierra, habra hombres y
mujeres que trabajen, que tengan
una determinada profesion u oficio -
intelectual o manual-, que estaran
llamados a santificar, y a servirse de
su labor para santificarse y para
llevar a los demas a tratar con
sencillez a Dios » (41)

.Josemaria Escriva de Balaguer se
refirio constantemente, a lo largo de
su vida, a esa unidad inseparable:
santidad-trabajo-apostolado; unidad
que expresa para cada bautizado su
situacién basica en el mundo, una



situacion que Jesucristo mismo ha
instaurado. Tener una conciencia
clara de esta unidad es condicion
sine qua non para los cristianos que
quieren vivir en el mundo sin ser
mundanos y sin mentalidad de
ghetto separado. Monsefior Escriva
lo expresaba con energia: «Pensar
que esa toma de conciencia significa
dejar la vida normal, es una idea
legitima solo para quienes reciben de
Dios la vocacion religiosa, con su
contemptus mundi, con el desprecio
o0 la desestima de las cosas del
mundo; pero querer hacer de este
abandono del mundo la esencia o la
culminacion del Cristianismo es
claramente una enormidad» (42).

Cuando el Fundador del Opus Dei
decia estas palabras, la Obra tenia ya
cuarenta afios, estaba presente en
varias docenas de paises, habia
superado graves peligros -incluso la
posibilidad de ser destruida o
deformada- y se hallaba en



momentos de irrefrenable
expansion. Las dos cosas, tanto las
apreciaciones falsas y la persecucion
como la multiplicacion de focos
apostolicos en todo el mundo, son
consecuencia inmediata del mensaje
central de Monsefor Escriva de
Balaguer: el lugar para la santidad y
la santificacion es, para la inmensa
mayoria de los cristianos, el mundo
(entendiendo por «mundo» la
complejidad de la vida humana
sobre la tierra). Los bautizados estan
integrados en €él; desde, dentro, ellos
mismos, cuando intentan «hacerse
semejantes a Cristo» -«cristificarse»-,
«cristifican» también el mundo: en
esto consiste la vocacion laical,
universal. Por el contrario, una
vocacion particular, especial, lleva a
retirarse de la tarea que compete a
todo bautizado -la santificaciéon de la
materia mundi- y del duro trabajo en
medio de la calle y los afanes
cotidianos. La vocacion religiosa es
una vocacion especial, reservada



siempre a unos pocos, que requiere
una gracia particular y tiene un
sentido especifico. Lo diré de un
modo metaforico: se esfuerza por
recubrir el cuerpo de la humanidad
con una fina red de vasos sanguineos
por los que puede circular la gracia
divina, aun cuando el cuerpo sufra
bajo hipotermia o bajo trastornos del
riego sanguineo. El estado religioso
es -y seguird siendo- un bastion de la
Iglesia, un reducto que garantiza que
nunca dejara de haber entrega total a
Cristo, ni siquiera cuando en lo que
se suele llamar el «pueblo fiel» se
extienda la frialdad de los corazones
y se adoren diversos becerros de oro
bajo cualquiera de sus multiples
denominaciones. No cabe duda de
que estos reductos deben
permanecer intactos (esto es
importante, y seria ceguera el
debilitarlos o demolerlos como se
hizo en la época del protestantismo),
porque han sido, a menudo, origen



de renovaciones efectivas e incluso
salvadoras para toda la Iglesia.

El nacimiento del Opus Dei supuso
un gran paso para traspasar ese
umbral de la nueva etapa que
iniciaba la Iglesia: la cristianizacion
del mundo desde dentro. Pero si
Monsefior Escriva de Balaguer se
hubiera limitado a poner sus
pensamientos por escrito, por
ejemplo en un libro titulado
«Secularidad y santidad»,
seguramente hubiera alcanzado
amplio renombre como escritor
teoldgico y ascético; en escritos de
otros autores se hubiera expresado
asentimiento o desacuerdo, o se
hubieran modificado sus ideas; quiza
se hubiera iniciado «una interesante
controversia» 0 una «notable
discusion» de fin y efectos
imprecisos... Ahora bien, la novedad
no consistia realmente en
transformar la frase «aunque tan
solo eres un laico en el mundo



puedes santificarte» en esta otra:
«Porque eres un laico en medio del
mundo puedes y debes santificar el
mundo y santificarte td mismo en
él»; la verdadera novedad -casi una
provocacion- consistia en reunir a su
alrededor «<hombres del mundo»,
ensefiandoles -jcon su propia vida!-
como se realiza esto en la practica.

Hay que aclarar todavia un punto: la
existencia del Opus Deij, el hecho de
que viera la luz del mundo el 2 de
octubre de 1928, es algo que, al
principio, permanecio oculto (43);
fue nada mas que un estimulo
interior en el alma de un sacerdote,
una semilla espiritual de la que tan
solo se percat6 quien la habia
recibido (al principio, ni siquiera él
mismo encontraba un nombre para
ese fendmeno), un crecimiento en él,
una preparacion de la siembra y de
la busqueda de los primeros... Y todo
esto se desarrolld sin llamar la
atencion, en la vida cotidiana y



profesional de don Josemaria. Todo
sucedia en el seno del anoni mato,
muy por debajo del nivel que suele
ser necesario para suscitar el interés
publico. Hacia fuera, al principio, no
cambi¢ absolutamente nada.
Monsefior Josemaria Escriva no
actué como suelen hacerlo los
«fundadores» de iniciativas humanas
de cualquier tipo. Estos suelen hacer
declaraciones y presentar
programas, explicando los motivos,
los fines, los medios y las actividades
previstas; luego hacen propaganda,
publican anuncios y se preocupan de
su presencia publica... El nacimiento
y el desarrollo del Opus Dei no tuvo
lugar de esa manera. Su Fundador no
emitio un «escrito programatico» en
el que expusiera, por ejemplo, la
situacion del cristianismo en general,
el de la Iglesia Romana en particular
y las medidas que se deberian tomar
para promover una entrega total de
los laicos, sobre todo teniendo en
cuenta la situacion especial en



Espafa y considerando también los
consejos evangeélicos.

Tampoco fundo enseguida una
«Asociacion» que practicara estos
«principios», ni redacto unos
estatutos que le permitieran empezar
a captar miembros. Aunque siempre
ha habido y habra fundadores y
fundaciones de este tipo (porque es
algo perfectamente legitimo), el
Fundador del Opus Dei no actuo asi.
La Obra naci6 y empez0 a crecer
como todo lo que tiene vida propia,
como todo lo que no se ha edificado
artificialmente ni se ha construido
con arreglo a un plan; es decir, como
una planta que crece en silencio, con
calma, a partir de una simiente
diminuta...

«El Sefior -asi se expresaba Mons.
Escriva de Balaguer afios mas tarde-
quiso poner esta semilla maravillosa
de su obra en el corazon de aquel
pobre sacerdote para que comenzara



en la oscuridad, sin ruido, pero
decididamente, tozudamente» (44).

Ademads de atender el Patronato de
Enfermos de las Damas Apostolicas,
don Josemaria ejercia actividades
docentes en la «<Academia
Cicuéndez», donde, durante los afios
1927-31 (y quiza también en
1931-32), dio cursos de Derecho
Romano y de Derecho Candnico. Este
tipo de institucion, desconocido en
Alemania, es comparable a las
escuelas de Derecho inglesas,
surgidas ya en el siglo XV. La
Academia, que servia para completar
y profundizar los estudios
universitarios, habia sido fundada
por el sacerdote, abogado y tedlogo
José Cicuéndez, quien la dirigio hasta
1930. El profesorado lo formaban
doctores y licenciados en Derecho o
en Filosofia y Letras, laicos en su
mayor parte. Normalmente, las
clases tenian lugar por la tarde; la
mayoria de los asistentes eran



estudiantes de Derecho que querian
hacer los exdmenes en la
Universidad como alumnos libres,
aunque también acudian alumnos de
otras carreras. Por término medio,
participaban unos diez o quince
estudiantes en cada curso. Llama la
atencion el que muchos alumnos de
esta Academia llegaran a ocupar
posiciones notables en la vida
profesional. Salvador Bernal, en sus
«Apuntes biograficos», narra la
sorpresa de los universitarios al
enterarse de que aquel sacerdote que
les daba clase y les impresionaba por
su aspecto cuidado, su cultura y sus
dotes intelectuales era a la vez un
sacerdote que se ocupaba
incansablemente de los pobres; les
parecio tan extrafio que decidieron
asegurarse, por lo que algunos le
siguieron, para cerciorarse de que
era verdad (45). El que realmente
aquello constituyese una sorpresay
les causara «sensacion» deja entrever
que, por aquel entonces, la vida



cristiana y el concepto que se tenia
de ella debia estar bastante
anquilosada.

Lo que a los demas les parecia
extraordinario, para el Fundador del
Opus Dei era lo normal en un
sacerdote, y era, ademas,
absolutamente necesario para el
desarrollo del Opus Dej, tal como
Dios se lo habia mostrado. Cuando,
afos después, hablaba de los
«fundamentos» que habia empezado
a poner, se referia a su servicio
sacerdotal entre los pobresy
enfermos de Madrid, un servicio que
también seguid prestando después
del 2 de octubre v, si cabe, con una
intensidad aun mayor. Este servicio,
prestado por amor, es el que dio el
alimento necesario al Opus Dei en
esa primera época. El alimento
consistia en las oraciones de los que
sufrian, en el ofrecimiento de sus
dolores y penas por una «obra de
Dios» que no conocian; y el



ofrecimiento no era otra cosa que la
respuesta a la entrega de un
sacerdote que se lo pedia. Gracias a
un informe de las «Damas
Apostdlicas» que hace referencia al
afio 1927, sabemos que visitaron a
unos cinco mil enfermos; que mas de
tres mil de ellos recibieron los
Sacramentos de la Penitencia y de la
Eucaristia, y unos quinientos el de la
Uncion de los Enfermos; que se
bautizaron mas de cien y se casaron
unas ochocientas parejas (46).
Cuando don Josemaria llegaba al
Patronato, encontraba encima de su
mesa un monton de notas que le
indicaban a qué parte de las
barriadas extremas tenia que ir para
visitar a los enfermos o para
atenderles en sus ultimas horas. Se
conservan cientos de estas fichas, en
algunas de las cuales se pueden leer
todavia los numeros que don
Josemaria escribia para poder
preparar el itinerario (47). Eran
caminos nada comodos y visitas nada



agradables. En los afios veinte y
treinta, en Espafia, y sobre todo en
las ciudades industrializadas, iba
creciendo la pérdida de la fe, el
desprecio por la Iglesia y el odio a los
sacerdotes (en otros capitulos nos
referiremos a las causas de estos
fenomenos). Era frecuente que a los
sacerdotes y religiosos -facilmente
reconocibles por la vestimenta- se les
insultara y se les amenazara. En
algunos casos incluso se llegaba a
escupirles o apedrearles y las
blasfemias estaban a la orden del
dia: y todo esto fue cobrando mayor
virulencia hasta la Guerra Civil.
Hacia falta mucha valentia para
realizar una labor caritativa y
pastoral en las barriadas obreras y
en las zonas pobres de Madrid (48).
Fueran sacerdotes, religiosos o laicos,
iban no porque alguien les llamara,
sino casi siempre contra la voluntad
del enfermo, moribundo o persona
hundida moral o socialmente. Venian
por iniciativa propia o porque algun



alma misericordiosa habia
intercedido: quiza una abuela
piadosa o la mujer a la que le
quedaba un resto de fe o que
sencillamente tenia miedo ante la
muerte. Pero se les recibia tal como
se les consideraba: como enemigos.

Don Josemaria consiguio superar la
desconfianza casi siempre. Los
corazones endurecidos se le abrian:
muy pocos eran los que se resistian
ante su actitud, extremadamente
carifiosa y natural, sin un solo deje
de afectacion. «Cuando teniamos un
enfermo que se nos iba a morir lejos
de la gracia -comenta una de las
primeras "Damas Apostdlicas"- se lo
confidbamos a don Josemaria, en la
seguridad de que estaria atendido.
No recuerdo un solo caso en el que
fracasaramos en nuestro

intento» (49).

Como el Fundador del Opus Dei se
entregaba plenamente a Dios, era



capaz de gastarse absolutamente por
los hombres; como no queria reunir
o edificar nada propio, podia repartir
todo lo que recibia; y asi lo hizo
durante toda su vida. Como era
humilde en extremo, mendigé
constantemente, pues mendigar es
parte de la humildad, como regalar
es parte de la alegria; dos cosas que
son tipicas de los nifios y, por eso,
agradables a los ojos de Dios. Y
recibio muchas limosnas, sobre todo
«la limosna de la oracion», que es la
que mas le interesaba. Don Casimiro
Morcillo, entonces un joven
sacerdote que luego haria una
brillante carrera eclesiastica (fue
Obispo de Bilbao y Arzobispo de
Zaragoza y luego de Madrid), cuenta
que un buen dia de 1929, muy de
manana, hacia las seis, cuando iba
por la calle, le paro un clérigo de
aspecto joven a quien habia visto ya
varias veces: «¢Va usted a decir
Misa? ¢Quiere rezar por una
intencién mia?», le preguntd. Es



comprensible que se quedara muy
sorprendido, ya que aquel sacerdote
no le dijo de qué se trataba esa
intencion. Pero don Casimiro
prometio hacerlo y, efectivamente, lo
cumplid. Después, con el correr del
tiempo, don Josemaria y él llegaron a
ser buenos amigos (50). No fue éste
un caso aislado, pues el Funadador
del Opus Dei solia dirigirse a
personas que no conocia, pero en
cuya expresion veia que llevaban
una vida limpia y que se esforzaban
sinceramente por vivir su
cristianismo. En este punto gozaba
de una especial intuicion que iria
creciendo con los afios: era capaz de
ver en las almas en toda su
profundidad, y casi nunca se
equivocaba. Quiza alguno se quedara
sorprendido cuando le pedia que
rezara por una intencion muy
importante que daria mucha gloria a
Dios. Pero algo habia en €l que hacia
que los demas, efectivamente,
rezaran. «Nifio, cuando lo seas de



verdad --dice el punto 863 de
«Camino"-, seras omnipotente.» Los
que le daban la limosna de su
oracion parece que se daban cuenta
de que, en su vida, este punto era
una realidad.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/invisible-a-los-
ojos-de-los-hombres/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/invisible-a-los-ojos-de-los-hombres/
https://opusdei.org/es-es/article/invisible-a-los-ojos-de-los-hombres/
https://opusdei.org/es-es/article/invisible-a-los-ojos-de-los-hombres/

	Invisible a los ojos de los hombres

