opusdei.org

Intervencion del
Prelado en el
Seminario de
Logroiio

"Sacerdote, s6lo sacerdote. San
Josemaria Escriva, modelo de
vida sacerdotal". Titulo de las
palabras que Mons. Javier
Echevarria, prelado del Opus
Dei, pronuncio en el seminario
de Logrorio.

20/01/2003

Agradezco a mi querido hermano en
el episcopado, don Ramon Bua, su



carifosa invitacion a dirigir unas
palabras al clero riojano. Me sugirid
que hablara de la llamada a la
santidad en el sacerdocio ministerial,
siguiendo el ejemplo y las
ensefianzas de San Josemaria Escriva
de Balaguer, recientemente
canonizado por Juan Pablo II, y lo
hago con muchisimo gusto.

En efecto, evocar la figura y las
ensefianzas de este santo sacerdote
constituye para mi un gozo muy
grande. Si, ademas, las personas que
me escuchan son presbiteros, mi
alegria se multiplica, pues conozco
bien el entranable amor -mas aun,
veneracion- que el Fundador del
Opus Dei dispensaba a sus hermanos
en el sacerdocio. {COmo gozaba
cuando tenia la ocasion de reunirse
con ellos! Aprendia de todos y, a
quienes se lo pedian, no tenia
reparos en abrirles su corazdon para
hablarles de los grandes amores de
su vida: Cristo con Maria, la Iglesia y



el Papa, las almas todas. Solia decir
que, en esas ocasiones, se sentia
como quien va a vender miel al
colmenero. Pero era la suya una miel
de tanta calidad, que los que le
escuchaban salian de esas reuniones
con renovados deseos de fidelidad a
la vocacion, con el alma rebosante de
optimismo, decididos a gastarse con
g0z0 en la tarea pastoral y apostolica.

Identidad del sacerdote

Comenzaré mi intervencion con unas
palabras que San Josemaria solia
dirigir a los recién ordenados, pero
que nos sirven también -y quizd mas
especialmente- a quienes llevamos
muchos afios de sacerdocio. Decia:
sed, en primer lugar, sacerdotes;
después, sacerdotes; siempre y en
todo, solo sacerdotes. En esta
afirmacion se transparenta su
altisimo concepto del sacerdocio
ministerial, por el que unos pobres
hombres -que eso somos todos



delante del Sefior- son constituidos
ministros de Cristo y dispensadores
de los misterios de Dios (1 Cor 4, ).
Tan firme era su fe en la
identificacion sacramental con Cristo
que se lleva a cabo en el sacramento
del Orden, que su unico timbre de
gloria, al lado del cual palidecian
todos los honores de la tierra, era
sencillamente ser sacerdote de
Jesucristo.

Los santos, desde los tiempos mas
antiguos, se han detenido a comentar
la dignidad del sacerdocio. Varios
Papas -entre los que recuerdo
especialmente a San Pio X, a Pio XI'y
al actual Romano Pontifice- han
escrito documentos inolvidables, que
han alimentado y continuan
alimentando nuestra vida sacerdotal.
También San Josemaria nos ha
dejado su ensefianza. En una homilia
de 1973, cuando se difundian voces
confusas sobre la identidad del
sacerdote y el valor del sacerdocio



ministerial, resumia su pensamiento
con las siguientes palabras: ésta es la
identidad del sacerdote:
instrumento inmediato y diario de
esa gracia salvadora que Cristo nos
ha ganado. Si se comprende esto, si
se ha meditado en el silencio activo
de la oracion, ;como considerar el
sacerdocio una renuncia? Es una
ganancia que no es posible
calcular. Nuestra Madre Santa
Maria, la mas santa de las
criaturas -mas que Ella so6lo Dios-
trajo una vez al mundo a Jesus; los
sacerdotes lo traen a nuestra
tierra, a nuestro cuerpoy a
nuestra alma, todos los dias: viene
Cristo para alimentarnos, para
vivificarnos, para ser, ya desde
ahora, prenda de la vida futura (1).

El sentido de la grandeza del
sacerdocio le llevaba a cuidar con
esmero su vocacion sacerdotal, de la
que se hallaba cada vez mas
enamorado. Cuando, para atender



los ruegos de quienes estabamos a su
lado, se referia a veces al proceso de
su vocacion, siempre recalcaba la
iniciativa de Dios, que le salio al
encuentro cuando tenia quince o
dieciséis anios. Como bien sabéis, fue
en Logrofo, en diciembre de 1917 o
enero de 1918, donde el adolescente
Josemaria Escriva tuvo los primeros.
presentimientos -de barruntos, los
calificaba- de que el Sefior le llamaba
para algo que no sabia lo que era. No
se le habia pasado por la cabeza la
posibilidad del sacerdocio. Sin
embargo, ante esa accion de Dios,
con el fin de prepararse mejor para
cumplir la Voluntad divina, decidid
ingresar en el Seminario. Con toda
verdad podia afirmar, pasados los
afos, que el arranque de su vocacion
sacerdotal habia sido una llamada
de Dios, un barrunto de amor, un
enamoramiento de un chico de
quince o dieciséis afos (2).



En el Seminario de Logrofio recibio
la primera formacion sacerdotal, que
luego completaria en Zaragoza. Dios
queria que la semilla que iba a
lanzar sobre la tierra el 2 de octubre
de 1928, encontrase un corazon de
sacerdote preparado a fondo para
acogerla y hacerla fructificar. Por
eso, con agradecimiento a Nuestro
Sefior, San Josemaria afirmaba que
su vocacion era -dejadme que insista-
la de ser sacerdote, s6lo sacerdote,
siempre sacerdote. Amaba con
locura esta condicion que,
configurandolo con Cristo, le habia
preparado para ser instrumento, en
manos de Dios, para la fundacion del
Opus Dei.

Dony tarea

Al enumerar las condiciones de los
candidatos al sacerdocio,
antiguamente se prescribia que
deberian elegirse entre hombres que
condujesen una vida honesta. Esta



formulacion, minimalista y ya
superada, le parecia muy pobre a
San Josemaria. Entendemos, con
toda la tradicion eclesiastica -
escribia en 1945-, que el sacerdocio
pide -por las funciones sagradas
que le competen- algo mas que una
vida honesta: exige una vida santa
en quienes lo ejercen, constituidos
-como estan- en mediadores entre
Dios y los hombres (3).

Josemaria Escriva habia recibido, en
el seno de su familia y en el colegio,
una formacion profundamente
cristiana, que comprendia el
conocimiento de la doctrina, la
frecuencia de sacramentos, la
preocupacion concreta por las
necesidades espirituales y materiales
de las personas, como ponen de
relieve testigos de aquella época. Al
recibir la llamada divina al
sacerdocio, su existencia dio un
cambio radical, en el sentido de que
aumento la intensidad y frecuencia



de su trato con Dios y su
preocupacion apostolica por los
demas. Esto le llevé a una madurez
impropia de los afios pero
sobrenaturalmente logica. Se
cumplia en su vida lo que afirma la
Sagrada Escritura: super senes
intellexi quia mandata tua servavi (4),
he adquirido mas prudencia que los
ancianos porque he guardado
fielmente tus mandamientos. Desde
aquellos barruntos, el adolescente
Josemaria empez0 a tomarse en serio
la santidad, tratando de conocery
cumplir fidelisimamente la Voluntad
de Dios.

Cuando el Concilio Vaticano II, en el
capitulo V de la Constitucion
dogmatica Lumen gentium, afronta el
tema de la vocacion de los
bautizados a la santidad, afirma:
«Los seguidores de Cristo, llamados
por Dios no en razon de sus obras,
sino en virtud del designio y gracia
divinos, y justificados en el Sefior



Jesus, han sido hechos por el
Bautismo, sacramento de la fe,
verdaderos hijos de Dios y participes
de la naturaleza divina y, por lo
mismo, realmente santos. En
consecuencia, es necesario que con la
ayuda de Dios conserven y
perfeccionen en su vida la
santificacion que recibieron» (5).

En cuanto miembros del Cuerpo
Mistico de Cristo, en el que hemos
sido injertados por el Bautismo,
todos hemos sido santificados
radicalmente: llevamos en nosotros
mismos el germen e inicio de la vida
nueva que Cristo nos ha ganado con
su Muerte y su Resurreccion. La
consagracion bautismal es la
realidad fundante de la llamada a la
santidad en todos los géneros de
vida. Desde este punto de vista,
atendiendo a la absoluta gratuidad
de lo que hemos recibido, la
santificacion aparece claramente en
su dimension de don: un regalo



inmerecido que nuestro Padre-Dios
nos otorga, en Cristo, por el Espiritu
Santo. Al mismo tiempo, la
santificacion es una llamada
personal, una tarea que se
encomienda a la responsabilidad de
cada cristiano. San Josemaria dira
que es obra de toda la vida (6).

La santidad es, pues, don y tarea.
Entrega gratuita de un bien
inmerecido y, al mismo tiempo,
encargo que hay que llevar a término
con esfuerzo personal, con
correspondencia heroica,
empefandose en un verdadero
compromiso de vida cristiana.

La santidad sacerdotal como don

Al ser una y la misma la condicion
radical de todos los bautizados, todos
-sacerdotes y seglares- estamos
convocados de igual modo a la
plenitud de la vida cristiana. No hay
santidad de segunda categoria: o
existe una lucha constante por



estar en gracia de Dios y ser
conformes a Cristo, nuestro
Modelo, o desertamos de esas
batallas divinas. A todos invita el
Sefor para que se santifique en su
propio estado (7).

Estamos ante una de las intuiciones
fundamentales que San Josemaria
Escriva predicd, por encargo divino,
desde 1928. Al fundar el Opus Dei, el
Sefior le mostro que cada persona ha
de procurar santificarse en el propio
estado, en el género de vida en el que
ha sido llamada, en su propio trabajo
y a través de su propio trabajo, segun
la conocida expresion de San Pablo:
unusquisque, in qua vocatione
vocatus est, in ea permaneat (8).

La santidad, en los sacerdotes y en
los seglares, se edifica, por tanto,
sobre el mismo fundamento: la
consagracion originaria del
Bautismo, perfeccionada por la
Confirmacion. Sin embargo, resulta



evidente que el deber de tender a la
santidad urge especialmente al
sacerdote, que ha sido escogido entre
los hombres y constituido en favor de
los hombres en lo que se refiere a
Dios, para ofrecer dones y sacrificios
por los pecados (Hb 5, 1).

«En contacto continuo con la
santidad de Dios -ha escrito Juan
Pablo II-, el sacerdote debe llegar a
ser él mismo santo. Su mismo
ministerio lo compromete a una
opcion de vida inspirada en el
radicalismo evangélico» (9). Y afiade
en el libro Don y misterio, escrito con
ocasion del quincuagésimo
aniversario de su ordenacién
sacerdotal: «Si el Concilio Vaticano II
habla de la vocacién universal a la
santidad, en el caso del sacerdote es
preciso hablar de una especial
vocacion a la santidad. jCristo tiene
necesidad de sacerdotes santos! jE1
mundo actual reclama sacerdotes
santos! Solamente un sacerdote santo



puede ser, en un mundo cada vez
mas secularizado, un testigo
transparente de Cristo y de su
Evangelio. Solamente asi el sacerdote
puede ser guia de los hombres y
maestro de santidad» (10).

El sacerdote ha sido consagrado dos
veces para Dios: en el Bautismo,
como todos los cristianos, y en el
sacramento del Orden. Por eso, si
bien no puede hablarse de santidad
de primera o segunda categoria -
porque todos estamos invitados a la
perfeccion con la que el mismo Padre
celestial es perfecto (cfr. Mt 5, 48)-,
no cabe duda de que sobre los
sacerdotes recae especialmente el
deber de tender a la santidad.
Releamos unas palabras del
Fundador del Opus Dei que resultan
especialmente clarificadoras. Todos
los cristianos podemos y debemos
ser no ya alter Christus, sino ipse
Christus: otros Cristos, jel mismo
Cristo! Pero en el sacerdote esto se



da inmediatamente de forma
sacramental (11).

En el ejercicio del ministerio para el
que ha sido ordenado, encuentra el
sacerdote el alimento de su vida
espiritual, el material que le hace
arder en el amor de Dios. Por eso,
seria un grave error si otras
aspiraciones u otras tareas
desdibujaran en su alma lo que, para
él, se concreta en algo indispensable
para alcanzar la santidad: la
celebracion cuidadosa y llena de
amor del Sacrificio de la Misa, la
predicacion de la Palabra de Dios, la
administracion de los sacramentos a
los fieles, especialmente el de la
Penitencia; una vida de oracién
constante y de penitencia alegre; el
cuidado de las almas que se le han
confiado, junto con los mil servicios
que una caridad vigilante sabe
dispensar.



Desde que percibid la llamada al
sacerdocio, y mas explicitamente,
desde que fue ordenado sacerdote,
San Josemaria quiso identificarse con
Cristo, ser el mismo Cristo, en el
ejercicio del ministerio sacerdotal y
en toda su existencia. De ahi su vida
de oracion, su celebracion pausada
de la Misa, su “necesidad” de
permanecer largos ratos junto al
Sagrario; y, al mismo tiempo, su
urgencia por buscar a las almas para
conducirlas, en Cristo, por caminos
de santidad. Comprendio que se
puede y se debe llevar una conducta
santa en todos los estados de vida, y
concretamente en el matrimonio; por
eso, desde sus primeros afnos como
pastor, ademas de encaminar a
muchas personas por las vias del
celibato apostolico asumido con
verdadera alegria, alenté a muchas
otras a descubrir la dignidad de la
vocacion matrimonial.



Escribe Juan Pablo II: «El sentido del
propio sacerdocio se redescubre cada
dia mas en el Mysterium fidei. Esta es
la magnitud del don del sacerdocio y
es también la medida de la respuesta
que requiere tal don. jEl don es
siempre mas grande! Y es hermoso
que sea asi. Es hermoso que un
hombre nunca pueda decir que ha
respondido plenamente al don. Es un
don y también una tarea: jsiempre!
Tener conciencia de esto es
fundamental para vivir plenamente
el propio sacerdocio» (12).

San Josemaria Escriva celebraba
cada dia la Santa Misa con pasion de
enamorado, bien consciente de que
por el Sacramento del Orden, el
sacerdote se capacita
efectivamente para prestar a
Nuestro Senor la voz, las manos,
todo su ser (13). Escuchad como
describia en una reunion familiar
ese misterioso eclipse de la
personalidad humana del presbitero,



que en esos momentos se convierte
en instrumento vivo de Dios:

Llego al altar y lo primero que
pienso es: Josemaria, tu no eres
Josemaria Escriva de Balaguer (...):
eres Cristo. Todos los sacerdotes
somos Cristo. Yo le presto al Seiior
mi voz, mis manos, mi cuerpo, mi
alma: le doy todo. Es Fl quien dice:
esto es mi Cuerpo, ésta es mi
Sangre, el que consagra. Si no, yo
no podria hacerlo. Alli se renueva
de modo incruento el divino
Sacrificio del Calvario. De manera
que estoy alli in persona Christi,
haciendo las veces de Cristo. El
sacerdote desaparece como
persona concreta: don Fulano, don
Mengano o Josemaria... {No sefior!
Es Cristo (14).

La santidad sacerdotal como tarea

La grandeza incomparable del
sacerdote se fundamenta en su
identificacion sacramental con



Cristo, que le lleva a ser ipse Christus
y a actuar in persona Christi capitis,
sobre todo en la celebracion
eucaristica y en el ministerio de la
Reconciliacion. Una grandeza
prestada -comentaba San Josemaria
Escriva-, compatible con la
poquedad mia. Yo pido a Dios
Nuestro Seior -aiiadia- que nos dé
a todos los sacerdotes la gracia de
realizar santamente las cosas
santas, de reflejar, también en
nuestra vida, las maravillas de las
grandezas del Sefior (15).

Cada cristiano ha de procurar que su
condicion de seguidor de Jesucristo
se refleje en toda su conducta: la
familia, la profesion, la actividad
social, publica, deportiva... También
en la existencia concreta del
sacerdote, en su vida diaria, ha de
manifestarse su especifica
pertenencia a Cristo. Por el caracter
indeleble recibido en la ordenacion,
se es sacerdote las veinticuatro horas



del dia, no s6lo en los momentos en
los que se ejercita expresamente el
ministerio. Conviene tenerlo muy
presente en la época actual, cuando
van desapareciendo -de nuestra
sociedad multicultural y
multireligiosa- tantos signos que
recordaban a nuestros antepasados
la primacia de Dios y de la vida
sobrenatural. No lo digo con
pesimismo, sino con animo de que
todos nos esforcemos para que no se
pierdan las raices cristianas de
nuestro pueblo, que se manifiestan
también en tradiciones piadosas, en
elementos de la cultura, del arte y de
las costumbres.

A la meta de la santidad, el sacerdote
ha de llegar como por un plano
inclinado, bajo la direccion del
Espiritu Santo, que es quien modela
en los hijos adoptivos de Dios los
rasgos de Jesucristo. En este proceso,
que dura toda la vida, junto a la
accion sobrenatural de la gracia,



resulta decisiva la respuesta docil de
la criatura.

Sin esfuerzo por practicar las
virtudes, sin lucha por desarrollarlas
cotidianamente, con constancia, no
es posible la santidad. ¢En qué se
centran los habitos virtuosos que han
de vertebrar la santidad del
sacerdote? En lo mismo que en los
demas fieles, puesto que todos
estamos llamados a idéntica meta -la
union con Dios- y disponemos de los
mismos medios para alcanzarla. La
diferencia estriba en el modo de
ejercitar esas virtudes. En el
sacerdote, todo debe cumplirse
sacerdotalmente; es decir, teniendo
siempre presente la finalidad de su
vocacion especifica, el servicio a las
almas. Hemos de seguir el ejemplo
del Sefior, que afirmo de si mismo:
Pro eis ego sanctifico meipsum, ut sint
et ipsi sanctificati in veritate (Jn 17,
19).



No cabe, en este breve tiempo,
exponer tan siquiera un elenco
completo de las virtudes
sacerdotales. Me limitaré a presentar
algunas que considero capitales en la
ensefianza y en el ejemplo de San
Josemaria.

Virtudes humanas del sacerdote

Utilizando la metafora de la
construccion -imagen de raices
biblicas-, lo primero que se busca es
un terreno solido. El mismo Cristo
alude a esta necesidad, en la
conclusion del Sermoén de la
Montana, cuando habla del hombre
prudente que edifico su casa sobre
roca, de modo que cuando llegaron
los vientos y las lluvias nada
pudieron contra esa mansion (cfr. Mt
7, 24-25).

En la vida espiritual del cristiano, el
terreno solido del edificio espiritual
se configura por las virtudes

humanas, pues la gracia presupone



siempre la naturaleza. Conviene no
olvidar que el sacerdote no deja de
ser hombre al recibir la ordenacion.
Por el contrario, precisamente por
haber sido sacado de entre los
hombres y constituido mediador
entre los hombres y Dios (cfr. Hb 5,
1), necesita cuidar su preparacion
humana, que le capacita para servir
mejor a las almas.

«Comprende esta formacion -escribe
Mons. Alvaro del Portillo- el conjunto
de virtudes humanas que se integran
directa o indirectamente en las
cuatro virtudes cardinales, y el
bagaje de cultura no eclesiastica
indispensable para que el sacerdote
pueda ejercitar con facilidad -
ayudado, desde luego, por la gracia-
su apostolado» (16). Mi predecesor al
frente de la Prelatura del Opus Dei
subraya los motivos principales que
han de impulsar al sacerdote a
adquirir y desarrollar estas virtudes:
«El primero, como parte de la lucha



ascética normalmente necesaria para
llegar a la perfeccidn; el segundo,
como medio para ejercitar con
mayor eficacia el apostolado» (17).

En la vida y en las ensefianzas de San
Josemaria, destaca este aspecto
basilar de la formacion cristiana y de
la especificamente sacerdotal.
Tenemos numerosas pruebas de esta
afirmacion, desde su infancia hasta
su fallecimiento en 1975. Los testigos
de su labor pastoral se manifiestan
concordes en describirle como un
sacerdote enamorado de Jesucristo,
entregado al servicio de las almas,
con una personalidad fuerte y
armonica, en la que lo humano y lo
sobrenatural se fundian
estrechamente en unidad de vida.
Por lo que se refiere a sus
ensefianzas, resulta paradigmatica la
homilia “Virtudes humanas”,
recogida en el libro Amigos de Dios,
donde se asienta el fundamento
teoldgico de la necesidad de cultivar



las virtudes humanas: la hondura de
la Encarnacion del Verbo, perfecto
Hombre sin dejar de ser perfecto
Dios. En esa homilia analiza las
principales virtudes que un cristiano
y un sacerdote deben cultivar: la
reciedumbre, la serenidad, la
paciencia, la laboriosidad, el orden,
la diligencia, la veracidad, el amor a
la libertad, la sobriedad, la
templanza, la audacia, la
magnanimidad la lealtad, el
optimismo, la alegria.

Sobre el fundamento de la
humildad La humildad es el
fundamento de nuestra vida,
medio y condicion de eficacia (18),
escribe San Josemaria, en sintonia
con la tradicion espiritual del
Cristianismo. Evidentemente se
refiere al fundamento moral, pues el
teologal -como predico con su
conducta y con sus ensefianzas- se
centra en la fe teologal, que nos
conduce a asumir con hondura el



sentido de nuestra filiacion divina en
Cristo. Esta conviccion pone de
relieve ante los hombres la verdad
mas profunda sobre nosotros
mismos y, por tanto, potencia
necesariamente la humildad, que no
refleja otra cosa que aquel “andar en
verdad” de la Santa de Avila: el
caminar en la fe.

Con una fe recia, como base de la
respuesta cristiana, se soslaya el
error de presentar la humildad como
falta de decision o de iniciativa, como
renuncia al ejercicio de derechos que
son deberes. Nada mas lejos del
pensamiento del Fundador del Opus
Dei. Ser humildes -predicaba en una
ocasion- no es ir sucios, ni
abandonados; ni mostrarnos
indiferentes ante todo lo que pasa
a nuestro alrededor, en una
continua dejacion de derechos.
Mucho menos es ir pregonando
cosas tontas contra uno mismo. No
puede haber humildad donde hay



comedia e hipocresia, porque la
humildad es la verdad (19).

Tan importante es esta virtud en la
vida cristiana, que San Josemaria
aseguraba que, 1o mismo que se
condimentan con sal los alimentos,
para que no sean insipidos, en la
vida nuestra hemos de poner
siempre la humildad (20). Y acudia
a una comparacion clasica: no
vayais a hacer como esas gallinas
que, apenas ponen un solo huevo,
atronan cacareando por toda la
casa. Hay que trabajar, hay que
desempenar la labor intelectual o
manual, y siempre apostdlica, con
grandes intenciones y grandes
deseos -que el Seiior transforma en
realidades- de servir a Dios y pasar
inadvertidos (21).

Pero volvamos a considerar el
fundamento teologal, es decir, la fe, y
con la fe, la esperanza: no hay
santidad si no se desarrolla una fe



omnicomprensiva de la realidad, si
no se fomenta -como la fuerza que
impulsa el peregrinar terreno- la
virtud de la esperanza. Desde el
primer momento, el Fundador del
Opus Dei fue bien consciente de que
la mision que Dios le habia confiado
era inmensamente superior a sus
fuerzas. Por eso acudié con
insistencia, sin abandonarlos jamas,
a los unicos medios capaces de poner
a nuestro alcance la omnipotencia
divina: la oracion y el sacrificio. Son
innumerables los testimonios que
documentan como fue mendigando,
por los hospitales y los barrios
marginados de Madrid, como si se
tratase de un tesoro, la plegaria y el
ofrecimiento a Dios del dolor de
muchas gentes abandonadas, a las
que llevaba el consuelo y el aliento
de su asistencia sacerdotal.

jCuanta necesidad tenemos los
sacerdotes de que nuestra fe 'y
nuestra esperanza aumenten masy



mas! Nos hallamos metidos en una
labor donde lo que mads cuenta, lo
unico absolutamente necesario (cfr.
Lc 10, 42), son los medios
sobrenaturales. Se requieren
verdaderos milagros, para conducir a
las almas hasta Dios. Sin embargo, se
oye a veces decir que actualmente
son menos frecuentes los milagros.
¢No sera que son menos las almas
que viven vida de fe? (22). Estas
palabras de San Josemaria resuenan
en nuestros oidos como un toque de
atencion, una llamada a nuestro
sentido de responsabilidad, porque el
sacerdote ha de ser, ante todo, un
hombre de fe y un hombre
esperanzado. «Por medio de la fe -
escribe el Papa-, accede a los bienes
invisibles que constituyen la
herencia de la Redencion del mundo
llevada a cabo por el Hijo de

Dios» (23).

La fe es fundamento de las cosas que
se esperan, prueba de las que no se



ven (Hb 11, 1). Y es «en la orac-i6n
perseverante de cada dia, con
facilidad o con aridez, donde el
sacerdote, como todo cristiano,
recibe de Dios (...) luces nuevas,
firmeza en la fe, segura esperanza en
la eficacia sobrenatural de su trabajo
pastoral, amor renovado: en una
palabra, el impulso para perseverar
en ese trabajo y la raiz de la efectiva
eficacia del trabajo mismo» (24). En
estas palabras de Mons. del Portillo,
el mas estrecho colaborador del
Fundador del Opus Dei durante
muchos afios, podemos descubrir
una delicada alusion a la vida
espiritual de San Josemaria, que
recibio de Dios la gracia de ser
contemplativo en medio de las tareas
mas absorbentes. Afiade don Alvaro:
«Sin oracion, y sin oracion que se
esfuerza por ser continua, en medio
de todos los quehaceres, no hay
identificacion con Cristo en lo que
ésta tiene de tarea, fundamentada en
lo que tiene de don. Mdas aun, me



atrevo a decir que un sacerdote sin
oracion, si no falsea la imagen que da
de Cristo -Modelo para todos-, la
presenta como una nebulosa que ni
atrae ni orienta, que no sirve de
norte al pueblo que nos ve o nos

oye» (25).

Caridad pastoral

Llegamos asi a la virtud mas
definitiva y caracteristica de la vida
cristiana: la caridad, que en el
sacerdote adquiere unos contornos
precisos: es caridad pastoral. En
pocas palabras, nace de la conciencia
de ser representante de Jesucristo, el
Pastor supremo (1 Pe 5, 4) de las
almas, que ha dado la vida por sus
ovejas (cfr. Jn 10, 1 1). Esta conviccion
sobrenatural ha de impulsar al
sacerdote a gastarse hasta el extremo
en el ejercicio de su ministerio, pues
le urge la caridad de Cristo (cfr. 2 Cor
5, 14). Una caridad pastoral, fuerte y
perseverantemente alimentada en la



Eucaristia y en la oracion, dara
eficacia de frutos a su ministerio.

La figura de San Josemaria aparece
muy ilustrativa a este respecto.
Desde los primeros momentos de su
vocacion, no se ahorro ningun
trabajo en el servicio de las almas.
Antes he aludido brevemente a sus
andanzas por los barrios extremos
del Madrid de los afios 20 y 30, en
perenne contacto con la pobreza y la
enfermedad, atendiendo a los
moribundos, confortando a los
enfermos, ilustrando a los nifios y a
los adultos con la doctrina cristiana.
Puedo asegurar -porque lo he
contemplado con mis o0jos- que asi
gasto el resto de su existencia, hasta
la ultima jornada: siempre pendiente
de los demas, cercanos y lejanos,
conocidos y desconocidos: rezaba y
se sacrificaba gustosamente por
todas las almas, sin excepcion.



La peculiar asuncion de la persona
por Dios, que se lleva a cabo en la
ordenacion sacerdotal, hace que el
presbitero se vincule y consagre
integramente al servicio y al amor
total de Cristo. Con tal envergadura
se presenta la riqueza de este don,
que puede asumir como suyas -en un
sentido particularmente profundo-
las palabras del Apostol: mihi vivere
Christus est (F1p 1, 21), vivo autem
iam non ego, vivit vero in me Christus
(Gal 2, 20). Por otra parte, la mision
recibida tiene un caracter universal:
el sacerdote viene enviado al mundo
entero, como instrumento vivo de
Cristo, que se entrego a si mismo por
nosotros para redimimos de toda
iniquidad, y para purificar para si un
pueblo escogido, celoso por hacer el
bien (Tt 2, 14).

La identificacidon sacramental con
Cristo, junto con la mision recibida,
se hallan en el fundamento de las
peculiares exigencias de la caridad



pastoral, y colocan al sacerdote en
una situacion especial en el misterio
de Cristo y de la Iglesia. Comentando
la profundizacion doctrinal operada
a este proposito por el Concilio
Vaticano II, Mons. Alvaro del Portillo
escribe: «Si se considera que el Amor
encarnado entre los hombres evito
cualquier atadura humana -por justa
y noble que fuese- que pudiera en
algun momento dificultar o restar
plenitud a su total dedicacion
ministerial, se comprende bien la
conveniencia de que el sacerdote
haga lo mismo, renunciando
libremente -por el celibato- a algo en
si bueno y santo, para unirse mas
facilmente a Cristo con todo el
corazon, y por El y en El dedicarse
con mas libertad al entero servicio de
Dios y de los hombres» (26).

El celibato sacerdotal se configura
como manifestacion de la completa
oblacion de su vida que el sacerdote,
libremente, ofrece a Cristo y a la



Iglesia. En esta dptica, se entienden
bien las palabras de San Josemaria
en un rato de conversacion familiar,
en 1969. El sacerdote, si tiene
verdadero espiritu sacerdotal, si es
hombre de vida interior, nunca se
podra sentir solo. {Nadie como él
podra tener un corazon tan
enamorado! Es el hombre del
Amor, el representante entre los
hombres del Amor hecho hombre.
Vive por Jesucristo, para
Jesucristo, con Jesucristo y en
Jesucristo. Es una realidad divina
que me conmueve hasta las
entraias, cuando todos los dias,
alzando y teniendo en las manos el
Caliz y la Sagrada Hostia, repito
despacio, saboreandolas, estas
palabras del Canon: Per Ipsum, et
cum Ipso et in Ipso.... Por El, con
El, en El, para El y para las almas
vivo yo. De su Amor y para su
Amor vivo yo, a pesar de mis
miserias personales. Y a pesar de
esas miserias, quiza por ellas, es



mi Amor un amor que cada dia se
renueva (27).

Fraternidad sacerdotal

Amando a todas las almas sin
excepcion, San Josemaria reservaba
un amor de predileccion a sus
hermanos los sacerdotes. Ya he
aludido a su gozo cuando podia
reunirse con ellos, para aprender de
su entrega -tantas veces heroica-y
para transmitirles al mismo tiempo
algo de su experiencia personal. Pero
no puedo dejar de recordar sus
desvelos concretos por los
presbiteros, especialmente durante
los afios que residio en Espafia. En la
década de los 40, por ejemplo, a
peticion de los Obispos diocesanos,
predico muchos cursos de retiro al
clero, que se encontraba necesitado
de ayuda espiritual después de la
terrible prueba de la persecucion
religiosa de los afios anteriores. San
Josemaria se dio de lleno a esa tarea,



y llego a atender, a veces, a mas de
mil presbiteros en un solo afio.

Hasta el final de su vida, alimento
una peticion urgente al Sefior, para
que Dios enviase a la Iglesia muchas
vocaciones sacerdotales.
Personalmente, preparo y encamind
a los seminarios a un gran numero
de jovenes con inquietudes
vocacionales hacia el sacerdocio. E
impulsaba a los fieles laicos a rezar
con insistencia al Dueno de la mies,
para que mande muchos obreros a
su campo (cfr. Mt 9, 37-38). Para San
Josemaria, el pulso de la vitalidad
sobrenatural de una Didcesis viene
medido por el numero de vocaciones
sacerdotales, de las que los primeros
responsables son los mismos
sacerdotes.

iComo le entristecia encontrarse con
alguno que se habia despreocupado
de esta labor! Porque ese descuido
constituye una sefial clara de que el



mismo sacerdote no esta contento
con su llamada. Viene a mi memoria
su respuesta inmediata a una
pregunta sobre las causas de la
escasez de vocaciones para los
seminarios: Quiza la primera razon
sea que muchas veces los
sacerdotes no valoramos bhien el
tesoro que tenemos en las manosy,
por eso, no encendemos en el
deseo de poseer este tesoro a la
gente joven. Los seminarios
estarian llenos, si nosotros
amaramos mas nuestro sacerdocio
(28).

Su preocupacion por la santidad del
clero procedia de mucho tiempo
atras. Tenia muy claro que el primer
apostolado de los sacerdotes han de
ser los mismos sacerdotes: no
dejarles solos en sus penas,
compartir sus alegrias, animarles en
la dificultad, fortalecerlos en los
momentos de duda... Conservo
grabadas a fuego en su alma aquellas



palabras de la Escritura Santa: frater,
qui adiuvatur a fratre, quasi civitas
firma (Prv 18, 19), el hermano
ayudado por sus hermanos es fuerte
como ciudad amurallada.

Tan intensamente crecia su afan de
ayudar a sus hermanos en el
sacerdocio, que en 1950, cuando el
Opus Dei habia recibido ya la
aprobacion definitiva de la Santa
Sede, penso dedicarse de lleno a los
sacerdotes diocesanos. Cuando ya
habia ofrecido al Sefior el sacrificio
de Abrahan -pues estaba decidido a
dejar la Obra, si hubiera sido
necesario-, el Cielo le mostré que no
era preciso ese sacrificio. En el
espiritu del Opus Dei, que ensefia a
los cristianos a santificarse en medio
del mundo, cada uno en la propia
ocupacion o tarea, también habia el
mismo lugar de encuentro con Dios
para los sacerdotes diocesanos;
bastaba que, en plena comunion con
su propio Ordinario y con el



presbiterio de la Didcesis, buscasen
la santidad en el ejercicio de los
deberes ministeriales, tratando con
especial veneracion al Obispo
diocesano, unidos entrafiablemente a
sus hermanos en el sacerdocio. Las
puertas de la Sociedad Sacerdotal de
la Santa Cruz, a la que pertenecian ya
los clérigos incardinados en el Opus
Dei, se ensanchaban para dar
acogida a los sacerdotes diocesanos
que recibiesen esta especifica
llamada divina.

Hoy, en estas tierras de La Rioja,
donde la labor del Opus Dei se
encuentra perfectamente integrada
en la Didcesis desde hace muchos
afnos, elevo mi corazon agradecido a
la Trinidad Beatisima por los
copiosos frutos que también la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
ha producido y sigue produciendo,
en servicio de la Iglesia universal y
de las Iglesias particulares. Todo es
fruto de la gracia que Dios nos otorga



por medio de su Santisima Madre;
gracia a la que San Josemaria
correspondid plenamente hace
ochenta y cinco afios, cuando -
precisamente en Logrofio- recibio la
llamada al sacerdocio.

Notas

(1) San Josemaria, Homilia Sacerdote
para la eternidad, 13-IV- 1973.

(2) San Josemaria, Apuntes tomados
en una reunion familiar, 28-111-
1966.

(3) San Josemaria, Carta 2-11-1945, n.
4,

(4) Sal 118/119, 100.

(5) Concilio Vaticano II, Const. dogrn.
Lumen gentium, n. 40.

(6) San Josemaria, Camino, n. 285.

(7) San Josemaria, Homilia Sacerdote
para la eternidad, 13-1V- 1973.



(8) 1 Cor 7, 20.
(9) Juan Pablo II, Don y misterio.
(10) Ibid.

(11) San Josemaria, Homilia
Sacerdote para la eternidad, 13-IV-
1973.

(12) Juan Pablo II, Don y misterio.

(13) San Josemaria, Homilia
Sacerdote para la eternidad, 13-IV-
1973.

(14) San Josemaria, Apuntes tomados
en una reunioén familiar, 10-V-1974.

(15) San Josemaria, Homilia
Sacerdote para la etemidad, 13-1V-
1973.

(16) Alvaro del Portillo, Escritos
sobre el sacerdocio, 62 ed., Rialp
1991, p. 23.

(17) Ibid., p. 27



(18) San Josemaria, Carta
24-111-1930, n. 20.

(19) San Josemaria, Apuntes tomados
en una meditacién, 25-X11-1972.

(20) Ibid.
(21) Ibid.

(22) San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 190.

(23) Juan Pablo II, Don y misterio.

(24) Alvaro del Portillo, Escritos
sobre el sacerdocio, 62 ed., Rialp
1991, pp. 188.

(25) Ibid., pp. 188-189.

(26) Alvaro del Portillo, Escritos
sobre el sacerdocio, 62 ed., Rialp
1991, pp. 84-85.

(27) San Josemaria, Apuntes tomados
en una reunioén familiar, 10-IV-1969.



(28) San Josemaria, Apuntes tomados
en una reunién con sacerdotes, 3-
XI1-1972.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/intervencion-
del-prelado-en-el-seminario-de-logrono/
(19/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/intervencion-del-prelado-en-el-seminario-de-logrono/
https://opusdei.org/es-es/article/intervencion-del-prelado-en-el-seminario-de-logrono/
https://opusdei.org/es-es/article/intervencion-del-prelado-en-el-seminario-de-logrono/

	Intervención del Prelado en el Seminario de Logroño

