
opusdei.org

Intervención del
Prelado en el
Seminario de
Logroño

"Sacerdote, sólo sacerdote. San
Josemaría Escrivá, modelo de
vida sacerdotal". Título de las
palabras que Mons. Javier
Echevarría, prelado del Opus
Dei, pronunció en el seminario
de Logroño.

20/01/2003

Agradezco a mi querido hermano en
el episcopado, don Ramón Búa, su



cariñosa invitación a dirigir unas
palabras al clero riojano. Me sugirió
que hablara de la llamada a la
santidad en el sacerdocio ministerial,
siguiendo el ejemplo y las
enseñanzas de San Josemaría Escrivá
de Balaguer, recientemente
canonizado por Juan Pablo II, y lo
hago con muchísimo gusto.

En efecto, evocar la figura y las
enseñanzas de este santo sacerdote
constituye para mí un gozo muy
grande. Si, además, las personas que
me escuchan son presbíteros, mi
alegría se multiplica, pues conozco
bien el entrañable amor -más aún,
veneración- que el Fundador del
Opus Dei dispensaba a sus hermanos
en el sacerdocio. ¡Cómo gozaba
cuando tenía la ocasión de reunirse
con ellos! Aprendía de todos y, a
quienes se lo pedían, no tenía
reparos en abrirles su corazón para
hablarles de los grandes amores de
su vida: Cristo con María, la Iglesia y



el Papa, las almas todas. Solía decir
que, en esas ocasiones, se sentía
como quien va a vender miel al
colmenero. Pero era la suya una miel
de tanta calidad, que los que le
escuchaban salían de esas reuniones
con renovados deseos de fidelidad a
la vocación, con el alma rebosante de
optimismo, decididos a gastarse con
gozo en la tarea pastoral y apostólica.

Identidad del sacerdote

Comenzaré mi intervención con unas
palabras que San Josemaría solía
dirigir a los recién ordenados, pero
que nos sirven también -y quizá más
especialmente- a quienes llevamos
muchos años de sacerdocio. Decía: 
sed, en primer lugar, sacerdotes;
después, sacerdotes; siempre y en
todo, sólo sacerdotes. En esta
afirmación se transparenta su
altísimo concepto del sacerdocio
ministerial, por el que unos pobres
hombres -que eso somos todos



delante del Señor- son constituidos
ministros de Cristo y dispensadores
de los misterios de Dios (1 Cor 4, l).
Tan firme era su fe en la
identificación sacramental con Cristo
que se lleva a cabo en el sacramento
del Orden, que su único timbre de
gloria, al lado del cual palidecían
todos los honores de la tierra, era
sencillamente ser sacerdote de
Jesucristo.

Los santos, desde los tiempos más
antiguos, se han detenido a comentar
la dignidad del sacerdocio. Varios
Papas -entre los que recuerdo
especialmente a San Pío X, a Pío XI y
al actual Romano Pontífice- han
escrito documentos inolvidables, que
han alimentado y continúan
alimentando nuestra vida sacerdotal.
También San Josemaría nos ha
dejado su enseñanza. En una homilía
de 1973, cuando se difundían voces
confusas sobre la identidad del
sacerdote y el valor del sacerdocio



ministerial, resumía su pensamiento
con las siguientes palabras: ésta es la
identidad del sacerdote:
instrumento inmediato y diario de
esa gracia salvadora que Cristo nos
ha ganado. Si se comprende esto, si
se ha meditado en el silencio activo
de la oración, ¿cómo considerar el
sacerdocio una renuncia? Es una
ganancia que no es posible
calcular. Nuestra Madre Santa
María, la más santa de las
criaturas -más que Ella sólo Dios-
trajo una vez al mundo a Jesús; los
sacerdotes lo traen a nuestra
tierra, a nuestro cuerpo y a
nuestra alma, todos los días: viene
Cristo para alimentarnos, para
vivificarnos, para ser, ya desde
ahora, prenda de la vida futura (1).

El sentido de la grandeza del
sacerdocio le llevaba a cuidar con
esmero su vocación sacerdotal, de la
que se hallaba cada vez más
enamorado. Cuando, para atender



los ruegos de quienes estábamos a su
lado, se refería a veces al proceso de
su vocación, siempre recalcaba la
iniciativa de Dios, que le salió al
encuentro cuando tenía quince o
dieciséis años. Como bien sabéis, fue
en Logroño, en diciembre de 1917 o
enero de 1918, donde el adolescente
Josemaría Escrivá tuvo los primeros.
presentimientos -de barruntos, los
calificaba- de que el Señor le llamaba
para algo que no sabia lo que era. No
se le había pasado por la cabeza la
posibilidad del sacerdocio. Sin
embargo, ante esa acción de Dios,
con el fin de prepararse mejor para
cumplir la Voluntad divina, decidió
ingresar en el Seminario. Con toda
verdad podía afirmar, pasados los
años, que el arranque de su vocación
sacerdotal había sido una llamada
de Dios, un barrunto de amor, un
enamoramiento de un chico de
quince o dieciséis años (2).



En el Seminario de Logroño recibió
la primera formación sacerdotal, que
luego completaría en Zaragoza. Dios
quería que la semilla que iba a
lanzar sobre la tierra el 2 de octubre
de 1928, encontrase un corazón de
sacerdote preparado a fondo para
acogerla y hacerla fructificar. Por
eso, con agradecimiento a Nuestro
Señor, San Josemaría afirmaba que
su vocación era -dejadme que insista-
la de ser sacerdote, sólo sacerdote,
siempre sacerdote. Amaba con
locura esta condición que,
configurándolo con Cristo, le había
preparado para ser instrumento, en
manos de Dios, para la fundación del
Opus Dei.

Don y tarea

Al enumerar las condiciones de los
candidatos al sacerdocio,
antiguamente se prescribía que
deberían elegirse entre hombres que
condujesen una vida honesta. Esta



formulación, minimalista y ya
superada, le parecía muy pobre a
San Josemaría. Entendemos, con
toda la tradición eclesiástica -
escribía en 1945-, que el sacerdocio
pide -por las funciones sagradas
que le competen- algo más que una
vida honesta: exige una vida santa
en quienes lo ejercen, constituidos
-como están- en mediadores entre
Dios y los hombres (3).

Josemaría Escrivá había recibido, en
el seno de su familia y en el colegio,
una formación profundamente
cristiana, que comprendía el
conocimiento de la doctrina, la
frecuencia de sacramentos, la
preocupación concreta por las
necesidades espirituales y materiales
de las personas, como ponen de
relieve testigos de aquella época. Al
recibir la llamada divina al
sacerdocio, su existencia dio un
cambio radical, en el sentido de que
aumentó la intensidad y frecuencia



de su trato con Dios y su
preocupación apostólica por los
demás. Esto le llevó a una madurez
impropia de los años pero
sobrenaturalmente lógica. Se
cumplía en su vida lo que afirma la
Sagrada Escritura: super senes
intellexi quia mandata tua servavi (4),
he adquirido más prudencia que los
ancianos porque he guardado
fielmente tus mandamientos. Desde
aquellos barruntos, el adolescente
Josemaría empezó a tomarse en serio
la santidad, tratando de conocer y
cumplir fidelísimamente la Voluntad
de Dios.

Cuando el Concilio Vaticano II, en el
capítulo V de la Constitución
dogmática Lumen gentium, afronta el
tema de la vocación de los
bautizados a la santidad, afirma:
«Los seguidores de Cristo, llamados
por Dios no en razón de sus obras,
sino en virtud del designio y gracia
divinos, y justificados en el Señor



Jesús, han sido hechos por el
Bautismo, sacramento de la fe,
verdaderos hijos de Dios y participes
de la naturaleza divina y, por lo
mismo, realmente santos. En
consecuencia, es necesario que con la
ayuda de Dios conserven y
perfeccionen en su vida la
santificación que recibieron» (5).

En cuanto miembros del Cuerpo
Místico de Cristo, en el que hemos
sido injertados por el Bautismo,
todos hemos sido santificados
radicalmente: llevamos en nosotros
mismos el germen e inicio de la vida
nueva que Cristo nos ha ganado con
su Muerte y su Resurrección. La
consagración bautismal es la
realidad fundante de la llamada a la
santidad en todos los géneros de
vida. Desde este punto de vista,
atendiendo a la absoluta gratuidad
de lo que hemos recibido, la
santificación aparece claramente en
su dimensión de don: un regalo



inmerecido que nuestro Padre-Dios
nos otorga, en Cristo, por el Espíritu
Santo. Al mismo tiempo, la
santificación es una llamada
personal, una tarea que se
encomienda a la responsabilidad de
cada cristiano. San Josemaría dirá
que es obra de toda la vida (6).

La santidad es, pues, don y tarea.
Entrega gratuita de un bien
inmerecido y, al mismo tiempo,
encargo que hay que llevar a término
con esfuerzo personal, con
correspondencia heroica,
empeñándose en un verdadero
compromiso de vida cristiana.

La santidad sacerdotal como don

Al ser una y la misma la condición
radical de todos los bautizados, todos
-sacerdotes y seglares- estamos
convocados de igual modo a la
plenitud de la vida cristiana. No hay
santidad de segunda categoría: o
existe una lucha constante por



estar en gracia de Dios y ser
conformes a Cristo, nuestro
Modelo, o desertamos de esas
batallas divinas. A todos invita el
Señor para que se santifique en su
propio estado (7).

Estamos ante una de las intuiciones
fundamentales que San Josemaría
Escrivá predicó, por encargo divino,
desde 1928. Al fundar el Opus Dei, el
Señor le mostró que cada persona ha
de procurar santificarse en el propio
estado, en el género de vida en el que
ha sido llamada, en su propio trabajo
y a través de su propio trabajo, según
la conocida expresión de San Pablo: 
unusquisque, in qua vocatione
vocatus est, in ea permaneat (8).

La santidad, en los sacerdotes y en
los seglares, se edifica, por tanto,
sobre el mismo fundamento: la
consagración originaria del
Bautismo, perfeccionada por la
Confirmación. Sin embargo, resulta



evidente que el deber de tender a la
santidad urge especialmente al
sacerdote, que ha sido escogido entre
los hombres y constituido en favor de
los hombres en lo que se refiere a
Dios, para ofrecer dones y sacrificios
por los pecados (Hb 5, 1).

«En contacto continuo con la
santidad de Dios -ha escrito Juan
Pablo II-, el sacerdote debe llegar a
ser él mismo santo. Su mismo
ministerio lo compromete a una
opción de vida inspirada en el
radicalismo evangélico» (9). Y añade
en el libro Don y misterio, escrito con
ocasión del quincuagésimo
aniversario de su ordenación
sacerdotal: «Si el Concilio Vaticano II
habla de la vocación universal a la
santidad, en el caso del sacerdote es
preciso hablar de una especial
vocación a la santidad. ¡Cristo tiene
necesidad de sacerdotes santos! ¡El
mundo actual reclama sacerdotes
santos! Solamente un sacerdote santo



puede ser, en un mundo cada vez
más secularizado, un testigo
transparente de Cristo y de su
Evangelio. Solamente así el sacerdote
puede ser guía de los hombres y
maestro de santidad» (10).

El sacerdote ha sido consagrado dos
veces para Dios: en el Bautismo,
como todos los cristianos, y en el
sacramento del Orden. Por eso, si
bien no puede hablarse de santidad
de primera o segunda categoría -
porque todos estamos invitados a la
perfección con la que el mismo Padre
celestial es perfecto (cfr. Mt 5, 48)-,
no cabe duda de que sobre los
sacerdotes recae especialmente el
deber de tender a la santidad.
Releamos unas palabras del
Fundador del Opus Dei que resultan
especialmente clarificadoras. Todos
los cristianos podemos y debemos
ser no ya alter Christus, sino ipse
Christus: otros Cristos, ¡el mismo
Cristo! Pero en el sacerdote esto se



da inmediatamente de forma
sacramental (11).

En el ejercicio del ministerio para el
que ha sido ordenado, encuentra el
sacerdote el alimento de su vida
espiritual, el material que le hace
arder en el amor de Dios. Por eso,
sería un grave error si otras
aspiraciones u otras tareas
desdibujaran en su alma lo que, para
él, se concreta en algo indispensable
para alcanzar la santidad: la
celebración cuidadosa y llena de
amor del Sacrificio de la Misa, la
predicación de la Palabra de Dios, la
administración de los sacramentos a
los fieles, especialmente el de la
Penitencia; una vida de oración
constante y de penitencia alegre; el
cuidado de las almas que se le han
confiado, junto con los mil servicios
que una caridad vigilante sabe
dispensar.



Desde que percibió la llamada al
sacerdocio, y mas explícitamente,
desde que fue ordenado sacerdote,
San Josemaría quiso identificarse con
Cristo, ser el mismo Cristo, en el
ejercicio del ministerio sacerdotal y
en toda su existencia. De ahí su vida
de oración, su celebración pausada
de la Misa, su “necesidad” de
permanecer largos ratos junto al
Sagrario; y, al mismo tiempo, su
urgencia por buscar a las almas para
conducirlas, en Cristo, por caminos
de santidad. Comprendió que se
puede y se debe llevar una conducta
santa en todos los estados de vida, y
concretamente en el matrimonio; por
eso, desde sus primeros años como
pastor, además de encaminar a
muchas personas por las vías del
celibato apostólico asumido con
verdadera alegría, alentó a muchas
otras a descubrir la dignidad de la
vocación matrimonial.



Escribe Juan Pablo II: «El sentido del
propio sacerdocio se redescubre cada
día más en el Mysterium fidei. Ésta es
la magnitud del don del sacerdocio y
es también la medida de la respuesta
que requiere tal don. ¡El don es
siempre más grande! Y es hermoso
que sea así. Es hermoso que un
hombre nunca pueda decir que ha
respondido plenamente al don. Es un
don y también una tarea: ¡siempre!
Tener conciencia de esto es
fundamental para vivir plenamente
el propio sacerdocio» (12).

San Josemaría Escrivá celebraba
cada día la Santa Misa con pasión de
enamorado, bien consciente de que 
por el Sacramento del Orden, el
sacerdote se capacita
efectivamente para prestar a
Nuestro Señor la voz, las manos,
todo su ser (13). Escuchad cómo
describía en una reunión familiar
ese misterioso eclipse de la
personalidad humana del presbítero,



que en esos momentos se convierte
en instrumento vivo de Dios:

Llego al altar y lo primero que
pienso es: Josemaría, tú no eres
Josemaría Escrivá de Balaguer (…):
eres Cristo. Todos los sacerdotes
somos Cristo. Yo le presto al Señor
mi voz, mis manos, mi cuerpo, mi
alma: le doy todo. Es Él quien dice:
esto es mi Cuerpo, ésta es mi
Sangre, el que consagra. Si no, yo
no podría hacerlo. Allí se renueva
de modo incruento el divino
Sacrificio del Calvario. De manera
que estoy allí in persona Christi,
haciendo las veces de Cristo. El
sacerdote desaparece como
persona concreta: don Fulano, don
Mengano o Josemaría... ¡No señor!
Es Cristo (14).

La santidad sacerdotal como tarea

La grandeza incomparable del
sacerdote se fundamenta en su
identificación sacramental con



Cristo, que le lleva a ser ipse Christus
y a actuar in persona Christi capitis,
sobre todo en la celebración
eucarística y en el ministerio de la
Reconciliación. Una grandeza
prestada -comentaba San Josemaría
Escrivá-, compatible con la
poquedad mía. Yo pido a Dios
Nuestro Señor -añadía- que nos dé
a todos los sacerdotes la gracia de
realizar santamente las cosas
santas, de reflejar, también en
nuestra vida, las maravillas de las
grandezas del Señor (15).

Cada cristiano ha de procurar que su
condición de seguidor de Jesucristo
se refleje en toda su conducta: la
familia, la profesión, la actividad
social, pública, deportiva... También
en la existencia concreta del
sacerdote, en su vida diaria, ha de
manifestarse su especifica
pertenencia a Cristo. Por el carácter
indeleble recibido en la ordenación,
se es sacerdote las veinticuatro horas



del día, no sólo en los momentos en
los que se ejercita expresamente el
ministerio. Conviene tenerlo muy
presente en la época actual, cuando
van desapareciendo -de nuestra
sociedad multicultural y
multireligiosa- tantos signos que
recordaban a nuestros antepasados
la primacía de Dios y de la vida
sobrenatural. No lo digo con
pesimismo, sino con ánimo de que
todos nos esforcemos para que no se
pierdan las raíces cristianas de
nuestro pueblo, que se manifiestan
también en tradiciones piadosas, en
elementos de la cultura, del arte y de
las costumbres.

A la meta de la santidad, el sacerdote
ha de llegar como por un plano
inclinado, bajo la dirección del
Espíritu Santo, que es quien modela
en los hijos adoptivos de Dios los
rasgos de Jesucristo. En este proceso,
que dura toda la vida, junto a la
acción sobrenatural de la gracia,



resulta decisiva la respuesta dócil de
la criatura.

Sin esfuerzo por practicar las
virtudes, sin lucha por desarrollarlas
cotidianamente, con constancia, no
es posible la santidad. ¿En qué se
centran los hábitos virtuosos que han
de vertebrar la santidad del
sacerdote? En lo mismo que en los
demás fieles, puesto que todos
estamos llamados a idéntica meta -la
unión con Dios- y disponemos de los
mismos medios para alcanzarla. La
diferencia estriba en el modo de
ejercitar esas virtudes. En el
sacerdote, todo debe cumplirse
sacerdotalmente; es decir, teniendo
siempre presente la finalidad de su
vocación especifica, el servicio a las
almas. Hemos de seguir el ejemplo
del Señor, que afirmó de sí mismo: 
Pro eis ego sanctifico meipsum, ut sint
et ipsi sanctificati in veritate (Jn 17,
19).



No cabe, en este breve tiempo,
exponer tan siquiera un elenco
completo de las virtudes
sacerdotales. Me limitaré a presentar
algunas que considero capitales en la
enseñanza y en el ejemplo de San
Josemaría.

Virtudes humanas del sacerdote

Utilizando la metáfora de la
construcción -imagen de raíces
bíblicas-, lo primero que se busca es
un terreno sólido. El mismo Cristo
alude a esta necesidad, en la
conclusión del Sermón de la
Montaña, cuando habla del hombre
prudente que edificó su casa sobre
roca, de modo que cuando llegaron
los vientos y las lluvias nada
pudieron contra esa mansión (cfr. Mt
7, 24-25).

En la vida espiritual del cristiano, el
terreno sólido del edificio espiritual
se configura por las virtudes
humanas, pues la gracia presupone



siempre la naturaleza. Conviene no
olvidar que el sacerdote no deja de
ser hombre al recibir la ordenación.
Por el contrario, precisamente por
haber sido sacado de entre los
hombres y constituido mediador
entre los hombres y Dios (cfr. Hb 5,
l), necesita cuidar su preparación
humana, que le capacita para servir
mejor a las almas.

«Comprende esta formación -escribe
Mons. Alvaro del Portillo- el conjunto
de virtudes humanas que se integran
directa o indirectamente en las
cuatro virtudes cardinales, y el
bagaje de cultura no eclesiástica
indispensable para que el sacerdote
pueda ejercitar con facilidad -
ayudado, desde luego, por la gracia-
su apostolado» (16). Mi predecesor al
frente de la Prelatura del Opus Dei
subraya los motivos principales que
han de impulsar al sacerdote a
adquirir y desarrollar estas virtudes:
«El primero, como parte de la lucha



ascética normalmente necesaria para
llegar a la perfección; el segundo,
como medio para ejercitar con
mayor eficacia el apostolado» (17).

En la vida y en las enseñanzas de San
Josemaría, destaca este aspecto
basilar de la formación cristiana y de
la específicamente sacerdotal.
Tenemos numerosas pruebas de esta
afirmación, desde su infancia hasta
su fallecimiento en 1975. Los testigos
de su labor pastoral se manifiestan
concordes en describirle como un
sacerdote enamorado de Jesucristo,
entregado al servicio de las almas,
con una personalidad fuerte y
armónica, en la que lo humano y lo
sobrenatural se fundían
estrechamente en unidad de vida.
Por lo que se refiere a sus
enseñanzas, resulta paradigmática la
homilía “Virtudes humanas”,
recogida en el libro Amigos de Dios,
donde se asienta el fundamento
teológico de la necesidad de cultivar



las virtudes humanas: la hondura de
la Encarnación del Verbo, perfecto
Hombre sin dejar de ser perfecto
Dios. En esa homilía analiza las
principales virtudes que un cristiano
y un sacerdote deben cultivar: la
reciedumbre, la serenidad, la
paciencia, la laboriosidad, el orden,
la diligencia, la veracidad, el amor a
la libertad, la sobriedad, la
templanza, la audacia, la
magnanimidad la lealtad, el
optimismo, la alegría.

Sobre el fundamento de la
humildad La humildad es el
fundamento de nuestra vida,
medio y condición de eficacia (18),
escribe San Josemaría, en sintonía
con la tradición espiritual del
Cristianismo. Evidentemente se
refiere al fundamento moral, pues el
teologal -como predicó con su
conducta y con sus enseñanzas- se
centra en la fe teologal, que nos
conduce a asumir con hondura el



sentido de nuestra filiación divina en
Cristo. Esta convicción pone de
relieve ante los hombres la verdad
más profunda sobre nosotros
mismos y, por tanto, potencia
necesariamente la humildad, que no
refleja otra cosa que aquel “andar en
verdad” de la Santa de Ávila: el
caminar en la fe.

Con una fe recia, como base de la
respuesta cristiana, se soslaya el
error de presentar la humildad como
falta de decisión o de iniciativa, como
renuncia al ejercicio de derechos que
son deberes. Nada más lejos del
pensamiento del Fundador del Opus
Dei. Ser humildes -predicaba en una
ocasión- no es ir sucios, ni
abandonados; ni mostrarnos
indiferentes ante todo lo que pasa
a nuestro alrededor, en una
continua dejación de derechos.
Mucho menos es ir pregonando
cosas tontas contra uno mismo. No
puede haber humildad donde hay



comedia e hipocresía, porque la
humildad es la verdad (19).

Tan importante es esta virtud en la
vida cristiana, que San Josemaría
aseguraba que, lo mismo que se
condimentan con sal los alimentos,
para que no sean insípidos, en la
vida nuestra hemos de poner
siempre la humildad (20). Y acudía
a una comparación clásica: no
vayáis a hacer como esas gallinas
que, apenas ponen un solo huevo,
atronan cacareando por toda la
casa. Hay que trabajar, hay que
desempeñar la labor intelectual o
manual, y siempre apostólica, con
grandes intenciones y grandes
deseos -que el Señor transforma en
realidades- de servir a Dios y pasar
inadvertidos (21).

Pero volvamos a considerar el
fundamento teologal, es decir, la fe, y
con la fe, la esperanza: no hay
santidad si no se desarrolla una fe



omnicomprensiva de la realidad, si
no se fomenta -como la fuerza que
impulsa el peregrinar terreno- la
virtud de la esperanza. Desde el
primer momento, el Fundador del
Opus Dei fue bien consciente de que
la misión que Dios le había confiado
era inmensamente superior a sus
fuerzas. Por eso acudió con
insistencia, sin abandonarlos jamás,
a los únicos medios capaces de poner
a nuestro alcance la omnipotencia
divina: la oración y el sacrificio. Son
innumerables los testimonios que
documentan cómo fue mendigando,
por los hospitales y los barrios
marginados de Madrid, como si se
tratase de un tesoro, la plegaria y el
ofrecimiento a Dios del dolor de
muchas gentes abandonadas, a las
que llevaba el consuelo y el aliento
de su asistencia sacerdotal.

¡Cuánta necesidad tenemos los
sacerdotes de que nuestra fe y
nuestra esperanza aumenten más y



más! Nos hallamos metidos en una
labor donde lo que más cuenta, lo
único absolutamente necesario (cfr.
Lc 10, 42), son los medios
sobrenaturales. Se requieren
verdaderos milagros, para conducir a
las almas hasta Dios. Sin embargo, se
oye a veces decir que actualmente
son menos frecuentes los milagros.
¿No será que son menos las almas
que viven vida de fe? (22). Estas
palabras de San Josemaría resuenan
en nuestros oídos como un toque de
atención, una llamada a nuestro
sentido de responsabilidad, porque el
sacerdote ha de ser, ante todo, un
hombre de fe y un hombre
esperanzado. «Por medio de la fe -
escribe el Papa-, accede a los bienes
invisibles que constituyen la
herencia de la Redención del mundo
llevada a cabo por el Hijo de
Dios» (23).

La fe es fundamento de las cosas que
se esperan, prueba de las que no se



ven (Hb 11, l). Y es «en la orac-ión
perseverante de cada día, con
facilidad o con aridez, donde el
sacerdote, como todo cristiano,
recibe de Dios (…) luces nuevas,
firmeza en la fe, segura esperanza en
la eficacia sobrenatural de su trabajo
pastoral, amor renovado: en una
palabra, el impulso para perseverar
en ese trabajo y la raíz de la efectiva
eficacia del trabajo mismo» (24). En
estas palabras de Mons. del Portillo,
el más estrecho colaborador del
Fundador del Opus Dei durante
muchos años, podemos descubrir
una delicada alusión a la vida
espiritual de San Josemaría, que
recibió de Dios la gracia de ser
contemplativo en medio de las tareas
más absorbentes. Añade don Alvaro:
«Sin oración, y sin oración que se
esfuerza por ser continua, en medio
de todos los quehaceres, no hay
identificación con Cristo en lo que
ésta tiene de tarea, fundamentada en
lo que tiene de don. Más aún, me



atrevo a decir que un sacerdote sin
oración, si no falsea la imagen que da
de Cristo -Modelo para todos-, la
presenta como una nebulosa que ni
atrae ni orienta, que no sirve de
norte al pueblo que nos ve o nos
oye» (25).

Caridad pastoral

Llegamos así a la virtud más
definitiva y característica de la vida
cristiana: la caridad, que en el
sacerdote adquiere unos contornos
precisos: es caridad pastoral. En
pocas palabras, nace de la conciencia
de ser representante de Jesucristo, el 
Pastor supremo (1 Pe 5, 4) de las
almas, que ha dado la vida por sus
ovejas (cfr. Jn 10, 1 l). Esta convicción
sobrenatural ha de impulsar al
sacerdote a gastarse hasta el extremo
en el ejercicio de su ministerio, pues
le urge la caridad de Cristo (cfr. 2 Cor
5, 14). Una caridad pastoral, fuerte y
perseverantemente alimentada en la



Eucaristía y en la oración, dará
eficacia de frutos a su ministerio.

La figura de San Josemaría aparece
muy ilustrativa a este respecto.
Desde los primeros momentos de su
vocación, no se ahorró ningún
trabajo en el servicio de las almas.
Antes he aludido brevemente a sus
andanzas por los barrios extremos
del Madrid de los años 20 y 30, en
perenne contacto con la pobreza y la
enfermedad, atendiendo a los
moribundos, confortando a los
enfermos, ilustrando a los niños y a
los adultos con la doctrina cristiana.
Puedo asegurar -porque lo he
contemplado con mis ojos- que así
gastó el resto de su existencia, hasta
la última jornada: siempre pendiente
de los demás, cercanos y lejanos,
conocidos y desconocidos: rezaba y
se sacrificaba gustosamente por
todas las almas, sin excepción.



La peculiar asunción de la persona
por Dios, que se lleva a cabo en la
ordenación sacerdotal, hace que el
presbítero se vincule y consagre
íntegramente al servicio y al amor
total de Cristo. Con tal envergadura
se presenta la riqueza de este don,
que puede asumir como suyas -en un
sentido particularmente profundo-
las palabras del Apóstol: mihi vivere
Christus est (F1p 1, 21), vivo autem
iam non ego, vivit vero in me Christus
(Gal 2, 20). Por otra parte, la misión
recibida tiene un carácter universal:
el sacerdote viene enviado al mundo
entero, como instrumento vivo de
Cristo, que se entregó a si mismo por
nosotros para redimimos de toda
iniquidad, y para purificar para sí un
pueblo escogido, celoso por hacer el
bien (Tt 2, 14).

La identificación sacramental con
Cristo, junto con la misión recibida,
se hallan en el fundamento de las
peculiares exigencias de la caridad



pastoral, y colocan al sacerdote en
una situación especial en el misterio
de Cristo y de la Iglesia. Comentando
la profundización doctrinal operada
a este propósito por el Concilio
Vaticano II, Mons. Álvaro del Portillo
escribe: «Si se considera que el Amor
encarnado entre los hombres evitó
cualquier atadura humana -por justa
y noble que fuese- que pudiera en
algún momento dificultar o restar
plenitud a su total dedicación
ministerial, se comprende bien la
conveniencia de que el sacerdote
haga lo mismo, renunciando
libremente -por el celibato- a algo en
sí bueno y santo, para unirse más
fácilmente a Cristo con todo el
corazón, y por Él y en Él dedicarse
con más libertad al entero servicio de
Dios y de los hombres» (26).

El celibato sacerdotal se configura
como manifestación de la completa
oblación de su vida que el sacerdote,
libremente, ofrece a Cristo y a la



Iglesia. En esta óptica, se entienden
bien las palabras de San Josemaría
en un rato de conversación familiar,
en 1969. El sacerdote, si tiene
verdadero espíritu sacerdotal, si es
hombre de vida interior, nunca se
podrá sentir solo. ¡Nadie como él
podrá tener un corazón tan
enamorado! Es el hombre del
Amor, el representante entre los
hombres del Amor hecho hombre.
Vive por Jesucristo, para
Jesucristo, con Jesucristo y en
Jesucristo. Es una realidad divina
que me conmueve hasta las
entrañas, cuando todos los días,
alzando y teniendo en las manos el
Cáliz y la Sagrada Hostia, repito
despacio, saboreándolas, estas
palabras del Canon: Per Ipsum, et
cum Ipso et in Ipso.... Por El, con
El, en El, para El y para las almas
vivo yo. De su Amor y para su
Amor vivo yo, a pesar de mis
miserias personales. Y a pesar de
esas miserias, quizá por ellas, es



mi Amor un amor que cada día se
renueva (27).

Fraternidad sacerdotal

Amando a todas las almas sin
excepción, San Josemaría reservaba
un amor de predilección a sus
hermanos los sacerdotes. Ya he
aludido a su gozo cuando podía
reunirse con ellos, para aprender de
su entrega -tantas veces heroica- y
para transmitirles al mismo tiempo
algo de su experiencia personal. Pero
no puedo dejar de recordar sus
desvelos concretos por los
presbíteros, especialmente durante
los años que residió en España. En la
década de los 40, por ejemplo, a
petición de los Obispos diocesanos,
predicó muchos cursos de retiro al
clero, que se encontraba necesitado
de ayuda espiritual después de la
terríble prueba de la persecución
religiosa de los años anteriores. San
Josemaría se dio de lleno a esa tarea,



y llegó a atender, a veces, a más de
mil presbíteros en un solo año.

Hasta el final de su vida, alimentó
una petición urgente al Señor, para
que Dios enviase a la Iglesia muchas
vocaciones sacerdotales.
Personalmente, preparó y encaminó
a los seminarios a un gran número
de jóvenes con inquietudes
vocacionales hacia el sacerdocio. E
impulsaba a los fieles laicos a rezar
con insistencia al Dueño de la mies,
para que mande muchos obreros a
su campo (cfr. Mt 9, 37-38). Para San
Josemaría, el pulso de la vitalidad
sobrenatural de una Diócesis viene
medido por el número de vocaciones
sacerdotales, de las que los primeros
responsables son los mismos
sacerdotes.

¡Cómo le entristecía encontrarse con
alguno que se había despreocupado
de esta labor! Porque ese descuido
constituye una señal clara de que el



mismo sacerdote no está contento
con su llamada. Viene a mi memoria
su respuesta inmediata a una
pregunta sobre las causas de la
escasez de vocaciones para los
seminarios: Quizá la primera razón
sea que muchas veces los
sacerdotes no valoramos bien el
tesoro que tenemos en las manos y,
por eso, no encendemos en el
deseo de poseer este tesoro a la
gente joven. Los seminarios
estarían llenos, si nosotros
amáramos más nuestro sacerdocio
(28).

Su preocupación por la santidad del
clero procedía de mucho tiempo
atrás. Tenía muy claro que el primer
apostolado de los sacerdotes han de
ser los mismos sacerdotes: no
dejarles solos en sus penas,
compartir sus alegrías, animarles en
la dificultad, fortalecerlos en los
momentos de duda... Conservó
grabadas a fuego en su alma aquellas



palabras de la Escritura Santa: frater,
qui adiuvatur a fratre, quasi civitas
firma (Prv 18, 19), el hermano
ayudado por sus hermanos es fuerte
como ciudad amurallada.

Tan intensamente crecía su afán de
ayudar a sus hermanos en el
sacerdocio, que en 1950, cuando el
Opus Dei había recibido ya la
aprobación definitiva de la Santa
Sede, pensó dedicarse de lleno a los
sacerdotes diocesanos. Cuando ya
había ofrecido al Señor el sacrificio
de Abrahán -pues estaba decidido a
dejar la Obra, si hubiera sido
necesario-, el Cielo le mostró que no
era preciso ese sacrificio. En el
espíritu del Opus Dei, que enseña a
los cristianos a santificarse en medio
del mundo, cada uno en la propia
ocupación o tarea, también había el
mismo lugar de encuentro con Dios
para los sacerdotes diocesanos;
bastaba que, en plena comunión con
su propio Ordinario y con el



presbiterio de la Diócesis, buscasen
la santidad en el ejercicio de los
deberes ministeriales, tratando con
especial veneración al Obispo
diocesano, unidos entrañablemente a
sus hermanos en el sacerdocio. Las
puertas de la Sociedad Sacerdotal de
la Santa Cruz, a la que pertenecían ya
los clérigos incardinados en el Opus
Dei, se ensanchaban para dar
acogida a los sacerdotes diocesanos
que recibiesen esta especifica
llamada divina.

Hoy, en estas tierras de La Rioja,
donde la labor del Opus Dei se
encuentra perfectamente integrada
en la Diócesis desde hace muchos
años, elevo mi corazón agradecido a
la Trinidad Beatísima por los
copiosos frutos que también la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
ha producido y sigue produciendo,
en servicio de la Iglesia universal y
de las Iglesias particulares. Todo es
fruto de la gracia que Dios nos otorga



por medio de su Santísima Madre;
gracia a la que San Josemaría
correspondió plenamente hace
ochenta y cinco años, cuando -
precisamente en Logroño- recibió la
llamada al sacerdocio.

Notas

(1) San Josemaría, Homilía Sacerdote
para la eternidad, 13-IV- 1973.

(2) San Josemaría, Apuntes tomados
en una reunión familiar, 28-111-
1966.

(3) San Josemaría, Carta 2-11-1945, n.
4.

(4) Sal 118/119, 100.

(5) Concilio Vaticano II, Const. dogrn.
Lumen gentium, n. 40.

(6) San Josemaría, Camino, n. 285.

(7) San Josemaría, Homilía Sacerdote
para la eternidad, 13-1V- 1973.



(8) 1 Cor 7, 20.

(9) Juan Pablo II, Don y misterio.

(10) Ibid.

(11) San Josemaría, Homilía
Sacerdote para la eternidad, 13-IV-
1973.

(12) Juan Pablo II, Don y misterio.

(13) San Josemaría, Homilía
Sacerdote para la eternidad, 13-IV-
1973.

(14) San Josemaría, Apuntes tomados
en una reunión familiar, 10-V-1974.

(15) San Josemaría, Homilía
Sacerdote para la etemidad, 13-IV-
1973.

(16) Álvaro del Portillo, Escritos
sobre el sacerdocio, 6ª ed., Rialp
1991, p. 23.

(17) Ibid., p. 27



(18) San Josemaría, Carta
24-111-1930, n. 20.

(19) San Josemaría, Apuntes tomados
en una meditación, 25-XII-1972.

(20) Ibid.

(21) Ibid.

(22) San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 190.

(23) Juan Pablo II, Don y misterio.

(24) Álvaro del Portillo, Escritos
sobre el sacerdocio, 6ª ed., Rialp
1991, pp. 188.

(25) Ibid., pp. 188-189.

(26) Álvaro del Portillo, Escritos
sobre el sacerdocio, 6ª ed., Rialp
1991, pp. 84-85.

(27) San Josemaría, Apuntes tomados
en una reunión familiar, 10-IV-1969.



(28) San Josemaría, Apuntes tomados
en una reunión con sacerdotes, 3-
XI-1972.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/intervencion-
del-prelado-en-el-seminario-de-logrono/

(19/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/intervencion-del-prelado-en-el-seminario-de-logrono/
https://opusdei.org/es-es/article/intervencion-del-prelado-en-el-seminario-de-logrono/
https://opusdei.org/es-es/article/intervencion-del-prelado-en-el-seminario-de-logrono/

	Intervención del Prelado en el Seminario de Logroño

