
opusdei.org

III. LA ORACIÓN EN
LA NOCHE

Biografía del Fundador del
Opus Dei de Peter Berglar

28/12/2011

Seminarista en Zaragoza

Las diferencias entre la vida
ciudadana de los años veinte y la de
nuestros días carece de importancia
si se compara con las existentes entre
un Seminario de aquella época y uno
de hoy. Y no sólo en España, sino
también en los demás países
europeos y americanos donde se



forman sacerdotes, Alemania
incluida. Los que comenzaban a
andar entonces por el camino que les
llevaría a la ordenación sacerdotal se
apartaban durante varios años de la
vida civil y laical de los de «fuera»,
con sus comodidades, libertades,
preocupaciones y peligros.Cuando un
joven recibe la llamada al sacerdocio
sabe que, en el futuro, gracias a un
especial resello divino -el
Sacramento del Orden-, actuará in
persona Christi. Sabe que cuando
celebre la Santa Misa -centro y raíz
de la vida cristiana, como enseña la
fe católica- revivirá lo esencial del
sacerdocio de Cristo: la renovación
incruenta del Sacrificio del Calvario.
Ésa es la razón última por la que ese
futuro sacerdote decide identificarse,
mediante el celibato, con Jesucristo,
Sumo y Eterno Sacerdote. El
seminario se preocupaba de
proporcionarle un ambiente
adecuado para alcanzar ese fin: una
vida de piedad con frecuentes



prácticas ascéticas, cierta disciplina
interna y externa, oración, estudio,
orden...

Josemaría vivía en el Seminario de
San Francisco de Paula, que estaba
en el gran edificio del Seminario
Sacerdotal de San Carlos (1), y acudía
diariamente, con los otros
seminaristas del San Francisco, a las
clases de la Universidad Pontificia,
que estaba en la plaza de La Seo, en
el Seminario de San Valero y San
Braulio.

Los seminaristas del San Francisco
vestían sotana, sobre la que llevaban
una túnica negra, sin magas, y una
beca roja con el escudo metálico del
Seminario. Tras levantarse, hacían
media hora de oración y asistían a la
Santa Misa en la iglesia del
Seminario de San Carlos.

Después del desayuno salían para
asistir a las clases. Iban por algunas
calles interiores, más o menos



paralelas al Coso, hasta salir a la
plaza de La Seo, por detrás de la
Catedral. Al terminar las clases de la
mañana, volvían al Seminario para
la comida.

Por la tarde, tras un rato de recreo o
de descanso, volvían a la Universidad
Pontificia y, al regresar, merendaban
y tenían un largo rato para el estudio,
que se partía para rezar el Santo
Rosario y hacer un rato de lectura
espiritual. A eso de las nueve de la
noche cenaban y, antes de acostarse,
rezaban unas preces y hacían el
examen de conciencia. Todos los
meses tenían un retiro espiritual en
el Seminario y anualmente hacían
ejercicios espirituales (2).

Los jueves por la tarde salían de
paseo, juntos, en dos filas,
acompañados por el Inspector. Los
domingos salían los que tenían
parientes en Zaragoza. Josemaría iría
tal vez a la casa de don Carlos Albás,



un hermano de su madre, que era
entonces canónigo arcediano de la
diócesis, aunque quizá mantuviese
cierta distancia con él, porque no
había aceptado bien el fracaso
económico de su cuñado, el padre de
Josemaría. De hecho, no acudió a su
entierro en Logroño, en 1924, y
tampoco asistió a la primera Misa
que su sobrino celebraría en 1925.

¿Cómo hemos de imaginarnos a
Josemaría, joven seminarista en
Zaragoza? ¿Cómo era el ambiente en
el que vivía? No podemos separar los
dos aspectos. Al clero diocesano
llegaban, en primer lugar, jóvenes
procedentes de familias numerosas y,
entre éstas, sobre todo, de origen
campesino. La mayoría de los
seminaristas que estudiaban con
Josemaría procedían de algún pueblo
o pequeña ciudad; eran personas
sencillas, en su mayoría hijos de
alguna familia campesina aragonesa.
Por una parte, eran muchachos no



deformados, sanos, fuertes, piadosos
y creyentes, sin más, llanamente;
pero, por otra, eran personas de
escasa formación, poco refinadas,
ruda, con ideas sencillas respecto a
su futuro y a veces descuidadas en su
aspecto exterior. Josemaría se salía
de lo corriente, no porque se lo
propusiera, sino porque sin quererlo,
poseía sus propias costumbres. Cada
día se lavaba de pies a cabeza, lo que
llamaba la atención y hacía que entre
los seminaristas surgieran dudas
sobre si llegaría a ser clérigo, porque,
según parecía, «tenía cualidades»
para otras profesiones (3). Además,
gozaba de una buena formación, era
ingenioso y de humor chispeante y
dominaba el lenguaje, por lo que
sorprendía a sus colegas con
epigramas serios o satíricos en los
que vertía sus comentarios. La buena
educación que había recibido y su
seguridad natural para comportarse
en púbico se unía con una piedad
sencilla y sincera, con unos



profundos, conocimientos teológicos
y jurídicos y con un gran calor
humano. Todo esto le otorgaría en el
futuro una gran autoridad natural,
en el trato con altos representantes
del Estado y de la Iglesia, con
personalidades de la aristocracia, de
la economía y de las finanzas; en esto
los testimonios son unánimes.

Es patente que Josemaría, ya a sus
veinte años, tenía esta capacidad de
irradiación. Si se considera su vida,
es fácil darse cuenta de que era muy
difícil permanecer indiferente o
neutral cuando se le trataba. Poseía
en modo extraordinario el don de
atraer a las personas y de
conducirlas hacia Dios a través del
camino de la amistad, una amistad
que nunca dejaba enfriar y que
nunca daba por perdida. Ese acercar
a los demás a Dios podía producirse
en cosa de pocas horas e incluso de
minutos. Se han dado casos de
decisiones instantáneas de entrega



plena. Algunos permanecieron
durante mucho tiempo o para
siempre en posiciones más alejadas
(4). Otros, y también esto es natural,
se separaron de él y se marcharon,
en uso legítimo de su libertad. Pero
hay una actitud que no se daba
nunca: permanecer a su lado con
indiferencia.

«Chocas con el carácter de aquél o
del otro, -se lee en "Camino"-.
necesariamente ha de ser así: no eres
moneda de cinco duros que a todos
gusta» (5). Tampoco Josemaría lo era
o, mejor dicho, no todos reconocían
su valor, porque no todos saben
distinguir a simple vista el oro del
latón o del metal dorado. Sus
calificaciones seguían siendo, como
en el bachillerato, excelentes; la
mayoría de los profesores le
estimaban; y el que alguno se
equivocara alguna vez al dar su
opinión sobre él, ¿qué importancia
tiene? «Si tu carácter y los carácteres



de quienes contigo conviven fueran
dulzones y tiernos como merengues
no te santificarías» (6). Los demás
seminaristas le apreciaban:
veracidad, humor, deseos de
ayudar... son características que
citan con frecuencia en sus
recuerdos. Se le quería y, en secreto,
también se le admiraba, lo cual no
quiere decir que no hubiera lugar
para la envidia o para la repentina
crispación de alguno. En cierta
ocasión Josemaría tuvo una disputa
con otro seminarista, que le había
ofendido; llegaron a las manos; el
otro «empezó». No conocemos más
detalles: sólo sabemos que a Escrivá
se le impuso un castigo, que lo
aceptó, y que su contrincante, treinta
años más tarde, siendo capellán de
un hospital en Jaén, le escribió una
emotiva carta pidiéndole perdón.

El hecho no produjo ninguna merma
en la consideración general hacia
Josemaría. Al comienzo del tercer



curso en Zaragoza, en el otoño de
1922, se le confió uno de los dos
cargos de Superior. Esto suponía un
cambio de situación: habitación
propia, un fámulo (lo que en el
ejército se llamaría un «ordenanza»),
más libertad personal para entrar o
salir. Aunque seguía siendo un
estudiante como los otros, según el
reglamento era un Superior con
derecho a dar indicaciones y con el
deber de supervisar los trabajos de
los demás, de acompañar a los
seminaristas en el camino de la
Universidad o en los paseos y de
cuidar que se guardara la disciplina
del Seminario. Evidentemente, esto
acarreaba ciertas dificultades y
prudencia. De repente, un joven
estudiante pasa a ser un «superior»;
come en una mesa especial, se le
sirve, se le recoge la habitación, se le
hace la cama, y tiene que conseguir
que sus compañeros cumplan sus
órdenes, sin dejar por eso de ser su
compañero.



En Zaragoza, Josemaría aprendió no
sólo Teología y Derecho, sino
también el arte de dirigir a los
hombres. El tiempo que pasó como
Superior en el Seminario de San
Francisco fue para él un tiempo en el
que aprendió a usar la autoridad.
Desde el principio comprendió que
se basa en la honradez, en la
ecuanimidad de una actitud recia, en
el dominio de sí mismo y en el punto
medio entre la rigidez y la
elasticidad; y, sobre todo, en el propio
ejemplo, la abnegación personal y
callada y la humildad interior. Todas
estas cualidades formaban parte de
su propia naturaleza, pero sólo
gracias al trato continuo con Dios, a
la oración, a la penitencia, a la
Eucaristía, llegaron a desarrollarse
plenamente. Zaragoza se convirtió en
un paso decisivo en este camino. El
nuevo Superior no se dejaba «mimar,
no daba importancia a lo que hacía,
ni alardeaba de nada: con



naturalidad, hacía lo posible para
pasar inadvertido» (7). 

Muerte de un Prelado

En Zaragoza, Josemaría estableció
también sus primeros contactos con
una gran ciudad que era, además,
uno de los puntos cruciales de la
historia de España y un centro
económico y cultural. La ciudad
había tenido importancia tanto para
los romanos como para los visigodos
y los árabes, a quienes el rey Alfonso
I de Aragón se la había arrebatado en
el año 1118.

Se convirtió así en capital del reino, y
lo fue durante unos cuatrocientos
años. Sin embargo, con la unificación
(primero dinástica y después
también constitucional) de Castilla y
Aragón, y con la erección de Madrid
como residencia y capital de la
Monarquía española en el siglo XVI,
Zaragoza perdió parte de su
importancia política, lo que



compensó con su elevación
económica y cultural. Poseía una
importante industria de la seda y,
desde 1542, albergaba una de las
universidades más renombradas de
España, en la que, en octubre de
1960, se concedió al Fundador y
Presidente General del Opus Dei el
doctorado honoris causa de la
Facultad de Filosofía y Letras.

Zaragoza es diócesis desde 1118 y
archidiócesis desde 1318; es también
la sede metropolitana de la provincia
eclesiástica del mismo nombre, que
comprende las diócesis sufragáneas
de Barbastro, Huesca, Tarazona y
Teruel. Tiene, como dato curioso, dos
iglesias episcopales con el mismo
rango: la famosa Basílica mariana de
Nuestra Señora del Pilar -un edificio
barroco, cuya silueta, con las cuatro
torres en las esquinas y sus once
cúpulas, es famosa en todo el mundo-
y la vieja Catedral gótica de La Seo,
construida en los siglos XIV-XV, tras



derribar la primitiva iglesia
románica, edificada en el lugar que
hasta entonces ocupara la mezquita
mayor. En estas dos iglesias pasó
Monseñor Escrivá muchas horas de
oración, especialmente ante la
imagen de la Virgen del Pilar,
Patrona de la Hispanidad, muy
venerada en España, a la que amaba
con filial devoción. A ella se
encomendó cuando, en junio de
1946, partió para Roma con el fin de
obtener la aprobación pontificia del
Opus Dei, y al Pilar retornó una y
otra vez; por ejemplo, en 1951,
cuando peligraba la existencia de la
Obra: el Fundador, en una situación
casi desesperada, ponía toda su
confianza en la Virgen, a la que ya
había acudido en Loreto y en
Lourdes.

Desconocemos la fecha de las
circunstancias exactas en las que el
Cardenal Juan Soldevila y Romero,
Arzobispo de Zaragoza, fijó su



atención en Josemaría. Es de suponer
que fuera en 1921 o 1922: por esas
fechas el Rector del Seminario ya
había advertido que el «nuevo»
seminarista, procedente de Logroño,
destacaba entre sus compañeros, y es
de suponer que en los informes que
destinaba a Su Eminencia subrayara
las cualidades humanas del joven
Escrivá, su profunda piedad, sus
resultados en los estudios y, en
general, su influjo positivo en el
ambiente del Seminario de San
Francisco de Paula. En diversas
circunstancias, cuando el Cardenal
visitaba el Seminario o se encontraba
con seminaristas en la Catedral, se
dirigía a Josemaría preguntándole
por su trabajo y por su situación;
incluso, en algunas ocasiones, le
invitó a visitarle, lo cual suponía un
honor desacostumbrado (8). Además,
no era corriente que el
nombramiento como Superior
tuviera lugar -como en el caso de
Josemaría- antes de recibir las



órdenes menores (9). Y como sólo un
clérigo podía ser Superior, el
Cardenal-Arzobispo confirió
personalmente la tonsura al joven
seminarista (10) en la capilla del
palacio arzobispal, el 28 de
septiembre de 1922.

Este Prelado, que entonces contaba
ya casi ochenta años de edad, es una
de esas figuras señeras que tanto
abundan en la Iglesia en España. En
Alemania se le podría comparar con
un Cardenal Faulhabér o un
Cardenal von Galen. Soldevila (11)
nació en 1843, se ordenó sacerdote
en 1867 y, desde 1875, fue Secretario
del Obispo de Valladolid. En el
entierro de la Reina María Cristina,
en 1878, llamó la atención de su
nieto, el Rey Alfonso XII, quien, aquel
mismo año le nombró Predicador de
Su Majestad. En 1889 pasó a ser
Obispo de Tarazona y doce años
después fue nombrado Arzobispo de
Zaragoza. En 1919 recibió la púrpura



cardenalicia. Más de veinte años
permaneció al frente de la provincia
eclesiástica aragonesa; en ese tiempo
se convirtió en uno de los
representantes más insignes de la
jerarquía en España. Uno de sus
grandes amores era su patria chica
adoptiva, cuya historia, arte y
literatura hizo que se investigaran.
Otro gran amor, unido
inseparablemente al primero, era la
Virgen del Pilar; con todos los medios
a su alcance, difundió su devoción
por toda España, consiguiendo que la
basílica fuese erigida «Monumento
Nacional» y se convirtiera en centro
de culto para todo el país. Los
disparos anarquistas que segaron en
plena calle la vida del Cardenal, el 4
de junio de 1923, iban dirigidos
contra un hombre que, como Obispo
y como Senador, había trabajado
incansablemente, durante más de
veinte años, por el bien de la Iglesia,
por los derechos de los obispos, por
el fortalecimiento de la formación



religiosa; un hombre que había
luchado contra el anarquismo, el
terrorismo y la debilidad del
Gobierno, atrayendo hacia sí el odio
de los sectores liberales y socialistas,
ambos de tendencia anticlerical. Su
asesinato no fue un acontecimiento
aislado, sino un paso más en la larga
cadena de hechos delictivos
cometidos contra los contrincantes
políticos o ideológicos; una cadena
que se prolongaría durante un largo
período de la historia de España.
Aunque no sabemos las cosas
concretas que pensó o dijo el joven
seminarista a raíz de este asesinato,
es de suponer que adoptara la misma
postura que, como Fundador del
Opus Dei, habría de mantener
durante toda su vida. Es obvio que,
ante el asesinato, su reacción debió
ser de total desaprobación y repulsa,
por lo que significaba de ofensa a
Dios, ataque a la Iglesia y violencia,
ya que siempre analizaba la esencia
de los acontecimientos y de las



tendencias, por ejemplo la justicia o
la falta de justicia que expresaban.
Por otra parte, Mons. Escrivá de
Balaguer repetiría a menudo que él
sólo era «un pobre sacerdote» que
«no quería ni podía hablar más que
de Dios». Este criterio -que fue un
principio de su actuar- no significa
en modo alguno indolencia respecto
a los problemas y conflictos
temporales, como me explicó en
cierta ocasión su sucesor, Alvaro del
Portillo: «Monseñor Escrivá de
Balaguer era una persona que seguía
siempre todo lo que pasaba en el
mundo no sólo con interés, sino muy
de cerca, participando en los hechos
con alegría o con dolor, e incluso
apasionadamente, cuando se
referían a ciertos temas de
relevancia para la Iglesia. Y de estas
cuestiones hablaba con gran
claridad. Sin embargo, nunca se
expresaba en público respecto a los
aspectos meramente temporales de
los acontecimientos actuales, no



porque no tuviera interés, sino
porque hubiera deshecho el Opus
Dei, cuya naturaleza es meramente
espiritual» (12). Además, dando de
lado los hechos opinables, y en
especial la política, quería evitar
cualquier sospecha de intentar
influir de alguna manera sobre las
opiniones personales en asuntos
temporales de los miembros del Opus
Dei. Su preocupación por la libertad
personal le llevaba a callar (13). A
este delicado respeto a la libertad en
cuestiones políticas opinables sabía
unir, sin embargo, un gran afán de
urgir a los cristianos para que en la
vida social fueran coherentes con su
fe; para que, por ejemplo,
defendieran la libertad (la de los
demás y la suya propia) en todos los
sectores (la libertad religiosa, la
libertad de enseñanza y de prensa,
etc.), la santidad del matrimonio y de
la familia, el derecho a la vida desde
su concepción y tantos otros valores
de raigambre cristiana (y de ley



natural) y de gran repercusión social.
Al referirse a estos temas, Josemaría
Escrivá de Balaguer decía con gran
fuerza que hablar de ellos no era
«meterse en política», sino mostrarse
coherente con la ley de Dios y con el
Magisterio de la Iglesia. Esa misma
coherencia hacía que tuviera una
gran sensibilidad para estigmatizar
todo género de violencias, de lucha
de clases, de siembra de odios. 

«¿Cuál es la identidad del
sacerdote?»

Cuando, el 19 de junio de 1981,
estuve en la capilla del Seminario de
San Carlos, sentí, en un determinado
momento, una extraña emoción: fue
al mirar hacia el lugar donde se
encuentra aquel balcón lateral en el
que el joven Josemaría había rezado
tantas veces y con tanta devoción.
Pasó allí muchas horas de la noche
rezando ante el Sagrario (14).



Cuando le concedieron el doctorado 
honoris causa, en la Universidad de
Zaragoza evocó estos momentos de
intimidad con Dios. Una vez y otra
recurría al Señor, a Jesús
Sacramentado, rogándole que le
diera luces y pidiéndole fuerza y
generosidad para cumplir lo que Él
quería, una vez que se lo hubiera
hecho ver. Que Dios le preparara,
éste era el cantus firmus de su
oración; que Dios le preparara para
servirle «en lo que Él quisiera, como
Él quisiera y cuando Él
quisiera» (15).

Se puede rezar en todas partes y a
todas horas. Esa fue la enseñanza
constante del Fundador del Opus Dei:
es posible mantener un diálogo
continuo con Dios en la calle, en el
lugar de trabajo y, en caso de guerra,
incluso en las trincheras del frente
de batalla... Ahora bien, la noche
tiene un algo especial: en la
oscuridad y en el silencio, sin



distracciones externas, el alma se
serena, escucha más sutilmente y ve
más claramente. Todo esto ya se
sabía en tiempos antiguos, cuando se
adoraba en el templo por la noche,
Muchos salmos hablan de esta
experiencia y los románticos
alemanes, Novalis sobre todo, alaban
la noche como el reino del amor y del
olvido de sí. Los Evangelios, por su
parte, nos narran que Jesús, antes de
llamar a los apóstoles, pasó la noche
en el monte, en oración (Luc 6,12);
que, en los últimos días, antes de la
Pasión, pasaba la noche en el Monte
de los Olivos (Luc 21,37), y que fue de
noche cuando, en el Huerto de
Getsemaní, pronunció la oración más
conmovedora en la historia de la
humanidad: «Abba, Padre, todo te es
posible; aparta de mí este cáliz, pero
que no sea lo que yo quiero, sino lo
que quieras tú» (Mc 14,36). El punto
104 de «Camino» reza: «Pernoctans in
oratione Dei -pasó la noche en
oración. Esto nos dice San Lucas del



Señor. Tú, ¿cuántas veces has
perseverado así? Entonces...». Estas
palabras las escribió un joven
sacerdote que sabía muy bien de qué
hablaba. La palabra, algo misteriosa,
pero sin duda más importante de
este punto es ese «entonces...». Es
como una respuesta incoada, la
contestación a alguien (al menos así
me lo imagino) que se ha quejado de
que su oración no ha sido escuchada
y se da cuenta de que le faltan las
fuerzas... Su confesor, Josemaría
Escrivá, le da con esta breve palabra
el consejo decisivo: «ponte ante
Jesucristo, ponte a su lado y
persevera con Él, persevera en la
oración, en el recogimiento y en el
fervor de la conversación nocturna
con Dios; inténtalo, aunque a veces
se te cierren los ojos; tampoco los
apóstoles lograron evitarlo».

La noche es larga; el lugar,
incómodo; el frío y el cansancio
llegan como arrastrándose, y los



pensamientos, muchas veces, son
como un enjambre de mariposas
atraídas por la luz de la lamparilla.
Aunque habitualmente el joven
Josemaría no solía pasar las noches
en oración, lo cierto es que a una
vida que nunca ha tenido esa
experiencia le falta algo grande, algo
maravilloso. «Dios quiere ser rogado
-escribe el Papa Gregorio Magno-,
quiere ser coaccionado, quiere ser
vencido por una cierta
importunidad» (16), por la ingenua
audacia de quien se sabe muy
querido. Y San Agustín: «Rogué una
vez, dos, tres, diez, veinte veces, y no
recibí nada. No ceses, hermano,
hasta que recibas. El fin de la
petición es el don recibido. Cesa
cuando recibas; más aún, ni siquiera
entonces ceses, sino persevera
todavía. Si no recibes, pide para que
recibas; cuando recibas, da gracias
por haber recibido» (17). Josemaría
Escrivá, además, entendió y vivió
siempre la oración como diálogo con



Dios. El que reza no debe mantener
un monólogo, tiene que saber callar
y escuchar. Pues, según nos dice el
Fundador del Opus Dei, «Dios tiene
derecho a decirnos: ¿Piensas en mí?
¿Tienes presencia mía? ¿Me tienes
presente? ¿Me buscas como apoyo
tuyo? ¿Me buscas como luz de tu
vida, como fortaleza, como coraza,
como todo?» (18). Y como parte de
una experiencia propia, una
experiencia ya de muchos años,
añade: «¡Cuántas tonterías, cuántas
contrariedades que desaparecen
inmediatamente, si nos acercamos a
Dios en la oración! Ir a hablar con
Jesús, que nos pregunta: ¿Qué te
pasa? Me pasa.., y enseguida,
luz» (19).

Nadie conoce el «diálogo silencioso»
de un alma con Dios. Pero el
contenido del diálogo nocturno de
Josemaría con el Señor, con Jesús
Sacramentado, en aquella capilla de
San Carlos no hace falta adivinarlo.



¿De qué hablará con Dios, con
Jesucristo una persona que quiere
ser sacerdote? De seguro que de su
vocación, de lo que constituye su
naturaleza y su centro, su carácter
indeleble. Para que Josemaría
Escrivá de Balaguer pudiera fundar
el Opus Dei, antes tenía que ser
sacerdote. Para que el Opus Dei
pudiera nacer y crecer y tomar
cuerpo y arraigar en muchos
hombres de todos los tiempos, él
mismo tenía que ser Opus Dei; y
puesto que la Obra, por voluntad de
Dios, debería contar con varones y
con mujeres, en los estados cristianos
de los laicos célibes por amor a
Jesucristo, de los sacerdotes, de los
casados, es lógico que el «modelo» de
todos tuviera que darse en la persona
del Fundador. Éste es el secreto de su
personalidad y de su irradiación: fue
sacerdote cien por cien, con
mentalidad laical y con el carisma
del perfecto padre de familia. No es
fácil comprender esta frase; pero de



que se comprenda o no puede
depender el camino de ida o de
retorno de muchas almas a Dios; por
ello es necesario comprenderla. Y
para esto se ha escrito este libro.

Sacerdote cien por cien: sabemos lo
que significaba esto para el
Fundador del Opus Dei por muchas
palabras suyas de años posteriores; y
seguro que no nos equivocamos si
buscamos las raíces de esa expresión
en la vida de oración de aquellos
años de estudio en Zaragoza;
partiendo de sus palabras podemos
sacar conclusiones sobre aquellos
años. «¿Cuál es la identidad del
sacerdote?», se preguntaba el
Presidente General del Opus Dei en
una homilía del año 1973. Y
respondía: «La de Cristo. Todos los
cristianos podemos y debemos ser no
ya alter Christus, sino ipse Christus:
otros Cristos, ¡el mismo Cristo! Pero
en el sacerdote esto se da



inmediatamente, de forma
sacramental» (20). 

¿Cuál es, pues, la base de su
incomparable dignidad? Y Mons.
Escrivá de Balaguer contesta: el
sacerdote es «instrumento inmediato
y diario de esa gracia salvadora que
Cristo nos ha ganado. Si se
comprende esto, si se ha meditado en
el activo silencio de la oración,
¿cómo considerar el sacerdocio una
renuncia» (21). Y ¿cuál es su función?
O, dicho de otra manera: ¿por qué
hay sacerdotes?

«No comprendo -dice Mons. Escrivá
de Balaguer, y está hablando alguien
que es sacerdote desde hace cuarenta
y ocho años- los afanes de algunos
sacerdotes por confundirse con los
demás cristianos, olvidando o
descuidando su específica misión en
la Iglesia, aquella para la que han
sido ordenados. Piensan que los
cristianos desean ver, en el



sacerdote, un hombre más. No es
verdad. En el sacerdote, quieren
admirar las virtudes propias de
cualquier cristiano, y aun de
cualquier hombre honrado: la
comprensión, la justicia, la vida de
trabajo -labor sacerdotal en este
caso-, la caridad, la educación, la
delicadeza en el trato. Pero, junto a
eso, los fieles pretenden que se
destaque claramente el carácter
sacerdotal: esperan que el sacerdote
rece, que no se niegue a administrar
los Sacramentos, que esté dispuesto a
acoger a todos sin constituirse en jefe
o militante de banderías humanas,
sean del tipo que sean; que ponga
amor y devoción en la celebración de
la Santa Misa, que se siente en el
confesonario, que consuele a los
enfermos y a los afligidos; que
adoctrine con la catequesis a los
niños y a los adultos, que predique la
Palabra de Dios y no cualquier tipo
de ciencia humana que no sería la
ciencia que salva y lleva a la vida



eterna; que tenga consejo y caridad
con los necesitados. En una palabra:
se pide al sacerdote que aprenda a
no estorbar la presencia de Cristo en
él, especialmente en aquellos
momentos en los que realiza el
Sacrificio del Cuerpo y de la Sangre y
cuando, en nombre de Dios, en la
Confesión sacramental auricular y
secreta, perdona los pecados. La
administración de estos dos
Sacramentos es tan capital en la
misión del sacerdote, que todo lo
demás debe girar alrededor» (22).

Esta cita nos presenta la magna carta
del sacerdocio católico, una magna
carta que Jesucristo mismo ha
promulgado y comunicado a Su
Iglesia por el Espíritu Santo; la
Iglesia, por su parte, en un proceso
de elaboración que mantiene
inalterada su esencia a lo largo de los
siglos, la ha ido explicitando e
interpretando auténticamente, y lo
seguirá haciendo hasta el fin de los



tiempos. Todo esto era algo
indiscutible para el Fundador del
Opus Dei, algo que acogía sin ningún
tipo de reservas. Hay que insistir en
este punto, ya que esta enseñanza de
la Iglesia, como otras tantas verdades
de la doctrina cristiana, es
convertida hoy por algunos en objeto
de «discusión» teológica, periodística
e incluso «popular».

Si el Sacramento del Orden, como
afirma la fe católica, establece una
identificación personal y real con
Jesucristo del sujeto que lo recibe
(una identificación definitiva e
irreversible, distinta esencialmente
del sacerdocio común de todos los
fieles y no sólo por razón de grado),
es evidente que el sacerdote no debe
contradecir con palabras o con
hechos, al menos consciente y
libremente, al modelo del Sumo y
Eterno Sacerdote. No puede vivir
aburguesadamente; tiene que
prescindir del ejercicio de la



sexualidad y de la vida matrimonial
y vivir la obediencia y el espíritu de
penitencia en grado mayor que un
hermano en la fe que no esté
consagrado. Y todo esto por el único
motivo de que Jesucristo, de quien el
sacerdote es un alter ego, vivió en
pobreza y celibato, se entregó
plenamente como holocausto de
amor, no en sentido figurado,
simbólico o alegórico, sino
plenamente textual: fue víctima
cruenta sobre el Altar de la Cruz. El
que el sacerdote sea un pecador, el
que por su debilidad, en mayor o
menor grado, pero siempre, quede
por debajo de las exigencias de su
vocación, es, para él y para todos los
cristianos, motivo de humildad y de
oración, pero nunca puede conducir
a que se «rebajen» las exigencias o se
nieguen por principio: al final de este
camino se produciría una atrofia del
sacerdocio ministerial y de su
servicio salvífico, tan importante
para la Iglesia.



Monseñor Escrivá de Balaguer tuvo
siempre una concepción muy alta y
libre de la virtud humana y cristiana
de la pureza, pero nunca quiso que
se fijara excesivamente la atención
en este tema: el sexto mandamiento
es el sexto y no el primero, solía
decir. Siempre hablaba de la pureza
y de la castidad como virtudes
positivas, de plenitud y de
naturalidad. Esas virtudes
comprenden también la continencia
sexual, pero la rebasan ampliamente,
pues rigen también, de forma
específica y sin componendas, para
los casados: «Al recordaros ahora -
leemos en una homilía de 1954 que el
cristiano ha de guardar una castidad
perfecta, me estoy refiriendo a todos:
a los solteros, que han de atenerse a
una completa continencia; y a los
casados, que viven castamente
cumpliendo las obligaciones propias
de su estado (...) Para ser castos -y no
simplemente continentes u
honestos-, hemos de someter las



pasiones a la razón, pero por un
motivo alto, por un impulso de
Amor» (23). Este impulso de Amor es
el que lleva al sacerdote a vivir el
celibato y a permanecer fiel en él; es
más, a verlo como una piedra
preciosa, que estima especialmente
porque da brillo y fuego a su
vocación. «El amor humano -decía
Monseñor Escrivá en aquella
homilía-, cuando es limpio, me
produce un inmenso respeto, una
veneración indecible. ¿Cómo no
vamos a estimar esos cariños santos,
nobles, de nuestros padres, a quienes
debemos una gran parte de nuestra
amistad con Dios? Yo bendigo ese
amor con las dos manos (...) Pero a
mí el Señor me ha pedido más. Y, esto
lo afirma la teología católica,
entregarse por amor del Reino de los
cielos sólo a Jesús y, por Jesús, a todos
los hombres, es algo más sublime
que el amor matrimonial, aunque el
matrimonio sea un sacramento y
sacramentum magnum (Eph



5,32)» (24). Palabras claras que no
inventó Monseñor Escrivá de
Balaguer: recordaba lo que es
doctrina de la Iglesia.

Todo esto lo comprende cualquier
cristiano, si no padece una especie de
«envidia espiritual». Nadie pierde su
dignidad porque otro tenga una
dignidad aún mayor. El desarrollo, la
profundización y el avivamiento de
cualquier virtud humana supone una
lucha continua; y quizá en nuestros
días esta lucha tiene que ser más
resuelta y clara en el terreno de la
pureza, que, al fin y al cabo, tiene
que ver con nuestro cuerpo. En este
punto, como en los demás, el
Fundador del Opus Dei siempre fue
muy realista. 

Los «pecados carnales», que en la
conciencia de muchas personas de
nuestro tiempo han perdido el
carácter de pecado, pueden ser muy
corrientes y quizá menos



«abismales» que los pecados de
frialdad, de soberbia, de abuso de
poder, pero forman parte de las
«pequeñas raposas» que asolan de
forma fatal la viña; además, de ellos
pueden surgir, como salen los
conejos de la chistera del
prestidigitador, todo tipo de
aberraciones; es más, si no se evitan,
a la larga no se podrán evitar
aberraciones como la brutalidad, la
mentira, la falta de responsabilidad
y, finalmente, la apatía, el tedio y un
hastío que lleva a odiarse a sí mismo
y al mundo. 

Con un conocimiento claro de la
naturaleza humana, Mons. Escrivá
de Balaguer daba el siguiente
consejo, que hoy en día algunos
pueden tener por anticuado y
superado, pero que siempre será
cierto: ¡Hay que evitar la ocasión!
«No tengas la cobardía de ser
"valiente": ¡huye!», dice el punto 132
de «Camino». Y, con la misma



experiencia de la vida, se lee en el
punto 131: «Nunca hables, ni para
lamentarte, de cosas o sucesos
impuros. -Mira que es materia más
pegajosa que la pez».

Es sabido que hay mujeres para las
que nada es tan atractivo como los
hombres que quieren vivir el
celibato, que quieren ser sacerdotes
o que ya lo son. No vamos a
profundizar ahora en el tema. Sólo
diremos que tampoco el joven
Josemaría estuvo libre de tales
acechanzas. Como cualquier persona
joven, tuvo que superar las
tentaciones. «Los santos -así
escribiría más tarde en el punto 133
de "Camino"- no han sido seres
deformes; casos para que los estudie
un médico modernista. Fueron, son
normales: de carne, como la tuya. -Y
vencieron». También Josemaría
venció. En este terreno no hay nada
sensacional que valga la pena
mencionar. Tampoco en su vida



posterior. «Nuestra castidad -
confirmaría el sacerdote
experimentado y maduro- es una
afirmación gozosa, un triunfo, que
nos da una paternidad maravillosa,
muy superior a la de la carne. Y no
tengamos miedo de decir que
tenemos defectos. Las malas
inclinaciones de nuestra naturaleza
se sienten lo mismo a los veinte años
que a los cincuenta» (25). 

Párroco del pueblo

En junio de 1923, Josemaría terminó
el cuarto curso de sus estudios
teológicos, y doce meses después los
cursos monográficos de doctorado
correspondientes a quinto de carrera
(26). Sin embargo, sus ocupaciones
como Fundador del Opus Dei le
impidieron realizar su doctorado en
Teología hasta el año 1955, en la
Universidad Lateranense de Roma.
Don Miguel de los Santos Díaz
Gómara, que había sido Obispo



Auxiliar del Cardenal Soldevila y era
Presidente del Seminario Sacerdotal
de San Carlos, confirió a Josemaría el
Subdiaconado el 14 de junio de 1924
y el Diaconado el 20 de diciembre de
ese mismo año. 

Un testimonio asegura que
«ayudando al preste en una
Bendición solemne con el Santísimo
Sacramento y dando la Santa
Comunión a su madre fueron las
primeras ocasiones en que el Siervo
de Dios tocó con sus manos el
Santísimo Sacramento» (27). Debió
de ser un momento emocionante,
pues tan sólo tres semanas antes, el
27 de noviembre, había fallecido en
Logroño, de forma totalmente
inesperada, don José, a causa de un
paro cardiaco. El hijo, a quien se
avisó telegráficamente, no alcanzó a
ver con vida a su padre. Llevó el
dolor de esta despedida con
serenidad, a pesar del gran
sufrimiento, y sin perder el ánimo,



puesto que estaba convencido de que
su padre ya estaba para siempre con
Dios. «Tengo -decía medio siglo
después a un grupo de padres en
Buenos Aires- un recuerdo
encantador de mi padre, que se hizo
amigo mío. Y por eso yo aconsejo lo
que he vivido: haceos amigos de
vuestros hijos» (28). El Fundador del
Opus Dei no se cansó de repetir que
la serenidad interior, la fortaleza
ante los reveses, la alegría cuando se
está cerca de la Cruz y también el
espíritu de pobreza, los había
aprendido de sus padres y
especialmente de don José.

Si partimos de la base de que
Josemaría Escrivá de Balaguer tenía
que cumplir una misión divina, nos
damos cuenta de que todos los
sucesos de su vida son piezas
elegidas para construir el edificio del
Opus Dei tal como lo quería Dios;
todo lo que hacía referencia a su
persona, ya fuera bueno o pareciera



malo, contribuía directa o
indirectamente a crear las
condiciones ideales para el
desarrollo y el crecimiento de la
Obra. Aquella muerte repentina
supuso, para su padre, el fin de una
vida dura y el comienzo del merecido
premio; y posibilitó, además, que
doña Dolores «quedara libre» para
ocuparse, del papel fundamental
previsto para ella por Dios en la
historia del Opus Dei. Desde entonces
–tenía cuarenta y siete años- pudo ir
asimilándolo paulatinamente: como
su hijo, también ella tenía que irse
preparando para su tarea, que
consistiría en ayudar a perfilar uno
de los rasgos específicos y más
importantes en la fisonomía
espiritual del Opus Dei: el espíritu de
familia, de una familia que, en este
caso, debería abarcar más de lo que
suele indicar el uso normal de esta
palabra. Para poder prestar este
servicio de alcance histórico serían
necesarios aquellos años en los que



tendría un hogar junto a su hijo
Josemaría, ya sacerdote, a su hija
Carmen y al pequeño Santiago; un
hogar del que, de alguna manera,
participarían los primeros miembros
del Opus Dei.

A comienzos del año 1925, doña
Dolores, con sus otros hijos, se
trasladó a Zaragoza, a una modesta
vivienda de una casa sencilla. El 28
de marzo, sábado de témporas,
Josemaría Escrivá de Balaguer
recibió la ordenación sacerdotal en
la capilla del Seminario de San
Carlos, también de manos de don
Miguel de los Santos. En aquella
época estaba vigente en la Iglesia
universal el Misal Romano de San Pío
V, que al decurso del Concilio
Vaticano II y de las reformas
posconciliares fue sustituido por el
de Pablo VI. Partiendo de estos datos,
sabemos qué textos litúrgicos se
utilizaron en la ceremonia de
ordenación sacerdotal, así como en la



Primera Misa solemne que el joven
sacerdote celebró dos días después
en la capilla de la Virgen del Pilar. Se
encontraban presentes sólo una
docena de personas acompañando a
su madre y sus hermanos; el joven
sacerdote ofreció la Santa Misa por
su padre, recientemente fallecido. El
Evangelio de ese día, lunes de Pasión,
tomado de San Juan (7, 32-39),
contiene el siguiente pasaje: «El
último día, el más solemne de la
fiesta, estaba allí Jesús y clamó: Si
alguno tiene sed, venga a mí, y beba
quien cree en mí. Como dice la
Escritura, brotarán de su seno ríos de
agua viva».

Ésta es una invitación que sacude el
alma y una promesa clara y firme.
Quizá ningún otro cristiano del siglo
XX haya seguido esta invitación a
beber el agua de las fuentes de
salvación con más sed, sed de amor,
que este sacerdote aragonés. Vivió
realmente su fe; creyó sin reservas y



su fe fue premiada con impetuosos
«ríos de agua viva», ríos que nacían
de su seno; cincuenta años más
tarde, al celebrar en Roma sus bodas
de oro sacerdotales, podía dirigir su
mirada a una familia espiritual con
sesenta mil miembros en todo el
mundo, entre ellos casi mil hombres
que había conducido al sacerdocio.

Al día siguiente de su Primera Misa
marchó al pueblecito de Perdiguera,
que dista unos veinticinco kilómetros
de Zaragoza, en sustitución del
párroco, que estaba ausente. En,
nuestros días casi no podemos
imaginarnos la pobreza de un
pueblecito rural como Perdiguera; las
fotografías que se conservan
recuerdan los míseros grupos de
casas que suelen verse en algunos
valles de la zona montañosa de los
Balcanes.

Durante las siete semanas que
Josemaría permaneció allí, vivió en



casa de una familia campesina:
padre, madre e hijo; los tres han
fallecido ya. La familia le trató con
mucho cariño y puso a su disposición
«la mejor habitación de la casa».
Algunas veces, en años posteriores, el
Fundador del Opus Dei habló de
ellos: sobre todo del chico, que
durante el día cuidaba las cabras; le
daba pena por su falta de formación.
Por eso empezó a instruirle en el
Catecismo, preparándole para la
Primera Comunión. Al preguntarle
en cierta ocasión qué le gustaría
hacer si un día fuera rico, y después
de haberle explicado el significado
de la palabra «riqueza», que
desconocía, el muchacho respondió:
«Me comería ¡cada plato de sopas
con vino!». Nunca olvidó Escrivá este
resumen intemporal de esos deseos
de felicidad temporal, material y
sensible, que incluso muchos
cristianos no consiguen superar:
«Todas las ambiciones son eso -éstos
fueron sus pensamientos-; no vale la



pena nada». Y recuerda: «Me quedé
muy serio, y pensé: Josemaría, está
hablando el Espíritu Santo. Esto lo
hizo la Sabiduría de Dios, para
enseñarme que todo lo de la tierra
era eso: bien poca cosa» (29). Las
sopas de vino del pastorcito de
cabras..., el sueño del «gordo» de la
lotería, la loca fantasía de «dar la
vuelta al mundo»... ¿cuál es la
diferencia?

Su breve estancia en Perdiguera tuvo
gran importancia para Josemaría
Escrivá de Balaguer: de cerca, muy
de cerca, y en la práctica, se pudo dar
cuenta de cuán dura y pobre era la
vida de estos humildes labriegos, y
también la del párroco rural entre
ellos. Ya por aquel entonces debió de
tomar cuerpo en su alma la
convicción de que esta población
rural necesitaba urgentemente una
ayuda eficaz para mejorar su nivel
profesional, es decir, agrario, y
también para elevar las condiciones



de vida de sus familias, así como su
formación moral y religiosa. 

Era necesario igualmente mejorar la
atención espiritual y formativa del
clero diocesano, y especialmente de
los curas rurales, que tantas veces se
podrían sentir abandonados.
Numerosas escuelas para la
formación profesional, cultural y
religiosa de las familias de
agricultores en España y en América
Latina, a menudo en las zonas más
pobres y aisladas, deben su
existencia al Fundador del Opus Dei.
O dicho de forma más exacta: la
espiritualidad del trabajo y el
ambiente familiar que él vivió y
enseñó a vivir ha cristalizado en
diversas iniciativas de los miembros
de la Obra en este sentido. Podemos
suponer que los primeros impulsos
para tales labores se dieron en
aquellas semanas de la primavera de
1925, en las que el joven sacerdote, a
sus veintitrés años, se dedicaba a su



primera tarea pastoral en la «planta
baja» de la sociedad española. En
Madrid tendría ocasión de conocer el
«sótano».

La carrera de Derecho en Zaragoza

El 18 de mayo Josemaría regresó a
Zaragoza y reanudó los estudios de
Derecho que había comenzado
durante el verano de 1923, con la
aprobación de su padre, quien quizá
viera en ellos una garantía de mayor
seguridad para el futuro. El mismo
pensamiento, aunque con otro
motivo, lo encontramos en el hijo:
antes de conocer el contenido de
aquel encargo divino que
barruntaba, sabía, casi con la
seguridad de un sonámbulo, qué
condiciones imprescindibles y qué
cualidades personales habría de
reunir para cumplirlo: la vida
interior de unión con Dios (esto era
natural), el sacerdocio (tampoco esto
era difícil de comprender) y, además,



la formación jurídica... Ahora bien, lo
que su padre consideraba
aconsejable, Josemaría intuyó que
sería necesario. Algo en verdad
sorprendente, pues en 1923 estaba
totalmente fuera de cualquier
previsión lógica que muchos años
más tarde surgirían cuestiones
jurídicas de capital importancia,
especialmente el problema canónico
de definir adecuadamente el Opus
Dei, su naturaleza, su «especie», su
situación dentro de la Iglesia.

Por otra parte, sabemos que
Monseñor Escrivá de Balaguer nunca
tuvo la intención de llegar a ser cura
párroco o de «hacer carrera» en la
Iglesia. «Que sea eso que Tú quieres,
y que yo ignoro» (30), rezaba día y
noche; pero si no sabía lo que Dios
quería de él, sí conocía claramente lo
que Dios no quería. El que estudiara
Derecho manifiesta, a mi juicio, una
convicción que Josemaría tenía ya a
los veintiún años: Dios le había



elegido para una misión con
profundas y amplias implicaciones
jurídicas. Y este convencimiento
personal se unía a una actitud de raíz
profundamente católica que, a
menudo, se olvida o malentiende en
nuestros días: el derecho y el orden
jurídico hacen referencia no sólo a
las relaciones interpersonales en el
Estado y la sociedad, sino también a
la relación entre Dios y el hombre;
son cualidades significativas de la
Iglesia, de la comunidad salvífica
querida por Dios; incluso el designio
de salvación y la obra de redención
tienen un carácter jurídico. Pues el
Amor de Dios no se dirige a seres
pasivos, sino a seres libres, a
hombres creados de tal manera que
puedan responder en libertad a los
designios salvíficos de Dios.

La relación jurídica expresa, pues, un
aspecto de la relación amorosa entre
Dios y el hombre. Y precisamente
porque la Iglesia es una «Iglesia de



Amor», tiene que ser también una
«Iglesia de Derecho»; el derecho
canónico es, por eso, la concreción
del amor a Dios y al prójimo en una
de esas formas determinadas a las
que no escapa nuestra pobre
naturaleza.

No podemos adivinar si el joven
seminarista que empezó a estudiar
Derecho veía las cosas de esta
manera, pero, en cualquier caso,
actuaba de acuerdo con esta
convicción: lo que el Señor le iba a
pedir que realizara en el mundo
tendría carácter jurídico. Y por eso se
inscribió en la Facultad de Derecho
de la Universidad de Zaragoza, donde
estudió -y es importante reseñarlo-
no sólo Derecho Canónico, sino una
carrera civil, una licenciatura en
Derecho que comprendía Economía
Política, Derecho Natural, Historia
del Derecho, Derecho Civil y Penal,
Derecho Internacional Privado,



Derecho Tributario, Administrativo y
Mercantil, etc.

Al regresar de Perdiguera dedicó
especiales esfuerzos a las asignaturas
que hemos nombrado en último
lugar, haciendo durante los cursos
1925-26 y 1926-27 los exámenes
previstos y consiguiendo buenas
calificaciones. En enero de 1927
recibió el título de Licenciado en
Derecho.

Cuando, en el verano de 1981, estuve
en Zaragoza pude conversar con un
jurista, Juan Antonio Cremades Royo,
que había conocido al Fundador del
Opus Dei en 1925. Tenía 15 años por
aquel entonces y recuerda que vio
por primera vez a Mons. Escrivá de
Balaguer cuando celebraba la Santa
Misa en la iglesia de San Pedro
Nolasco, que regían los jesuitas. Más
tarde, en los suburbios de Zaragoza,
participó en las catequesis para
niños y jóvenes con aquel sacerdote



de aspecto simpático. «Causaba una
gran impresión a los jóvenes -afirma
Cremades- tenía una cierta tendencia
a engordar, poseía un acusado
sentido del humor y también
capacidad de adaptación». Sobre esto
último recuerda una anécdota: «En la
Facultad de Derecho de Zaragoza
había un Catedrático al que los
alumnos aplaudían en sus clases y le
animaban con gritos y aclamaciones;
en vez de permanecer sentados en
sus bancos, rodeaban la mesa del
profesor, quien explicaba
accionando vivamente con sus
brazos y manos, teniendo con
frecuencia extendido el dedo índice.
A veces alguno le cogía el dedo, lo
que no era obstáculo para que el
profesor siguiera explicando con el
dedo cogido, hasta que
violentamente lo retiraba,
escuchando vivas y aplausos.
Josemaría, con humor, se adaptaba a
este estilo, entre otras cosas porque
si no lo hubiera hecho hubiese



encontrado dificultades para aprobar
la asignatura» (31).

Por entonces, don Josemaría empezó
a dar clases de latín a algunos
compañeros de curso, porque el
Catedrático de Derecho Canónico
exigía en el examen saber traducir
los cánones del Codex luris Canonici.
Además, ganaba dinero para el
sustento de la familia -tenía que
mantener a su madre y sus
hermanos- gracias a su actividad
como profesor en el «Instituto
Amado», donde era profesor de
Derecho Romano y Derecho
Canónico. Este Instituto preparaba a
los alumnos para muchas carreras
universitarias y para los exámenes
de ingreso en las Academias
Militares y en otros cuerpos o
dependencias del Estado. 

El fundador y director de este
Instituto (un Capitán de Infantería y
Licenciado en Ciencias Exactas,



Santiago Amado Lóriga) gozaba de
prestigio gracias a la calidad de su
plantel de profesores. He tenido en
mis manos el cuaderno número 3 del
primer año de la revista «Alfa-
Beta» (marzo de 1927), que el
Instituto publicaba cada mes. En la
portada se anuncian los cursos de
preparación para el examen de
admisión a oficial del Ejército y de la
Marina; en la contraportada se
publica una lista de todos los
profesores (treinta y tres en total,
entre ellos muchos profesores
mercantiles, licenciados en Ciencias
Naturales e ingenieros, y un solo
sacerdote, Josemaría Escrivá), así
como una lista de todos los cursos
previstos, unos cincuenta en total. El
buen Capitán Amado Lóriga había
pensado realmente en todas las
posibilidades, desde el cuerpo de
Correos y el cuerpo general de la
Compañía Arrendataria de Tabacos,
hasta la dedicación a tiempo parcial
o completo en el cuerpo de Prisiones,



en los Ferrocarriles o en el Banco de
España. Además, se anuncian cursos
de francés, inglés e incluso alemán.
Este número 3 de «Alfa-Beta»
contiene también una curiosidad
bibliográfica: la primera publicación
de Josemaría Escrivá de Balaguer,
que lleva el título de «La forma del
matrimonio en la actual legislación
española» (32). 

El artículo, firmado por «José María
Escrivá y Albás, Presbítero y
Abogado, Profesor de los cursos de
Derecho Canónico y Romano en el
Instituto Amado», trata el problema
de la admisión, validez y aplicación
del matrimonio civil en la España de
aquel tiempo. Y es que los intentos de
conmover los fundamentos del
matrimonio como sacramento de
origen divino y de hacer desaparecer
esta convicción de la conciencia
general, presentando el matrimonio
como un mero contrato de carácter
civil, no habían cesado a lo largo de



todo el siglo XIX y se habían visto
coronados por el éxito en casi toda
Europa. 

Ni siquiera en los estados en los que
la Iglesia estaba fuertemente
arraigada en la sociedad, como en
España, Italia o Bélgica, fue posible, a
la larga, mantenerse al margen de
esta evolución, aun cuando se
produjera con más lentitud y se
intentara detenerla en varias
ocasiones. Sin querer abundar aquí
en el complicado tema, se puede
constatar que el artículo de Mons.
Escrivá de Balaguer llama la
atención por su precisión dogmática
y jurídica y por sus vastos
conocimientos de la legislación civil y
eclesiástica. No se queda corto en su
crítica a la «expansión» del
matrimonio civil, o sea, a su
introducción por la puerta trasera de
la legislación, a través de los
intrincados senderos de ciertas
disposiciones legales. Subraya,



además, el carácter iusnaturalista del
matrimonio y su institución de
carácter divino para todos los
hombres, y no sólo para los
cristianos. Por ello, cierra sus
consideraciones con estas palabras:
«Debe quedar el matrimonio civil en
España reservado, si ha de producir
un lazo legítimo y de legítimos
efectos, para aquellos no bautizados
que quieran formar una familia
conforme a las divinas
prescripciones» (33).

Nada más obtener la licenciatura en
Derecho, presentó una solicitud al
entonces Arzobispo de Zaragoza,
Mons. Rigoberto Doménech, pidiendo
permiso para trasladarse a Madrid,
pues. el doctorado en Derecho Civil
sólo podía obtenerse en la
Universidad Central. Con fecha del 17
de marzo de 1927 se le comunicó que
se accedía a su petición: podría
residir durante dos años en Madrid



para preparar la tesis doctoral y
obtener el título correspondiente.

El 28 de abril de 1927, ya en Madrid,
se inscribió en la Facultad de
Derecho y se presentó a varios
exámenes complementarios, por
ejemplo Historia del Derecho
Internacional y Filosofía del Derecho.
Empezó a orientar sus
investigaciones hacia los campos del
desarrollo de la literatura jurídica en
España y hacia la política social. Pero
a partir de octubre de 1928 el
nacimiento del Opus Dei y su
desarrollo posterior absorbió por
completo su vida. Mejor dicho: se
fundió en una unidad absoluta con
su vida. Sin embargo -y también esto
le caracteriza-, mantuvo durante
largos años su propósito de hacer el
doctorado. El P. José López Ortiz,
agustino (que luego sería Obispo de
Tuy-Vigo y, más tarde, Arzobispo
Titular de Grado y Vicario General
Castrense), comenta que, cuando en



1939, después de la Guerra, encontró
al Fundador del Opus Dei en Madrid
(lo había conocido en el verano de
1924), éste le comentó, entre otras
cosas, que estaba trabajando en su
tesis doctoral sobre «La Abadesa de
las Huelgas» (34). Es decir,
perseveraba en su propósito, aunque
habían pasado doce años desde que
comenzó a prepararse para el
doctorado y había tenido que
abandonar su primer tema,
relacionado con la ordenación
sacerdotal de mestizos y cuarterones
en los siglos XVI y XVII, porque en la
guerra se habían perdido las fichas
de investigación y su biblioteca
privada.

En diciembre de 1939 leyó, por fin, su
tesis doctoral. Todavía tendrían que
transcurrir otros cinco años hasta
que se pudiera publicar como libro
aquel amplio trabajo teológico-
jurídico (35). Pero se publicó como
fruto de la perseverancia. El último



capítulo de «Camino» está dedicado
al tema de la «Perseverancia», esa
humilde hija del amor, hermana
pequeña de la fidelidad, «corredora
de fondo» entre las virtudes. Sin ella,
en ningún campo de la actividad
humana hay frutos: ni en la
agricultura, ni en el propio camino,
ni en el apostolado cristiano. Sin ella,
ni se puede ganar algo de valor ni se
puede conservar lo ganado. Algo que
tiene validez tanto para el cuidado de
un césped inglés como para la
salvación de las almas. Muchos
motivos que habrían sido lógicos
hubieran justificado que se
interrumpiera el trabajo y que nunca
se publicara el libro. Pero el espíritu
del Opus Dei, el espíritu de ese
seguimiento de Cristo que se
concreta en el cumplimiento
perseverante de todas las tareas
humanas, exige que se termine un
trabajo que se ha comenzado:
«Comenzar -escribe el Fundador en
"Camino"- es de todos; perseverar, de



santos...» (36). Y esto vale también
para los que escriben tesis doctorales
u otra clase de libros.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/iii-la-oracion-
en-la-noche/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/iii-la-oracion-en-la-noche/
https://opusdei.org/es-es/article/iii-la-oracion-en-la-noche/
https://opusdei.org/es-es/article/iii-la-oracion-en-la-noche/

	III. LA ORACIÓN EN LA NOCHE

