opusdei.org

ITI. LA ORACION EN
LA NOCHE

Biografia del Fundador del
Opus Dei de Peter Berglar

28/12/2011

Seminarista en Zaragoza

Las diferencias entre la vida
ciudadana de los afios veinte y la de
nuestros dias carece de importancia
si se compara con las existentes entre
un Seminario de aquella época y uno
de hoy. Y no sdlo en Espafia, sino
también en los demas paises
europeos y americanos donde se



forman sacerdotes, Alemania
incluida. Los que comenzaban a
andar entonces por el camino que les
llevaria a la ordenacion sacerdotal se
apartaban durante varios afios de la
vida civil y laical de los de «fuera»,
con sus comodidades, libertades,
preocupaciones y peligros.Cuando un
joven recibe la llamada al sacerdocio
sabe que, en el futuro, gracias a un
especial resello divino -el
Sacramento del Orden-, actuara in
persona Christi. Sabe que cuando
celebre la Santa Misa -centro y raiz
de la vida cristiana, como ensefia la
fe catdlica- revivira lo esencial del
sacerdocio de Cristo: la renovacion
incruenta del Sacrificio del Calvario.
Esa es la razon ultima por la que ese
futuro sacerdote decide identificarse,
mediante el celibato, con Jesucristo,
Sumo y Eterno Sacerdote. E1
seminario se preocupaba de
proporcionarle un ambiente
adecuado para alcanzar ese fin: una
vida de piedad con frecuentes



practicas ascéticas, cierta disciplina
interna y externa, oracion, estudio,
orden...

Josemaria vivia en el Seminario de
San Francisco de Paula, que estaba
en el gran edificio del Seminario
Sacerdotal de San Carlos (1), y acudia
diariamente, con los otros
seminaristas del San Francisco, a las
clases de la Universidad Pontificia,
que estaba en la plaza de La Seo, en
el Seminario de San Valero y San
Braulio.

Los seminaristas del San Francisco
vestian sotana, sobre la que llevaban
una tunica negra, sin magas, y una
beca roja con el escudo metalico del
Seminario. Tras levantarse, hacian
media hora de oracion y asistian a la
Santa Misa en la iglesia del
Seminario de San Carlos.

Después del desayuno salian para
asistir a las clases. Iban por algunas
calles interiores, mas o menos



paralelas al Coso, hasta salir a la
plaza de La Seo, por detras de la
Catedral. Al terminar las clases de la
mafana, volvian al Seminario para
la comida.

Por la tarde, tras un rato de recreo o
de descanso, volvian a la Universidad
Pontificia y, al regresar, merendaban
y tenian un largo rato para el estudio,
que se partia para rezar el Santo
Rosario y hacer un rato de lectura
espiritual. A eso de las nueve de la
noche cenaban y, antes de acostarse,
rezaban unas preces y hacian el
examen de conciencia. Todos los
meses tenian un retiro espiritual en
el Seminario y anualmente hacian
ejercicios espirituales (2).

Los jueves por la tarde salian de
paseo, juntos, en dos filas,
acompaifados por el Inspector. Los
domingos salian los que tenian
parientes en Zaragoza. Josemaria iria
tal vez a la casa de don Carlos Albas,



un hermano de su madre, que era
entonces canonigo arcediano de la
didcesis, aunque quizd mantuviese
cierta distancia con él, porque no
habia aceptado bien el fracaso
economico de su cufiado, el padre de
Josemaria. De hecho, no acudio a su
entierro en Logrofio, en 1924, y
tampoco asistio a la primera Misa
que su sobrino celebraria en 1925.

¢Como hemos de imaginarnos a
Josemaria, joven seminarista en
Zaragoza? ;Como era el ambiente en
el que vivia? No podemos separar los
dos aspectos. Al clero diocesano
llegaban, en primer lugar, jovenes
procedentes de familias numerosas v,
entre éstas, sobre todo, de origen
campesino. La mayoria de los
seminaristas que estudiaban con
Josemaria procedian de algun pueblo
0 pequeiia ciudad; eran personas
sencillas, en su mayoria hijos de
alguna familia campesina aragonesa.
Por una parte, eran muchachos no



deformados, sanos, fuertes, piadosos
y creyentes, sin mas, llanamente;
pero, por otra, eran personas de
escasa formacion, poco refinadas,
ruda, con ideas sencillas respecto a
su futuro y a veces descuidadas en su
aspecto exterior. Josemaria se salia
de lo corriente, no porque se lo
propusiera, sino porque sin quererlo,
poseia sus propias costumbres. Cada
dia se lavaba de pies a cabeza, lo que
llamaba la atencidn y hacia que entre
los seminaristas surgieran dudas
sobre si llegaria a ser clérigo, porque,
segun parecia, «tenia cualidades»
para otras profesiones (3). Ademas,
gozaba de una buena formacion, era
ingenioso y de humor chispeante y
dominaba el lenguaje, por lo que
sorprendia a sus colegas con
epigramas serios o satiricos en los
que vertia sus comentarios. La buena
educacion que habia recibido y su
seguridad natural para comportarse
en pubico se unia con una piedad
sencilla y sincera, con unos



profundos, conocimientos teoldgicos
y juridicos y con un gran calor
humano. Todo esto le otorgaria en el
futuro una gran autoridad natural,
en el trato con altos representantes
del Estado y de la Iglesia, con
personalidades de la aristocracia, de
la economia y de las finanzas; en esto
los testimonios son unanimes.

Es patente que Josemaria, ya a sus
veinte afios, tenia esta capacidad de
irradiacion. Si se considera su vida,
es facil darse cuenta de que era muy
dificil permanecer indiferente o
neutral cuando se le trataba. Poseia
en modo extraordinario el don de
atraer a las personas y de
conducirlas hacia Dios a través del
camino de la amistad, una amistad
que nunca dejaba enfriar y que
nunca daba por perdida. Ese acercar
a los demads a Dios podia producirse
en cosa de pocas horas e incluso de
minutos. Se han dado casos de
decisiones instantaneas de entrega



plena. Algunos permanecieron
durante mucho tiempo o para
siempre en posiciones mas alejadas
(4). Otros, y también esto es natural,
se separaron de €l y se marcharon,
en uso legitimo de su libertad. Pero
hay una actitud que no se daba
nunca: permanecer a su lado con
indiferencia.

«Chocas con el caracter de aquél o
del otro, -se lee en "Camino"-.
necesariamente ha de ser asi: no eres
moneda de cinco duros que a todos
gusta» (5). Tampoco Josemaria lo era
0, mejor dicho, no todos reconocian
su valor, porque no todos saben
distinguir a simple vista el oro del
laton o del metal dorado. Sus
calificaciones seguian siendo, como
en el bachillerato, excelentes; la
mayoria de los profesores le
estimaban; y el que alguno se
equivocara alguna vez al dar su
opinion sobre él, ;qué importancia
tiene? «Si tu caracter y los caracteres



de quienes contigo conviven fueran
dulzones y tiernos como merengues
no te santificarias» (6). Los demas
seminaristas le apreciaban:
veracidad, humor, deseos de
ayudar... son caracteristicas que
citan con frecuencia en sus
recuerdos. Se le queria y, en secreto,
también se le admiraba, lo cual no
quiere decir que no hubiera lugar
para la envidia o para la repentina
crispacion de alguno. En cierta
ocasion Josemaria tuvo una disputa
con otro seminarista, que le habia
ofendido; llegaron a las manos; el
otro «empezé». No conocemos mas
detalles: s0lo sabemos que a Escriva
se le impuso un castigo, que lo
acepto, y que su contrincante, treinta
afios mas tarde, siendo capellan de
un hospital en Jaén, le escribi6 una
emotiva carta pidiéndole perdon.

El hecho no produjo ninguna merma
en la consideracion general hacia
Josemaria. Al comienzo del tercer



curso en Zaragoza, en el otofio de
1922, se le confié uno de los dos
cargos de Superior. Esto suponia un
cambio de situacion: habitacion
propia, un famulo (lo que en el
ejército se llamaria un «ordenanza»),
mas libertad personal para entrar o
salir. Aunque seguia siendo un
estudiante como los otros, segun el
reglamento era un Superior con
derecho a dar indicaciones y con el
deber de supervisar los trabajos de
los demas, de acompafiar a los
seminaristas en el camino de la
Universidad o en los paseos y de
cuidar que se guardara la disciplina
del Seminario. Evidentemente, esto
acarreaba ciertas dificultades y
prudencia. De repente, un joven
estudiante pasa a ser un «superior»;
come en una mesa especial, se le
sirve, se le recoge la habitacion, se le
hace la cama, y tiene que conseguir
que sus comparieros cumplan sus
ordenes, sin dejar por eso de ser su
comparnero.



En Zaragoza, Josemaria aprendié no
solo Teologia y Derecho, sino
también el arte de dirigir a los
hombres. El tiempo que paso como
Superior en el Seminario de San
Francisco fue para él un tiempo en el
que aprendio a usar la autoridad.
Desde el principio comprendio que
se basa en la honradez, en la
ecuanimidad de una actitud recia, en
el dominio de si mismo y en el punto
medio entre la rigidez y la
elasticidad; y, sobre todo, en el propio
ejemplo, la abnegacion personal y
callada y la humildad interior. Todas
estas cualidades formaban parte de
su propia naturaleza, pero solo
gracias al trato continuo con Dios, a
la oracion, a la penitencia, a la
Eucaristia, llegaron a desarrollarse
plenamente. Zaragoza se convirtié en
un paso decisivo en este camino. El
nuevo Superior no se dejaba «mimar,
no daba importancia a lo que hacia,
ni alardeaba de nada: con



naturalidad, hacia lo posible para
pasar inadvertido» (7).

Muerte de un Prelado

En Zaragoza, Josemaria establecio
también sus primeros contactos con
una gran ciudad que era, ademas,
uno de los puntos cruciales de la
historia de Espafia y un centro
economico y cultural. La ciudad
habia tenido importancia tanto para
los romanos como para los visigodos
y los arabes, a quienes el rey Alfonso
I de Aragon se la habia arrebatado en
el afio 1118.

Se convirtio asi en capital del reino, y
lo fue durante unos cuatrocientos
afos. Sin embargo, con la unificacion
(primero dinastica y después
también constitucional) de Castilla y
Aragon, y con la ereccion de Madrid
como residencia y capital de la
Monarquia espafiola en el siglo XVI,
Zaragoza perdio parte de su
importancia politica, lo que



compenso con su elevacion
econdmica y cultural. Poseia una
importante industria de la seday,
desde 1542, albergaba una de las
universidades mas renombradas de
Espafia, en la que, en octubre de
1960, se concedio al Fundador y
Presidente General del Opus Dei el
doctorado honoris causa de la
Facultad de Filosofia y Letras.

Zaragoza es diocesis desde 1118 y
archidiocesis desde 1318; es también
la sede metropolitana de la provincia
eclesiastica del mismo nombre, que
comprende las diocesis sufraganeas
de Barbastro, Huesca, Tarazona y
Teruel. Tiene, como dato curioso, dos
iglesias episcopales con el mismo
rango: la famosa Basilica mariana de
Nuestra Sefiora del Pilar -un edificio
barroco, cuya silueta, con las cuatro
torres en las esquinas y sus once
cupulas, es famosa en todo el mundo-
y la vieja Catedral gotica de La Seo,
construida en los siglos XIV-XV, tras



derribar la primitiva iglesia
romanica, edificada en el lugar que
hasta entonces ocupara la mezquita
mayor. En estas dos iglesias paso
Monsefior Escrivd muchas horas de
oracion, especialmente ante la
imagen de la Virgen del Pilar,
Patrona de la Hispanidad, muy
venerada en Espafia, a la que amaba
con filial devocion. A ella se
encomendd cuando, en junio de
1946, partio para Roma con el fin de
obtener la aprobacion pontificia del
Opus Dei, y al Pilar retorn6 una y
otra vez; por ejemplo, en 1951,
cuando peligraba la existencia de la
Obra: el Fundador, en una situacion
casi desesperada, ponia toda su
confianza en la Virgen, a la que ya
habia acudido en Loreto y en
Lourdes.

Desconocemos la fecha de las
circunstancias exactas en las que el
Cardenal Juan Soldevila y Romero,
Arzobispo de Zaragoza, fijo su



atencion en Josemaria. Es de suponer
que fuera en 1921 o0 1922: por esas
fechas el Rector del Seminario ya
habia advertido que el «<nuevo»
seminarista, procedente de Logrofio,
destacaba entre sus compafieros, y es
de suponer que en los informes que
destinaba a Su Eminencia subrayara
las cualidades humanas del joven
Escriva, su profunda piedad, sus
resultados en los estudios y, en
general, su influjo positivo en el
ambiente del Seminario de San
Francisco de Paula. En diversas
circunstancias, cuando el Cardenal
visitaba el Seminario o se encontraba
con seminaristas en la Catedral, se
dirigia a Josemaria preguntandole
por su trabajo y por su situacion;
incluso, en algunas ocasiones, le
invito a visitarle, lo cual suponia un
honor desacostumbrado (8). Ademas,
no era corriente que el
nombramiento como Superior
tuviera lugar -como en el caso de
Josemaria- antes de recibir las



ordenes menores (9). Y como solo un
clérigo podia ser Superior, el
Cardenal-Arzobispo confirid
personalmente la tonsura al joven
seminarista (10) en la capilla del
palacio arzobispal, el 28 de
septiembre de 1922.

Este Prelado, que entonces contaba
ya casi ochenta afios de edad, es una
de esas figuras sefieras que tanto
abundan en la Iglesia en Espaifia. En
Alemania se le podria comparar con
un Cardenal Faulhabér o un
Cardenal von Galen. Soldevila (11)
nacio en 1843, se ordend sacerdote
en 1867 y, desde 1875, fue Secretario
del Obispo de Valladolid. En el
entierro de la Reina Maria Cristina,
en 1878, llamo la atencion de su
nieto, el Rey Alfonso XII, quien, aquel
mismo afio le nombroé Predicador de
Su Majestad. En 1889 paso a ser
Obispo de Tarazona y doce afnos
después fue nombrado Arzobispo de
Zaragoza. En 1919 recibio la purpura



cardenalicia. Mas de veinte afios
permanecio al frente de la provincia
eclesiastica aragonesa; en ese tiempo
se convirtio en uno de los
representantes mas insignes de la
jerarquia en Espafia. Uno de sus
grandes amores era su patria chica
adoptiva, cuya historia, arte y
literatura hizo que se investigaran.
Otro gran amor, unido
inseparablemente al primero, era la
Virgen del Pilar; con todos los medios
a su alcance, difundio su devocion
por toda Espafia, consiguiendo que la
basilica fuese erigida «Monumento
Nacional» y se convirtiera en centro
de culto para todo el pais. Los
disparos anarquistas que segaron en
plena calle la vida del Cardenal, el 4
de junio de 1923, iban dirigidos
contra un hombre que, como Obispo
y como Senador, habia trabajado
incansablemente, durante mas de
veinte afios, por el bien de la Iglesia,
por los derechos de los obispos, por
el fortalecimiento de la formacion



religiosa; un hombre que habia
luchado contra el anarquismo, el
terrorismo y la debilidad del
Gobierno, atrayendo hacia si el odio
de los sectores liberales y socialistas,
ambos de tendencia anticlerical. Su
asesinato no fue un acontecimiento
aislado, sino un paso mas en la larga
cadena de hechos delictivos
cometidos contra los contrincantes
politicos o ideoldgicos; una cadena
que se prolongaria durante un largo
periodo de la historia de Espaiia.
Aunque no sabemos las cosas
concretas que penso o dijo el joven
seminarista a raiz de este asesinato,
es de suponer que adoptara la misma
postura que, como Fundador del
Opus Dei, habria de mantener
durante toda su vida. Es obvio que,
ante el asesinato, su reaccion debio
ser de total desaprobacion y repulsa,
por lo que significaba de ofensa a
Dios, ataque a la Iglesia y violencia,
ya que siempre analizaba la esencia
de los acontecimientos y de las



tendencias, por ejemplo la justicia o
la falta de justicia que expresaban.
Por otra parte, Mons. Escriva de
Balaguer repetiria a menudo que €l
solo era «un pobre sacerdote» que
«no queria ni podia hablar mas que
de Dios». Este criterio -que fue un
principio de su actuar- no significa
en modo alguno indolencia respecto
a los problemas y conflictos
temporales, como me explico en
cierta ocasion su sucesor, Alvaro del
Portillo: «Monsefior Escriva de
Balaguer era una persona que seguia
siempre todo lo que pasaba en el
mundo no s6lo con interés, sino muy
de cerca, participando en los hechos
con alegria o con dolor, e incluso
apasionadamente, cuando se
referian a ciertos temas de
relevancia para la Iglesia. Y de estas
cuestiones hablaba con gran
claridad. Sin embargo, nunca se
expresaba en publico respecto a los
aspectos meramente temporales de
los acontecimientos actuales, no



porque no tuviera intereés, sino
porque hubiera deshecho el Opus
Dei, cuya naturaleza es meramente
espiritual» (12). Ademas, dando de
lado los hechos opinables, y en
especial la politica, queria evitar
cualquier sospecha de intentar
influir de alguna manera sobre las
opiniones personales en asuntos
temporales de los miembros del Opus
Dei. Su preocupacion por la libertad
personal le llevaba a callar (13). A
este delicado respeto a la libertad en
cuestiones politicas opinables sabia
unir, sin embargo, un gran afan de
urgir a los cristianos para que en la
vida social fueran coherentes con su
fe; para que, por ejemplo,
defendieran la libertad (la de los
demas y la suya propia) en todos los
sectores (la libertad religiosa, la
libertad de ensefianza y de prensa,
etc.), la santidad del matrimonio y de
la familia, el derecho a la vida desde
su concepcion y tantos otros valores
de raigambre cristiana (y de ley



natural) y de gran repercusion social.
Al referirse a estos temas, Josemaria
Escriva de Balaguer decia con gran
fuerza que hablar de ellos no era
«meterse en politica», sino mostrarse
coherente con la ley de Dios y con el
Magisterio de la Iglesia. Esa misma
coherencia hacia que tuviera una
gran sensibilidad para estigmatizar
todo género de violencias, de lucha
de clases, de siembra de odios.

«¢Cual es la identidad del
sacerdote?»

Cuando, el 19 de junio de 1981,
estuve en la capilla del Seminario de
San Carlos, senti, en un determinado
momento, una extrafia emocion: fue
al mirar hacia el lugar donde se
encuentra aquel balcon lateral en el
que el joven Josemaria habia rezado
tantas veces y con tanta devocion.
Pas6 alli muchas horas de la noche
rezando ante el Sagrario (14).



Cuando le concedieron el doctorado
honoris causa, en la Universidad de
Zaragoza evoco estos momentos de
intimidad con Dios. Una vez y otra
recurria al Sefior, a Jesus
Sacramentado, rogandole que le
diera luces y pidiéndole fuerzay
generosidad para cumplir lo que El
queria, una vez que se lo hubiera
hecho ver. Que Dios le preparara,
éste era el cantus firmus de su
oracion; que Dios le preparara para
servirle «en lo que Fl quisiera, como
Fl quisiera y cuando El

quisiera» (15).

Se puede rezar en todas partesy a
todas horas. Esa fue la ensefianza
constante del Fundador del Opus Dei:
es posible mantener un didlogo
continuo con Dios en la calle, en el
lugar de trabajo y, en caso de guerra,
incluso en las trincheras del frente
de batalla... Ahora bien, la noche
tiene un algo especial: en la
oscuridad y en el silencio, sin



distracciones externas, el alma se
serena, escucha mas sutilmente y ve
mas claramente. Todo esto ya se
sabia en tiempos antiguos, cuando se
adoraba en el templo por la noche,
Muchos salmos hablan de esta
experiencia y los romanticos
alemanes, Novalis sobre todo, alaban
la noche como el reino del amor y del
olvido de si. Los Evangelios, por su
parte, nos narran que Jesus, antes de
llamar a los apdstoles, paso la noche
en el monte, en oraciéon (Luc 6,12);
que, en los ultimos dias, antes de la
Pasion, pasaba la noche en el Monte
de los Olivos (Luc 21,37), y que fue de
noche cuando, en el Huerto de
Getsemani, pronuncio la oracion mas
conmovedora en la historia de la
humanidad: «Abba, Padre, todo te es
posible; aparta de mi este caliz, pero
que no sea lo que yo quiero, sino lo
que quieras tu» (Mc 14,36). El punto
104 de «Camino» reza: «Pernoctans in
oratione Dei -paso la noche en
oracion. Esto nos dice San Lucas del



Sefior. T4, scuantas veces has
perseverado asi? Entonces...». Estas
palabras las escribidé un joven
sacerdote que sabia muy bien de qué
hablaba. La palabra, algo misteriosa,
pero sin duda mas importante de
este punto es ese «entonces...». Es
como una respuesta incoada, la
contestacion a alguien (al menos asi
me lo imagino) que se ha quejado de
que su oracion no ha sido escuchada
y se da cuenta de que le faltan las
fuerzas... Su confesor, Josemaria
Escriva, le da con esta breve palabra
el consejo decisivo: «ponte ante
Jesucristo, ponte a suladoy
persevera con El, persevera en la
oracion, en el recogimiento y en el
fervor de la conversacion nocturna
con Dios; inténtalo, aunque a veces
se te cierren los ojos; tampoco los
apostoles lograron evitarlo».

La noche es larga; el lugar,
incomodo; el frio y el cansancio
llegan como arrastrandose, y los



pensamientos, muchas veces, son
como un enjambre de mariposas
atraidas por la luz de la lamparilla.
Aunque habitualmente el joven
Josemaria no solia pasar las noches
en oracion, lo cierto es que a una
vida que nunca ha tenido esa
experiencia le falta algo grande, algo
maravilloso. «Dios quiere ser rogado
-escribe el Papa Gregorio Magno-,
quiere ser coaccionado, quiere ser
vencido por una cierta
importunidad» (16), por la ingenua
audacia de quien se sabe muy
querido. Y San Agustin: «Rogué una
vez, dos, tres, diez, veinte veces, y no
recibi nada. No ceses, hermano,
hasta que recibas. El fin de la
peticion es el don recibido. Cesa
cuando recibas; mas aun, ni siquiera
entonces ceses, sino persevera
todavia. Si no recibes, pide para que
recibas; cuando recibas, da gracias
por haber recibido» (17). Josemaria
Escriva, ademas, entendi6 y vivio
siempre la oracion como didlogo con



Dios. El que reza no debe mantener
un monologo, tiene que saber callar
y escuchar. Pues, segun nos dice el
Fundador del Opus Dei, «Dios tiene
derecho a decirnos: ¢Piensas en mi?
¢Tienes presencia mia? ;| Me tienes
presente? ; Me buscas como apoyo
tuyo? ¢Me buscas como luz de tu
vida, como fortaleza, como coraza,
como todo?» (18). Y como parte de
una experiencia propia, una
experiencia ya de muchos afios,
afiade: «jCudntas tonterias, cuantas
contrariedades que desaparecen
inmediatamente, si nos acercamos a
Dios en la oracidn! Ir a hablar con
Jesus, que nos pregunta: ;Qué te
pasa? Me pasa.., y enseguida,

luz» (19).

Nadie conoce el «diadlogo silencioso»
de un alma con Dios. Pero el
contenido del didlogo nocturno de
Josemaria con el Sefior, con Jesus
Sacramentado, en aquella capilla de
San Carlos no hace falta adivinarlo.



¢De qué hablara con Dios, con
Jesucristo una persona que quiere
ser sacerdote? De seguro que de su
vocacion, de lo que constituye su
naturaleza y su centro, su caracter
indeleble. Para que Josemaria
Escriva de Balaguer pudiera fundar
el Opus Deli, antes tenia que ser
sacerdote. Para que el Opus Dei
pudiera nacer y crecer y tomar
cuerpo y arraigar en muchos
hombres de todos los tiempos, él
mismo tenia que ser Opus Dei; y
puesto que la Obra, por voluntad de
Dios, deberia contar con varones y
con mujeres, en los estados cristianos
de los laicos célibes por amor a
Jesucristo, de los sacerdotes, de los
casados, es logico que el «modelo» de
todos tuviera que darse en la persona
del Fundador. Este es el secreto de su
personalidad y de su irradiacion: fue
sacerdote cien por cien, con
mentalidad laical y con el carisma
del perfecto padre de familia. No es
facil comprender esta frase; pero de



que se comprenda o no puede
depender el camino de ida o de
retorno de muchas almas a Dios; por
ello es necesario comprenderla. Y
para esto se ha escrito este libro.

Sacerdote cien por cien: sabemos lo
que significaba esto para el
Fundador del Opus Dei por muchas
palabras suyas de afios posteriores; y
seguro que no nos equivocamos si
buscamos las raices de esa expresion
en la vida de oracion de aquellos
afos de estudio en Zaragoza;
partiendo de sus palabras podemos
sacar conclusiones sobre aquellos
afnos. «;Cual es la identidad del
sacerdote?», se preguntaba el
Presidente General del Opus Dei en
una homilia del afio 1973.Y
respondia: «La de Cristo. Todos los
cristianos podemos y debemos ser no
ya alter Christus, sino ipse Christus:
otros Cristos, jel mismo Cristo! Pero
en el sacerdote esto se da



inmediatamente, de forma
sacramental» (20).

¢Cudl es, pues, la base de su
incomparable dignidad? Y Mons.
Escriva de Balaguer contesta: el
sacerdote es «instrumento inmediato
y diario de esa gracia salvadora que
Cristo nos ha ganado. Si se
comprende esto, si se ha meditado en
el activo silencio de la oracién,
icomo considerar el sacerdocio una
renuncia» (21). Y scudl es su funcion?
O, dicho de otra manera: ¢{por qué
hay sacerdotes?

«No comprendo -dice Mons. Escriva
de Balaguer, y estd hablando alguien
que es sacerdote desde hace cuarenta
y ocho afios- los afanes de algunos
sacerdotes por confundirse con los
demas cristianos, olvidando o
descuidando su especifica mision en
la Iglesia, aquella para la que han
sido ordenados. Piensan que los
cristianos desean ver, en el



sacerdote, un hombre mas. No es
verdad. En el sacerdote, quieren
admirar las virtudes propias de
cualquier cristiano, y aun de
cualquier hombre honrado: la
comprension, la justicia, la vida de
trabajo -labor sacerdotal en este
caso-, la caridad, la educacion, la
delicadeza en el trato. Pero, junto a
eso, los fieles pretenden que se
destaque claramente el caracter
sacerdotal: esperan que el sacerdote
rece, que no se niegue a administrar
los Sacramentos, que esté dispuesto a
acoger a todos sin constituirse en jefe
o militante de banderias humanas,
sean del tipo que sean; que ponga
amor y devocion en la celebracion de
la Santa Misa, que se siente en el
confesonario, que consuele a los
enfermos y a los afligidos; que
adoctrine con la catequesis a los
nifios y a los adultos, que predique la
Palabra de Dios y no cualquier tipo
de ciencia humana que no seria la
ciencia que salva y lleva a la vida



eterna; que tenga consejo y caridad
con los necesitados. En una palabra:
se pide al sacerdote que aprenda a
no estorbar la presencia de Cristo en
él, especialmente en aquellos
momentos en los que realiza el
Sacrificio del Cuerpo y de la Sangre y
cuando, en nombre de Dios, en la
Confesion sacramental auricular y
secreta, perdona los pecados. La
administracion de estos dos
Sacramentos es tan capital en la
mision del sacerdote, que todo lo
demas debe girar alrededor» (22).

Esta cita nos presenta la magna carta
del sacerdocio catolico, una magna
carta que Jesucristo mismo ha
promulgado y comunicado a Su
Iglesia por el Espiritu Santo; la
Iglesia, por su parte, en un proceso
de elaboracion que mantiene
inalterada su esencia a lo largo de los
siglos, la ha ido explicitando e
interpretando auténticamente, y lo
seguira haciendo hasta el fin de los



tiempos. Todo esto era algo
indiscutible para el Fundador del
Opus Dej, algo que acogia sin ningun
tipo de reservas. Hay que insistir en
este punto, ya que esta ensefianza de
la Iglesia, como otras tantas verdades
de la doctrina cristiana, es
convertida hoy por algunos en objeto
de «discusion» teoldgica, periodistica
e incluso «popular».

Si el Sacramento del Orden, como
afirma la fe catdlica, establece una
identificacion personal y real con
Jesucristo del sujeto que lo recibe
(una identificacion definitiva e
irreversible, distinta esencialmente
del sacerdocio comun de todos los
fieles y no sélo por razon de grado),
es evidente que el sacerdote no debe
contradecir con palabras o con
hechos, al menos consciente y
libremente, al modelo del Sumo y
Eterno Sacerdote. No puede vivir
aburguesadamente; tiene que
prescindir del ejercicio de la



sexualidad y de la vida matrimonial
y vivir la obediencia y el espiritu de
penitencia en grado mayor que un
hermano en la fe que no esté
consagrado. Y todo esto por el unico
motivo de que Jesucristo, de quien el
sacerdote es un alter ego, vivio en
pobreza y celibato, se entrego
plenamente como holocausto de
amor, no en sentido figurado,
simbolico o alegorico, sino
plenamente textual: fue victima
cruenta sobre el Altar de la Cruz. El
que el sacerdote sea un pecador, el
que por su debilidad, en mayor o
menor grado, pero siempre, quede
por debajo de las exigencias de su
vocacion, es, para €l y para todos los
cristianos, motivo de humildad y de
oracion, pero nunca puede conducir
a que se «rebajen» las exigencias o se
nieguen por principio: al final de este
camino se produciria una atrofia del
sacerdocio ministerial y de su
servicio salvifico, tan importante
para la Iglesia.



Monseiior Escriva de Balaguer tuvo
siempre una concepcion muy alta y
libre de la virtud humana y cristiana
de la pureza, pero nunca quiso que
se fijara excesivamente la atencion
en este tema: el sexto mandamiento
es el sexto y no el primero, solia
decir. Siempre hablaba de la pureza
y de la castidad como virtudes
positivas, de plenitud y de
naturalidad. Esas virtudes
comprenden también la continencia
sexual, pero la rebasan ampliamente,
pues rigen también, de forma
especifica y sin componendas, para
los casados: «Al recordaros ahora -
leemos en una homilia de 1954 que el
cristiano ha de guardar una castidad
perfecta, me estoy refiriendo a todos:
a los solteros, que han de atenerse a
una completa continencia; y a los
casados, que viven castamente
cumpliendo las obligaciones propias
de su estado (...) Para ser castos -y no
simplemente continentes u
honestos-, hemos de someter las



pasiones a la razon, pero por un
motivo alto, por un impulso de
Amor» (23). Este impulso de Amor es
el que lleva al sacerdote a vivir el
celibato y a permanecer fiel en él; es
mas, a verlo como una piedra
preciosa, que estima especialmente
porque da brillo y fuego a su
vocacion. «El amor humano -decia
Monsefior Escriva en aquella
homilia-, cuando es limpio, me
produce un inmenso respeto, una
veneracion indecible. ;Cémo no
vamos a estimar esos carifios santos,
nobles, de nuestros padres, a quienes
debemos una gran parte de nuestra
amistad con Dios? Yo bendigo ese
amor con las dos manos (...) Pero a
mi el Sefior me ha pedido mas. Y, esto
lo afirma la teologia catdlica,
entregarse por amor del Reino de los
cielos sdlo a Jesus y, por Jesus, a todos
los hombres, es algo mas sublime
que el amor matrimonial, aunque el
matrimonio sea un sacramento y
sacramentum magnum (Eph



5,32)» (24). Palabras claras que no
inventé Monsefior Escriva de
Balaguer: recordaba lo que es
doctrina de la Iglesia.

Todo esto lo comprende cualquier
cristiano, si no padece una especie de
«envidia espiritual». Nadie pierde su
dignidad porque otro tenga una
dignidad aun mayor. El desarrollo, la
profundizacion y el avivamiento de
cualquier virtud humana supone una
lucha continua; y quiza en nuestros
dias esta lucha tiene que ser mas
resuelta y clara en el terreno de la
pureza, que, al fin y al cabo, tiene
que ver con nuestro cuerpo. En este
punto, como en los demas, el
Fundador del Opus Dei siempre fue
muy realista.

Los «pecados carnales», que en la
conciencia de muchas personas de
nuestro tiempo han perdido el
caracter de pecado, pueden ser muy
corrientes y quiza menos



«abismales» que los pecados de
frialdad, de soberbia, de abuso de
poder, pero forman parte de las
«pequenas raposas» que asolan de
forma fatal la vifia; ademas, de ellos
pueden surgir, como salen los
conejos de la chistera del
prestidigitador, todo tipo de
aberraciones; es mas, si no se evitan,
a la larga no se podran evitar
aberraciones como la brutalidad, la
mentira, la falta de responsabilidad
y, finalmente, la apatia, el tedio y un
hastio que lleva a odiarse a si mismo
y al mundo.

Con un conocimiento claro de la
naturaleza humana, Mons. Escriva
de Balaguer daba el siguiente
consejo, que hoy en dia algunos
pueden tener por anticuado y
superado, pero que siempre sera
cierto: jHay que evitar la ocasion!
«No tengas la cobardia de ser
"valiente": jhuye!», dice el punto 132
de «Camino». Y, con la misma



experiencia de la vida, se lee en el
punto 131: «Nunca hables, ni para
lamentarte, de cosas o sucesos
impuros. -Mira que es materia mas
pegajosa que la pez».

Es sabido que hay mujeres para las
que nada es tan atractivo como los
hombres que quieren vivir el
celibato, que quieren ser sacerdotes
0 que ya lo son. No vamos a
profundizar ahora en el tema. Solo
diremos que tampoco el joven
Josemaria estuvo libre de tales
acechanzas. Como cualquier persona
joven, tuvo que superar las
tentaciones. «Los santos -asi
escribiria mas tarde en el punto 133
de "Camino"- no han sido seres
deformes; casos para que los estudie
un médico modernista. Fueron, son
normales: de carne, como la tuya. -Y
vencieron». También Josemaria
vencio. En este terreno no hay nada
sensacional que valga la pena
mencionar. Tampoco en su vida



posterior. «Nuestra castidad -
confirmaria el sacerdote
experimentado y maduro- es una
afirmacion gozosa, un triunfo, que
nos da una paternidad maravillosa,
muy superior a la de la carne. Y no
tengamos miedo de decir que
tenemos defectos. Las malas
inclinaciones de nuestra naturaleza
se sienten lo mismo a los veinte afios
que a los cincuenta» (25).

Parroco del pueblo

En junio de 1923, Josemaria termino
el cuarto curso de sus estudios
teoldgicos, y doce meses después los
cursos monograficos de doctorado
correspondientes a quinto de carrera
(26). Sin embargo, sus ocupaciones
como Fundador del Opus Dei le
impidieron realizar su doctorado en
Teologia hasta el afio 1955, en la
Universidad Lateranense de Roma.
Don Miguel de los Santos Diaz
GoOmara, que habia sido Obispo



Auxiliar del Cardenal Soldevila y era
Presidente del Seminario Sacerdotal

de San Carlos, confirié a Josemaria el
Subdiaconado el 14 de junio de 1924

y el Diaconado el 20 de diciembre de
ese mismo afio.

Un testimonio asegura que
«ayudando al preste en una
Bendicién solemne con el Santisimo
Sacramento y dando la Santa
Comunion a su madre fueron las
primeras ocasiones en que el Siervo
de Dios toc6 con sus manos el
Santisimo Sacramento» (27). Debid
de ser un momento emocionante,
pues tan solo tres semanas antes, el
27 de noviembre, habia fallecido en
Logrofio, de forma totalmente
inesperada, don José, a causa de un
paro cardiaco. El hijo, a quien se
aviso telegraficamente, no alcanzo a
ver con vida a su padre. Llevo el
dolor de esta despedida con
serenidad, a pesar del gran
sufrimiento, y sin perder el animo,



puesto que estaba convencido de que
su padre ya estaba para siempre con
Dios. «Tengo -decia medio siglo
después a un grupo de padres en
Buenos Aires- un recuerdo
encantador de mi padre, que se hizo
amigo mio. Y por eso yo aconsejo lo
que he vivido: haceos amigos de
vuestros hijos» (28). El Fundador del
Opus Dei no se canso de repetir que
la serenidad interior, la fortaleza
ante los reveses, la alegria cuando se
esta cerca de la Cruz y también el
espiritu de pobreza, los habia
aprendido de sus padresy
especialmente de don José.

Si partimos de la base de que
Josemaria Escriva de Balaguer tenia
que cumplir una mision divina, nos
damos cuenta de que todos los
sucesos de su vida son piezas
elegidas para construir el edificio del
Opus Dei tal como lo queria Dios;
todo lo que hacia referencia a su
persona, ya fuera bueno o pareciera



malo, contribuia directa o
indirectamente a crear las
condiciones ideales para el
desarrollo y el crecimiento de la
Obra. Aquella muerte repentina
supuso, para su padre, el fin de una
vida dura y el comienzo del merecido
premio; y posibilitd, ademas, que
dofia Dolores «quedara libre» para
ocuparse, del papel fundamental
previsto para ella por Dios en la
historia del Opus Dei. Desde entonces
—tenia cuarenta y siete afos- pudo ir
asimilandolo paulatinamente: como
su hijo, también ella tenia que irse
preparando para su tarea, que
consistiria en ayudar a perfilar uno
de los rasgos especificos y mas
importantes en la fisonomia
espiritual del Opus Dei: el espiritu de
familia, de una familia que, en este
caso, deberia abarcar mas de lo que
suele indicar el uso normal de esta
palabra. Para poder prestar este
servicio de alcance historico serian
necesarios aquellos afos en los que



tendria un hogar junto a su hijo
Josemaria, ya sacerdote, a su hija
Carmen y al pequefio Santiago; un
hogar del que, de alguna manera,
participarian los primeros miembros
del Opus Dei.

A comienzos del afio 1925, dofia
Dolores, con sus otros hijos, se
traslad6 a Zaragoza, a una modesta
vivienda de una casa sencilla. E1 28
de marzo, sabado de témporas,
Josemaria Escriva de Balaguer
recibio la ordenacion sacerdotal en
la capilla del Seminario de San
Carlos, también de manos de don
Miguel de los Santos. En aquella
época estaba vigente en la Iglesia
universal el Misal Romano de San Pio
V, que al decurso del Concilio
Vaticano II y de las reformas
posconciliares fue sustituido por el
de Pablo VI. Partiendo de estos datos,
sabemos queé textos liturgicos se
utilizaron en la ceremonia de
ordenacion sacerdotal, asi como en la



Primera Misa solemne que el joven
sacerdote celebrod dos dias después
en la capilla de la Virgen del Pilar. Se
encontraban presentes s0lo una
docena de personas acompafando a
su madre y sus hermanos; el joven
sacerdote ofrecid la Santa Misa por
su padre, recientemente fallecido. El
Evangelio de ese dia, lunes de Pasion,
tomado de San Juan (7, 32-39),
contiene el siguiente pasaje: «El
ultimo dia, el mas solemne de la
fiesta, estaba alli Jesus y clamad: Si
alguno tiene sed, venga a mi, y beba
quien cree en mi. Como dice la
Escritura, brotaran de su seno rios de
agua vivar.

Esta es una invitacién que sacude el
alma y una promesa clara y firme.
Quiza ningun otro cristiano del siglo
XX haya seguido esta invitacion a
beber el agua de las fuentes de
salvacion con mas sed, sed de amor,
que este sacerdote aragonés. Vivio
realmente su fe; creyo sin reservas y



su fe fue premiada con impetuosos
«rios de agua viva»r, rios que nacian
de su seno; cincuenta afios mas
tarde, al celebrar en Roma sus bodas
de oro sacerdotales, podia dirigir su
mirada a una familia espiritual con
sesenta mil miembros en todo el
mundo, entre ellos casi mil hombres
que habia conducido al sacerdocio.

Al dia siguiente de su Primera Misa
marchd al pueblecito de Perdiguera,
que dista unos veinticinco kildmetros
de Zaragoza, en sustitucion del
parroco, que estaba ausente. En,
nuestros dias casi no podemos
imaginarnos la pobreza de un
pueblecito rural como Perdiguera; las
fotografias que se conservan
recuerdan los miseros grupos de
casas que suelen verse en algunos
valles de la zona montafiosa de los
Balcanes.

Durante las siete semanas que
Josemaria permanecio alli, vivio en



casa de una familia campesina:
padre, madre e hijo; los tres han
fallecido ya. La familia le trato con
mucho carifio y puso a su disposicion
«la mejor habitacion de la casa».
Algunas veces, en afnos posteriores, el
Fundador del Opus Dei hablé de
ellos: sobre todo del chico, que
durante el dia cuidaba las cabras; le
daba pena por su falta de formacion.
Por eso empez0 a instruirle en el
Catecismo, preparandole para la
Primera Comunion. Al preguntarle
en cierta ocasion qué le gustaria
hacer si un dia fuera rico, y después
de haberle explicado el significado
de la palabra «riqueza», que
desconocia, el muchacho respondio:
«Me comeria jcada plato de sopas
con vino!». Nunca olvido Escriva este
resumen intemporal de esos deseos
de felicidad temporal, material y
sensible, que incluso muchos
cristianos no consiguen superar:
«Todas las ambiciones son eso -éstos
fueron sus pensamientos-; no vale la



pena nada». Y recuerda: «Me quedé
muy serio, y pensé: Josemaria, esta
hablando el Espiritu Santo. Esto lo
hizo la Sabiduria de Dios, para
ensefiarme que todo lo de la tierra
era eso: bien poca cosa» (29). Las
sopas de vino del pastorcito de
cabras..., el suefio del «gordo» de la
loteria, la loca fantasia de «dar la
vuelta al mundon»... cudl es la
diferencia?

Su breve estancia en Perdiguera tuvo
gran importancia para Josemaria
Escriva de Balaguer: de cerca, muy
de cerca, y en la practica, se pudo dar
cuenta de cuan dura y pobre era la
vida de estos humildes labriegos, y
también la del parroco rural entre
ellos. Ya por aquel entonces debio de
tomar cuerpo en su alma la
conviccion de que esta poblacion
rural necesitaba urgentemente una
ayuda eficaz para mejorar su nivel
profesional, es decir, agrario, y
también para elevar las condiciones



de vida de sus familias, asi como su
formacion moral y religiosa.

Era necesario igualmente mejorar la
atencion espiritual y formativa del
clero diocesano, y especialmente de
los curas rurales, que tantas veces se
podrian sentir abandonados.
Numerosas escuelas para la
formacion profesional, cultural y
religiosa de las familias de
agricultores en Espafia y en América
Latina, a menudo en las zonas mas
pobres y aisladas, deben su
existencia al Fundador del Opus Dei.
O dicho de forma mas exacta: la
espiritualidad del trabajo y el
ambiente familiar que él vivio y
ensefid a vivir ha cristalizado en
diversas iniciativas de los miembros
de la Obra en este sentido. Podemos
suponer que los primeros impulsos
para tales labores se dieron en
aquellas semanas de la primavera de
1925, en las que el joven sacerdote, a
sus veintitrés anos, se dedicaba a su



primera tarea pastoral en la «planta
baja» de la sociedad espaifiola. En
Madrid tendria ocasion de conocer el
«sotano».

La carrera de Derecho en Zaragoza

El 18 de mayo Josemaria regreso a
Zaragoza y reanudo los estudios de
Derecho que habia comenzado
durante el verano de 1923, con la
aprobacion de su padre, quien quiza
viera en ellos una garantia de mayor
seguridad para el futuro. El mismo
pensamiento, aunque con otro
motivo, lo encontramos en el hijo:
antes de conocer el contenido de
aquel encargo divino que
barruntaba, sabia, casi con la
seguridad de un sonambulo, qué
condiciones imprescindibles y qué
cualidades personales habria de
reunir para cumplirlo: la vida
interior de union con Dios (esto era
natural), el sacerdocio (tampoco esto
era dificil de comprender) y, ademas,



la formacion juridica... Ahora bien, lo
que su padre consideraba
aconsejable, Josemaria intuyo que
seria necesario. Algo en verdad
sorprendente, pues en 1923 estaba
totalmente fuera de cualquier
prevision logica que muchos afos
mas tarde surgirian cuestiones
juridicas de capital importancia,
especialmente el problema canonico
de definir adecuadamente el Opus
Dei, su naturaleza, su «especie», su
situacion dentro de la Iglesia.

Por otra parte, sabemos que
Monsefor Escriva de Balaguer nunca
tuvo la intencion de llegar a ser cura
parroco o de «hacer carrera» en la
Iglesia. «Que sea eso que Tu quieres,
y que yo ignoro» (30), rezaba dia 'y
noche; pero si no sabia lo que Dios
queria de él, si conocia claramente lo
que Dios no queria. El que estudiara
Derecho manifiesta, a mi juicio, una
conviccion que Josemaria tenia ya a
los veintiun afios: Dios le habia



elegido para una mision con
profundas y amplias implicaciones
juridicas. Y este convencimiento
personal se unia a una actitud de raiz
profundamente catdlica que, a
menudo, se olvida o malentiende en
nuestros dias: el derecho y el orden
juridico hacen referencia no sélo a
las relaciones interpersonales en el
Estado y la sociedad, sino también a
la relacion entre Dios y el hombre;
son cualidades significativas de la
Iglesia, de la comunidad salvifica
querida por Dios; incluso el designio
de salvacion y la obra de redencion
tienen un cardacter juridico. Pues el
Amor de Dios no se dirige a seres
pasivos, sino a seres libres, a
hombres creados de tal manera que
puedan responder en libertad a los
designios salvificos de Dios.

La relacion juridica expresa, pues, un
aspecto de la relacion amorosa entre
Dios y el hombre. Y precisamente
porque la Iglesia es una «Iglesia de



Amorv», tiene que ser también una
«Iglesia de Derecho»; el derecho
canonico es, por eso, la concrecion
del amor a Dios y al projimo en una
de esas formas determinadas a las
que no escapa nuestra pobre
naturaleza.

No podemos adivinar si el joven
seminarista que empezo a estudiar
Derecho veia las cosas de esta
manera, pero, en cualquier caso,
actuaba de acuerdo con esta
conviccion: lo que el Sefior le iba a
pedir que realizara en el mundo
tendria caracter juridico. Y por eso se
inscribi6 en la Facultad de Derecho
de la Universidad de Zaragoza, donde
estudio -y es importante resefarlo-
no s6lo Derecho Candénico, sino una
carrera civil, una licenciatura en
Derecho que comprendia Economia
Politica, Derecho Natural, Historia
del Derecho, Derecho Civil y Penal,
Derecho Internacional Privado,



Derecho Tributario, Administrativo y
Mercantil, etc.

Al regresar de Perdiguera dedico
especiales esfuerzos a las asignaturas
que hemos nombrado en ultimo
lugar, haciendo durante los cursos
1925-26 y 1926-27 los examenes
previstos y consiguiendo buenas
calificaciones. En enero de 1927
recibio el titulo de Licenciado en
Derecho.

Cuando, en el verano de 1981, estuve
en Zaragoza pude conversar con un
jurista, Juan Antonio Cremades Royo,
que habia conocido al Fundador del
Opus Dei en 1925. Tenia 15 afios por
aquel entonces y recuerda que vio
por primera vez a Mons. Escriva de
Balaguer cuando celebraba la Santa
Misa en la iglesia de San Pedro
Nolasco, que regian los jesuitas. Mas
tarde, en los suburbios de Zaragoza,
participo en las catequesis para
nifios y jovenes con aquel sacerdote



de aspecto simpatico. «Causaba una
gran impresion a los jovenes -afirma
Cremades- tenia una cierta tendencia
a engordar, poseia un acusado
sentido del humor y también
capacidad de adaptacion». Sobre esto
ualtimo recuerda una anécdota: «En la
Facultad de Derecho de Zaragoza
habia un Catedratico al que los
alumnos aplaudian en sus clases y le
animaban con gritos y aclamaciones;
en vez de permanecer sentados en
sus bancos, rodeaban la mesa del
profesor, quien explicaba
accionando vivamente con sus
brazos y manos, teniendo con
frecuencia extendido el dedo indice.
A veces alguno le cogia el dedo, lo
que no era obstaculo para que el
profesor siguiera explicando con el
dedo cogido, hasta que
violentamente lo retiraba,
escuchando vivas y aplausos.
Josemaria, con humor, se adaptaba a
este estilo, entre otras cosas porque
sino lo hubiera hecho hubiese



encontrado dificultades para aprobar
la asignatura» (31).

Por entonces, don Josemaria empezo
a dar clases de latin a algunos
compafieros de curso, porque el
Catedratico de Derecho Canonico
exigia en el examen saber traducir
los canones del Codex luris Canonici.
Ademas, ganaba dinero para el
sustento de la familia -tenia que
mantener a su madre y sus
hermanos- gracias a su actividad
como profesor en el «Instituto
Amado», donde era profesor de
Derecho Romano y Derecho
Canonico. Este Instituto preparaba a
los alumnos para muchas carreras
universitarias y para los exdmenes
de ingreso en las Academias
Militares y en otros cuerpos o
dependencias del Estado.

El fundador y director de este
Instituto (un Capitan de Infanteria y
Licenciado en Ciencias Exactas,



Santiago Amado Loriga) gozaba de
prestigio gracias a la calidad de su
plantel de profesores. He tenido en
mis manos el cuaderno numero 3 del
primer afio de la revista «Alfa-

Beta» (marzo de 1927), que el
Instituto publicaba cada mes. En la
portada se anuncian los cursos de
preparacion para el examen de
admision a oficial del Ejército y de la
Marina; en la contraportada se
publica una lista de todos los
profesores (treinta y tres en total,
entre ellos muchos profesores
mercantiles, licenciados en Ciencias
Naturales e ingenieros, y un solo
sacerdote, Josemaria Escriva), asi
como una lista de todos los cursos
previstos, unos cincuenta en total. El
buen Capitdn Amado Loriga habia
pensado realmente en todas las
posibilidades, desde el cuerpo de
Correos y el cuerpo general de la
Compafiia Arrendataria de Tabacos,
hasta la dedicacion a tiempo parcial
o completo en el cuerpo de Prisiones,



en los Ferrocarriles o en el Banco de
Espafia. Ademas, se anuncian cursos
de francés, inglés e incluso aleman.
Este numero 3 de «Alfa-Beta»
contiene también una curiosidad
bibliografica: la primera publicacion
de Josemaria Escriva de Balaguer,
que lleva el titulo de «La forma del
matrimonio en la actual legislacion
espafiola» (32).

El articulo, firmado por «José Maria
Escriva y Albas, Presbitero y
Abogado, Profesor de los cursos de
Derecho Canénico y Romano en el
Instituto Amadov, trata el problema
de la admision, validez y aplicacion
del matrimonio civil en la Espafia de
aquel tiempo. Y es que los intentos de
conmover los fundamentos del
matrimonio como sacramento de
origen divino y de hacer desaparecer
esta conviccion de la conciencia
general, presentando el matrimonio
como un mero contrato de caracter
civil, no habian cesado a lo largo de



todo el siglo XIX y se habian visto
coronados por el éxito en casi toda
Europa.

Ni siquiera en los estados en los que
la Iglesia estaba fuertemente
arraigada en la sociedad, como en
Espafia, Italia o Bélgica, fue posible, a
la larga, mantenerse al margen de
esta evolucion, aun cuando se
produjera con mas lentitud y se
intentara detenerla en varias
ocasiones. Sin querer abundar aqui
en el complicado tema, se puede
constatar que el articulo de Mons.
Escriva de Balaguer llama la
atencion por su precision dogmatica
y juridica y por sus vastos
conocimientos de la legislacion civil y
eclesiastica. No se queda corto en su
critica a la «expansion» del
matrimonio civil, o sea, a su
introduccion por la puerta trasera de
la legislacion, a través de los
intrincados senderos de ciertas
disposiciones legales. Subraya,



ademas, el caracter iusnaturalista del
matrimonio y su institucion de
caracter divino para todos los
hombres, y no sélo para los
cristianos. Por ello, cierra sus
consideraciones con estas palabras:
«Debe quedar el matrimonio civil en
Espafia reservado, si ha de producir
un lazo legitimo y de legitimos
efectos, para aquellos no bautizados
que quieran formar una familia
conforme a las divinas
prescripciones» (33).

Nada mads obtener la licenciatura en
Derecho, presento una solicitud al
entonces Arzobispo de Zaragoza,
Mons. Rigoberto Doménech, pidiendo
permiso para trasladarse a Madrid,
pues. el doctorado en Derecho Civil
solo podia obtenerse en la
Universidad Central. Con fecha del 17
de marzo de 1927 se le comunico que
se accedia a su peticion: podria
residir durante dos afios en Madrid



para preparar la tesis doctoral y
obtener el titulo correspondiente.

El 28 de abril de 1927, ya en Madrid,
se inscribi¢ en la Facultad de
Derecho y se present6 a varios
examenes complementarios, por
ejemplo Historia del Derecho
Internacional y Filosofia del Derecho.
Empez0 a orientar sus
investigaciones hacia los campos del
desarrollo de la literatura juridica en
Espafia y hacia la politica social. Pero
a partir de octubre de 1928 el
nacimiento del Opus Deiy su
desarrollo posterior absorbio por
completo su vida. Mejor dicho: se
fundié en una unidad absoluta con
su vida. Sin embargo -y también esto
le caracteriza-, mantuvo durante
largos afios su proposito de hacer el
doctorado. E1 P. José Lopez Ortiz,
agustino (que luego seria Obispo de
Tuy-Vigo y, mas tarde, Arzobispo
Titular de Grado y Vicario General
Castrense), comenta que, cuando en



1939, después de la Guerra, encontrd
al Fundador del Opus Dei en Madrid
(lo habia conocido en el verano de
1924), éste le comento, entre otras
cosas, que estaba trabajando en su
tesis doctoral sobre «La Abadesa de
las Huelgas» (34). Es decir,
perseveraba en su propdsito, aunque
habian pasado doce afios desde que
comenzo a prepararse para el
doctorado y habia tenido que
abandonar su primer tema,
relacionado con la ordenacion
sacerdotal de mestizos y cuarterones
en los siglos XVI y XVII, porque en la
guerra se habian perdido las fichas
de investigacion y su biblioteca
privada.

En diciembre de 1939 leyo, por fin, su
tesis doctoral. Todavia tendrian que
transcurrir otros cinco arios hasta
que se pudiera publicar como libro
aquel amplio trabajo teoldgico-
juridico (35). Pero se public6 como
fruto de la perseverancia. El ultimo



capitulo de «Camino» esta dedicado
al tema de la «Perseverancia», esa
humilde hija del amor, hermana
pequefia de la fidelidad, «corredora
de fondo» entre las virtudes. Sin ella,
en ningun campo de la actividad
humana hay frutos: ni en la
agricultura, ni en el propio camino,
ni en el apostolado cristiano. Sin ella,
ni se puede ganar algo de valor ni se
puede conservar lo ganado. Algo que
tiene validez tanto para el cuidado de
un césped inglés como para la
salvacion de las almas. Muchos
motivos que habrian sido légicos
hubieran justificado que se
interrumpiera el trabajo y que nunca
se publicara el libro. Pero el espiritu
del Opus Dei, el espiritu de ese
seguimiento de Cristo que se
concreta en el cumplimiento
perseverante de todas las tareas
humanas, exige que se termine un
trabajo que se ha comenzado:
«Comenzar -escribe el Fundador en
"Camino"- es de todos; perseverar, de



santos...» (36). Y esto vale también
para los que escriben tesis doctorales
u otra clase de libros.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/iii-la-oracion-
en-la-noche/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/iii-la-oracion-en-la-noche/
https://opusdei.org/es-es/article/iii-la-oracion-en-la-noche/
https://opusdei.org/es-es/article/iii-la-oracion-en-la-noche/

	III. LA ORACIÓN EN LA NOCHE

