opusdei.org

I1. JAPON Espiritu de
descubrimiento

Capitulo de “El Opus Dei:
Ficcion y realidad", un libro de
M.].West

23/09/2008

Aunque no faltaba mucho para la
primavera, todavia nevaba en Tokio.
El tren-bala de Osaka iba lleno de
hombres de negocios. Pocas
conversaciones. Ninguna risa. Los
pasajeros, incluidas las jovencitas
que distribuian refrescos o
arrastraban carritos, tenian un aire
disciplinado, militar. ;Por qué habia



venido al pais de los samurais, de
Shinto y de Buda, en busca de algo
catolico? Mi idea era que para
valorar algo es importante tratar de
verlo como nuevo. En Japon, la
mayoria de los miembros del Opus
Dei eran conversos, y, por tanto, no
solo veian al Opus Dei como algo
nuevo, sino también al Cristianismo.
Asi pues, 1o que me atraia del Japon
era la posibilidad de averiguar lo que
veian los que contemplaban al
Cristianismo por primera vez.

En la estacion de Osaka habia un bar
con reproducciones en plastico de
diversos platos en el escaparate. Una
manera un tanto extrafia de
anunciar comida, aunque util para
superar barreras idiomaticas. Un
cocinero sin afeitar preparaba
algunos platos detras del mostrador.
Parecia bastante triste. Profundas
arrugas surcaban su cara y en sus
0jos negros se leia que detestaba lo
que estaba haciendo. Un trozo de



carne se le cayd de un plato y fue a
caer encima de un hornillo. Miro¢ de
reojo a los clientes, lo recogio y
volvid a echarlo al plato.

¢Como explicar a un tipo asi lo que es
el Opus Dei?, me pregunté. La idea
basica se halla resumida en la
oracion para la devocién privada del
Fundador, Monsefor Josemaria
Escriva: "Camino de santificacion en
el trabajo profesional y en el
cumplimiento de los deberes
ordinarios del cristiano”. Dicho de
otra manera: un camino para ir
estando cada vez mas cerca de Dios
haciéndolo todo, incluido el propio
trabajo profesional, lo mejor posible.
Y con palabras de Monsefior Escriva:
el milagro "de convertir la prosa
diaria en endecasilabo, verso
heroico" gracias al amor que se pone
en el trabajo ordinario.

Fuera del bar, la gente andaba de
compras. Segun Monsefior Escriva,



hasta las tareas mas mundanas en
apariencia, como ir de compras,
pueden convertirse en una forma de
contemplacion cristiana; Dios esta en
todas partes, deseoso de revelarnos
algo a través de los acontecimientos
mas banales.

A comienzos de la década de los afios
treinta, cuando el fundador del Opus
Dei empez0 a predicar esta idea, es
decir, que la gente corriente podia
ser contemplativa y aspirar a la
perfeccion espiritual a través de su
trabajo ordinario, no a pesar del
mismo, a muchos les parecia algo
absurdo. Algunos incluso llegaron a
considerar como hereje al joven
sacerdote, aunque ciertos textos en
las Sagradas Escrituras apoyaban su
tesis y no pocos teologos, empezando
por San Agustin, se referian a ello.
Sin embargo, nadie, ni siquiera los
monjes que consideraban el trabajo
como algo importante, habian
pensado en formular una



espiritualidad en torno al trabajo de
la gente corriente, entre otras cosas
porque no se creia que fuese posible.

También en Japon esta idea era una
novedad. En Oriente siempre se
habia creido que quien buscaba la
perfeccion espiritual debia retirarse
a un monasterio o, al menos,
apartarse del bullicio de la vida
laboral ordinaria. La idea de que
alguien con una familia y unas
obligaciones profesionales y sociales
pudiera aspirar a la misma meta que
un monje era tan extrafia para un
japonés como para un europeo.

Sin embargo, el fundador del Opus
Dei insistia: "Persuadios de que no
resulta dificil convertir el trabajo en
un dialogo de oracion. Nada mas
ofrecérselo y poner manos a la obra,
Dios ya escucha, ya alienta.
iAlcanzamos el estilo de las almas
contemplativas, en medio de la labor
cotidiana! Porque nos invade la



certeza de que El nos mira, de paso
que nos pide un vencimiento nuevo:
ese pequeiio sacrificio, esa sonrisa
ante la persona inoportuna, ese
comenzar por el quehacer menos
agradable pero mas urgente, ese
cuidar los detalles de orden, con
perseverancia en el cumplimiento
del deber cuando tan facil seria
abandonarlo, ese no dejar para
manana lo que hemos de terminar
hoy: jtodo por darle gusto a EL, a
Nuestro Padre Dios!"

Desde Osaka tomé otro tren para
Ashiya, con objeto de visitar el Seido
Language Institute, instalado en un
edificio de cuatro plantas, cuyo
distintivo rojo es uno de los mas
visibles puntos de referencia de esta
ciudad.

Seido comenzd a funcionar a finales
de la década de los cincuenta,
cuando dos sacerdotes, Ray Madurga
y Fernando Acaso, con un pufiado de



miembros seglares del Opus Dei,
llegaron al Japon. No tenian dinero,
hablaban muy mal el japonés y
desconocian su cultura, por lo que
fundar una escuela de idiomas fue
un acto de audacia. Hoy, mas de
15.000 estudiantes de todas las
edades y religiones -o sin ninguna-
han pasado por Seido Language
Institute. Los libros de idiomas
publicados por el Instituto compiten
con éxito, en Japon, con los de las
universidades de Oxford y
Cambridge.

Un asiduo alumno del Instituto fue
Yokoe Tomonori, abogado y ex
jugador de rugby. Una o dos veces
por semana asistia a clases de
Doctrina catolica y a las
meditaciones que dirigia uno de los
sacerdotes del Opus Dei. "Hablando
de la larga trayectoria espiritual que
le condujo al bautismo, me dijo:
"Nosotros los japoneses tenemos una
palabra, Bushido, el cddigo del



samurai. Indica paciencia, fuerza de
voluntad y resistencia. Yo conocia
esto, pero luchar para ser fuerte y
paciente, sin mas, no me parecia
suficiente. Cuando supe que podia
ofrecer esa lucha por Dios,
santificarme, todo cambid. Eso es lo
que me atrajo del Opus Dei; gracias a
él aprendi a encontrar un significado
en los detalles pequefios de mi vida;
supe que el trabajo tenia un especial
significado, un valor ante Dios".

Esta idea de buscar a Dios en las
cosas pequefias de cada dia no era
una novedad en la Iglesia. Los
cristianos de la Edad Media lo
entendieron bastante bien y lo
reflejaron en los detalles de las
grandes catedrales de Europa y en
las miniaturas de los codices. Es el
romance de lo excelso, la idea de que
se puede encontrar una chispa
divina en las cosas corrientes de la
vida. Y uno de los aspectos

mas ,estimulantes de ella es que



puede ser una fuente de inspiracion
espiritual para cualquiera, sea
bioquimico o pedn de albafiil.

Otro visitante de Seido era Kazuhico
Eguchi, un hombre de negocios de
mediana edad, que se relacioné con
miembros del Opus Dei siendo
estudiantes Luego se alejo. Tras
formar una familia, decidio buscar a
quienes habia conocido en Seido.
"Recordaba sus rostros sonrientes...
me cuesta decirlo... creia que
tenian... algo especial. {Qué
expresiva era aquella mirada! Pero,
mas que todo eso, lo que mas me
atraia era la paz que de ellos
emanaba."

Como casi todos los japoneses,
Kazuhico trabajaba mucho, pero sin
un objetivo concreto. "Lo primero
era ganar mucho dinero y ascender
en mi compafiia, pero eso no me
satisfacia, no me daba paz. Hasta que
lei los escritos' de Monsenor Escriva;



entonces supe que habia muchas
otras cosas en la vida. Aprendi a
amarla vida de cada dia, pues
Monsefior Escriva decia que es muy
importante tener presente que el
cielo es el destino final de la rutina
diaria. Yo solia estar siempre muy
ocupado, demasiado ocupado para
preocuparme de los demas, en
especial de mi familia. Pero en el
Opus Dei me ensefiaron qué cuando
se tiene orden, y un objetivo, el
tiempo se multiplica. Ahora tengo
tiempo para todo, también para los
demas, y para mi familia."

El comentario de Kazuhico sobre
como se multiplica el tiempo ya se lo
habia oido a otros. Dicen que parece
que se estira y que sus tareas diarias
ya no les agobian. Procurando
hacerlo todo lo mejor posible, hasta
las cosas mas pequefias, se han visto
sorprendidos por un extrafio gozo.



Otro visitante de Seido, Kiyoyuki
Fuwa, se convirtio al cristianismo
tras conocer el Opus Del. Como
Yokoe, se vio a si mismo como
contemplativo: un contemplativo -me
explico- con mujer e hijos a su cargo.
Kiyoyuki habia entrado en contacto
con el Opus Dei en 1968.

Cuando yo le conoci era director de
ventas; antes, siendo estudiante en la
Universidad de Kyoto, se habia
comprometido con un movimiento
radical y se habia lanzado a la calle
con otros estudiantes de izquierdas
durante la "revolucion” de 1968. Poco
después, en Seido, conocio a otro
antiguo estudiante de su universidad
que era miembro del Opus Dej,
Koichi Yamamoto.

"Koichi me habl¢ de Dios. -me dijo
Fuwa-. Yo era anarquista. Mi. padre,
budista. Koichi era-encantador, pero
yo no pensaba en Dios."



La cultura y la educacion japonesas,
como me indico Fuwa, no implican
un Dios todopoderoso creador de
todas las cosas. Aunque es cierto que
en el sintoismo hay muchos dioses,
ninguno de ellos es creador de todas
las cosas, y esto, sobre todo,
dificultaba grandemente el que Fuwa
pudiese apreciar lo que movia a su
amigo Koichi. Con todo, escuchaba
atentamente lo que Koichi le decia;
luego le sucedieron cosas que le
hicieron pensar mas en Dios. Fuwa
no era capaz de expresar lo que le
inspiro su conversion al cristianismo,
pero su amistad con Koichi, que
murio después, influyo sin duda. Se
le notaba, cuando hablaba de él, en
los labios.

Del Opus Dei, Fuwa me dijo: "Una
razon para incorporarme a la Obra
fue la idea del trabajo como una
forma de santificarme. Siempre
habia odiado mi trabajo, que me
cansaba muchisimo. Pero cuando



acepteé esa idea empecé a tratar de
hacer mi trabajo lo mejor posible y
poco a poco se me fue haciendo
agradable. Ya no me cansaba; iba
sobre ruedas".

Fuwa me dijo también que habia
aprendido a dominar su mal
caracter. "Tenia que tener mucho
cuidado. Cuando me enfadaba tenia
que morderme la lengua. En Camino,
un libro de Monsenor Escriva, habia
leido que hay que moderar el genio,
asi que a veces mantenia la boca
cerrada durante dos o tres dias."

Me sorprendi6 que la gente de Seido
fuese tan franca sobre sus vidas,
pues los japoneses tienen fama de ser
muy reacios a expresar sus
sentimientos, sobre todo a los
extranjeros. Se dice que tienen tres
corazones: uno para los amigos, otro
para la familia y un tercero que ni
siquiera ellos saben para quién es.



Las estadisticas muestran que pocos
japoneses practican su religion.
Menos del 1 por 100 son cristianos, la
mayor parte de ellos son procedentes
del periodo anterior al cierre del
Japon a la influencia occidental. Eiko
Iseki, una joven que conoci6 el Opus
Dei mientras estudiaba en Londres y
luego colaboro con un centro del
Opus Dei en Ashiya, decia, antes de ir
a Londres, que no creia que nadie
pudiese creer en Dios. "Siempre me
habia atraido Jesucristo, pero no
creia en Dios. Cuando visité un
centro del Opus Dei comprobé que
alli todo el mundo creia, que era lo
natural, y eso me impresiond. Los
ingleses no son muy cordiales, pero
en Dawliffe Hall todo el mundo era
muy amable y estaba muy alegre.
Una impresion que luego se
confirmo. Yo saqué la consecuencia
de que era porque tenian fe en Dios y
todo se lo ofrecian a EL



Nosotros los japoneses, tendemos a
ser materialistas. Solemos triunfar,
pero eso no nos satisface.
Trabajamos mucho, pero no sabemos
como ser felices. Mi madre, que es
budista, aunque no practica, me dijo
cuando decidi hacerme cristiana:
"Nosotros, los japoneses, somos muy
distintos". Pero no es verdad. Somos
como los demas y necesitamos lo
mismo. Muchos jovenes japoneses
buscan una razon de vivir. Si uno se
toma la molestia de hablar con ellos
y explicarles el cristianismo,
responden.

Muchas amigas mias vienen a este
centro del Opus Dei y han aprendido
a buscar a Dios en todo lo que hacen.
Algunas son ahora fieles de la
Prelatura."

Antes de dar por terminada mi visita
a Seido, uno de los profesores me
enseno todo el Instituto. Estaba lleno
de estudiantes de todas las edades.



Habia empezado con sélo 16
alumnos, que se sentaban en el suelo,
sobre esterillas, en una casa
alquilada. Ahora eran 1.400. Un ala
del edificio es una residencia en la
que viven unos cuantos miembros
del Opus Dei, numerarios y
sacerdotes en su mayor parte.
Ademas de japoneses, habia varios
brasilefios, un norteamericano, un
aleman y dos espafioles. Unos eran
profesores, otros administradores y
otros trabajaban fuera del Instituto
de idiomas.

Los residentes llevan, una vida
bastante regular, salvo excepciones.
Se levantan alrededor de las seis y
media de la mafiana y tienen media
hora de oracion mental en la capilla
del centro antes de oir Misa. Algunos
trabajan en el Instituto, otros en
distintas actividades. Por la tarde,
tienen otra media hora de
meditacion y quince minutos de
lectura espiritual. Su vida, por lo



demas, es muy semejante a la de
cualquier familia. Hacen deporte,
comen o cenan fuera, van de
compras, hacen excursiones,
etcétera.

Desde Ashiya viajé a Nagasaki, cuna
del cristianismo en el Japon, donde
los cristianos sobrevivieron a mas de
dos siglos de aislamiento y
persecucion (26 martires de Nagasaki
han sido elevados a los altares). En
las afueras de la ciudad, entre la
Colina de Santa Maria y la Colina de
la Santa Cruz, al fondo del valle de
los Tres Rios, se encuentra Seido
School. Rodeada de edificios de
tejados rojos y situada al fondo de un
empinado camino que serpentea por
el valle, la escuela se alza sobre una
colina de dificil acceso. Fue preciso
remover la "montafia” para construir
el edificio. Fue una especie de
milagro que los que se lanzaron a la
aventura en 1976, sin apenas
recursos, lo lograran.



Sélo una tercera parte de los
estudiantes de la escuela son
catolicos. Pronto se dividié en dos
secciones, una para chicos y otra
para chicas. La escuela procura
promover la igualdad en todos los
niveles; se sirven comidas calientes
en la cafeteria, para que todos, con
mas 0 menos recursos econémicos,
coman lo mismo. La existencia de un
uniforme de la escuela obedece a la
misma razon. Se conceden créditos
para pagarlo y nadie es rechazado
por razones economicas.

Muchos de los que dirigen Seido,
aunque no todos, son miembros del
Opus Dei. Uno de ellos, Saiki Tetsuya,
habia trabajado con una firma de
decoracion de interiores antes de
hacerse cargo de la administracion
de la seccion masculina. Dejar la
firma supuso para €l un gran
sacrificio, pues los japoneses son
enormemente leales a la empresa
para la que trabajan; ademas, los



miembros del Opus Dei no suelen
abandonar el trabajo que tenian
antes de pedir la admision en la
Obra. Pero a Saiki le entusiasmaba lo
que habia detras de Seido y queria
participar activamente en la escuela.

Saiki me invito a ir a su casa, para
que conociera a su mujer y a sus tres
hijos, y mientras tomabamos una
taza de té verde, acurrucados
alrededor de una mesita muy baja,
me explico como habia descubierto
el cristianismo a través de los
escritos de Monsefior Escriva.

"Para mi, el cristianismo era como un
mundo nuevo -me dijo-. Yo pensaba
que las ensefianzas de Monsefor
Escriva eran bellas porque no
cambiaban mi vida, pero

me cambiaron por dentro. A veces
pensaba que me habia ocurrido lo
que a San Pablo cuando se le
aparecio Jesus en el camino de



Damasco. Cambio toda mi
perspectiva vital."

Cuando conocid el Opus Dei, Saiki era
administrador y encontraba dificil su
trabajo. "Pero me ayud6 mucho lo
que me ensefiaron en el Opus Dei: a
ofrecer a Dios el trabajo, a buscarle
en lo pequerio, haciendo las cosas
bien y siendo ordenado. Pero no se
trataba tan solo de trabajar mucho y
bien, sino de una nueva manera de
tratar a los comparfieros de trabajo.
En el Opus Dei aprendi que debia
amar a los demas y tratarles con
consideracion y respeto. En las
empresas japonesas las relaciones
son muy frias. El jefe de cada seccion
y los empleados no. quieren tener
mas que un trato superficial, pero yo
aprendi a interesarme por los demas
y tener con ellos un trato de
amistad."

Saiki me dijo también que le parecia
que la mayoria de los japoneses



buscan la prosperidad material por
encima de todo. Por eso, a menudo,
no quieren tener hijos.

El tema de la familia empezo6 a
interesarme desde que llegué al
Japon. Los problemas potenciales
que debian plantearse a las familias
japonesas los presenti ya en la
estacion de Tokio. Serian las nueve
de la noche y masas de oficinistas, en
apretadas filas, se precipitaban al
interior de bares y restaurantes para
tomar algo con sus colegas antes de
partir a toda velocidad hacia sus
hogares para acostarse cuanto antes.
Escena que se repetiria a la mafiana
siguiente, pero en direccion
contraria. Dado que los hombres de
negocios japoneses aprovechan los
fines de semana para jugar al golf,
tener reuniones de negocios o
establecer contactos, no es facil que
saquen tiempo para atender a sus
hijos, silos tienen. Un joven, en
Ashiya, me confeso entristecido que



casino conocia a su padre; era para
él como un extrafio. Algo que no es
tan raro en el Japon. Una encuesta
realizada por el gobierno en 1987
mostraba que soélo el 40 por 100 de
los nifios japoneses queria a sus
padres. El1 28 por 100 aseguraba que
sus padres nunca los sacaban de
paseo o jugaban con ellos. Por
término medio, los padres japoneses
solo pasan media hora al dia con sus
hijos.

Actualmente la familia esta siendo
atacada desde distintos frentes, pero
mucho antes de que esto sucediese,
el fundador del Opus Dei destacaba
la importancia de la vida de familia,
en parte por su propia capacidad
para captar la grandeza de la vida
ordinaria. Veia en el matrimonio y
en la formacion de una familia algo
de un significado profundisimo para
la vida espiritual de los seglares.
Insistia en que el matrimonio era un
"camino", una vocacion divina, como



el sacerdocio o la vida religiosa. Los
hombres y mujeres de Seido no
estaban interesados tan solo en traer
vidas a este mundo; subrayaban la
importancia de cada miembro de la
familia, de su papel en ella. Como
decia Monsefior Escriva, el secreto de
una vida de familia sana esta en los
pequenos detalles de cada dia, no en
las quimeras. "Esta en encontrar la
alegria escondida que da la llegada al
hogar; en el trato carifioso con los
hijos; en el trabajo de todos los dias,
en el que colabora la familia entera;
en el buen humor ante las
dificultades, que hay que afrontar
con deportividad; en el
aprovechamiento también de todos
los adelantos que nos proporciona la
civilizacion, para hacer la casa
agradable, la vida mas sencilla, la
formacion mas eficaz."

"Digo constantemente a los que han
sido llamados por Dios a formar un
hogar, que se quieran siempre, que



se quieran con el amor ilusionado
que se tuvieron cuando eran novios.
Pobre concepto tiene del matrimonio
-que es un sacramento, un ideal y
una vocacion-, el que piensa que el
amor se acaba cuando empiezan las
penas y los contratiempos, que la
vida lleva siempre consigo. Es
entonces cuando el carifio se enrecia.
Las torrenteras de las penas y de las
contrariedades no son capaces de
anegar el verdadero amor: une mas
el sacrificio generosamente
compartido. Como dice la Escritura,
aquae multae -las muchas
dificultades, fisicas y morales- non
potuerunt extinguere caritatem (Cant
8, 7), no podran apagar el carifio."

En Japon la gente habla de los
sacrificios que ha hecho por su
familia, como comprar una casa mas
cerca de su lugar de trabajo para
perder menos tiempo en los
desplazamientos y dedicar mas



tiempo a los hijos los fines de
semana.

Miembros del Opus Dei me dijeron
en Nagasaki que estaban
convencidos de que divulgar las
alegrias de la vida de familia era una
de las cosas mas importantes que
trataban de hacer. La directora de la
escuela femenina Seido, Nakajima
Kazuko, me habl6 de una mujer que
fue a verla con un nifio recién nacido
en sus brazos y le dijo: "Ese nifio es
de Seido. Antes de traer a mis otros
hijos aqui decidi no tener mas hijos.
Pero luego me di cuenta de lo
maravillosos que son y de lo feliz que
le hacen a una. Por eso, a éste le
llamo €l nifio de Seido".

Fukahori Eiji, ademas de pianista de
jazz y miembro del Opus Deli, es
profesor en Seido. Me invito a su
casa, un hotelito de madera cerca de
un canalillo, y alli hablamos largo y
tendido sobre el Opus Deiy la



influencia que ha tenido sobre su
familia. Respecto a los hijos, me dijo:
"Solia verlos como una carga, pero
ahora los veo como una bendicion de
Dios. Tampoco me, preocupa ya
como los sacaré adelante, pues, si
Dios me ha dado siete, no es posible
que me deje de la mano".

Y su esposa me dijo que su actitud al
respecto habia dado un giro de 180
grados. Antes se sentia desgraciada
con su suerte en la vida. "No me
gustaban nada las faenas domésticas,
la vida del ama de casa. Pensaba que
estaba perdiendo el tiempo, en gran
parte porque eso era lo que la gente
me decia. Pero en el Opus Dei
aprendi que educar a los hijosy
cuidar del hogar es lo mas noble y
hermoso que existe. Empecé a
disfrutar con lo que hacia como
esposa y madre, sobre todo porque
aprendi a ofrecerlo todo a Dios. Lo
cual no quiere decir que no haya
contrariedades y disgustos en la vida



de familia y en la educacion de los
hijos, pero es precisamente entonces
cuando la ayuda del Opus Dei resulta
enormemente valiosa. Puedo
contarlo todo y recibir direccion
espiritual, algo que no he encontrado
en ningun otro sitio. "

Los Fukahori me ensefiaron también
algo que habia escrito uno de sus
hijos, Yoshihiki, de trece afios, que
estudiaba-en Seido, para un concurso
de redaccion:

"Hoy me gustaria hablar de los
abuelos y las abuelas... ¢ Estais ahi?
iSeguro que estdis! Siempre estais
pendientes de nosotros, vuestros
nietos y nietas: cuando dormimos y
cuando nos despertamos, cuando
decimos tonterias y cuando nos
reimos, cuando nos vamos haciendo
mayores, porque quereis que seamos
libres y responsables. Y todo lo
hacéis con alegria en el corazon... En
mi familia somos 11: mi padre, mi



madre, seis hermanos y hermanas, el
abuelo y la abuela. Mi padre trabaja
todo el dia y mi madre no se suele
mover de casa. Cuatro de nosotros
vamos a la escuela todos los dias. E1
abuelo y la abuela trabajan media
jornada. Somos una familia como las
demas, excepto tal vez mas grande, y
con abuelos, que son realmente una
gran ayuda para la familia. Al llegar
a casa, por ejemplo, lo primero que el
abuelo hace es ir a ver a mi
hermanita pequeria y estar con ella
un ratito. Siempre le canta la misma
cancion: Kita Kuni no Haru. Ella lo
escucha una y otra vez, y ahora ya es
capaz de cantarla con él. Nosotros la
hemos oido tantas veces que también
la cantamos. Todo el mundo canta
Kita Kuni no Haru en nuestra
familia.

Mi abuelo tiene también un
huertecito en el que cultiva frutasy
legumbres. Es muy generoso con los
vecinos y a veces les da parte de la



cosecha. No es raro oir como
nuestros vecinos le dan las gracias.
En casa, compartimos lo que él
cultiva. Mi abuela, por su parte, suele
llegar a casa muy cansada. Sin
embargo, ayuda a mi madre en las
faenas domésticas sin una palabra de
queja.

Al verles ofrecer sus vidas en el
pequefio y "oculto" sacrificio de cada
dia, me lleno de admiraciéon y
respeto. Su ejemplo, mas que sus
palabras, es un estimulo constante.
Este es, pues, abuelos y abuelas, un
tributo de honor para vosotros por
vuestro sacrificio silencioso, por todo
cuanto habéis soportado por nuestro
bien y nuestro bienestar. Muchas
gracias. Os. aseguro que vuestro
sacrificio no ha sido vano."

Este ingenuo y sencillo relato refleja
algo esencial del espiritu del Opus
Dei, perfectamente captado por el
joven Fukahori: la importancia del



trabajo ordinario, del esfuerzo diario
con vistas_ a crear un ambiente grato
en la vida de familia. Evidentemente,
la preocupacion por la familia no es
algo exclusivo-del Opus Dei, ni
siquiera de los cristianos. Lo que si es
caracteristico -del Opus Dei es
considerar la vida de familia como
un medio de santificacion, de
crecimiento, espiritual; lo cual quiere
decir que los cristianos corrientes no
solo se acercan a Dios cuando hacen
un retiro espiritual o rezan en una
iglesia, sino también cuando se
esfuerzan por crear un auténtico
ambiente de familia en su propio
hogar. En este aspecto, como en otros
muchos, el Opus Dei es, en esencia,
un camino de santidad para el
hombre de la calle.

Al final de mi estancia en el Japon,
acudieron a mi mente unas palabras
que San Francisco Xavier escribio en
1549, a poco de llegar al pais del Sol
Naciente: "Las gentes que hemos



encontrado hasta ahora son las
mejores de cuantas hemos
conocido... Son muy educadas,
buenas de ordinario, nada
maliciosas; los varones son hombres
de honor hasta un extremo que
maravilla y aprecian el honor por
encima de todo en este mundo".

Teniendo en cuenta estas virtudes,
iqué podia ofrecer el cristianismo a
los japoneses? Varios conversos me
hablaron de lo que mds apreciaban
de su nueva fe y de lo que el pueblo
japonés podia ofrecer. Uno me dijo
que creia que los japoneses eran ya
cristianos de corazén en muchos
aspectos y que tal vez por eso
pensaban que no necesitaban el
cristianismo, pues, al fin y al cabo,
muchos cristianos carecian de las
virtudes que ellos tenian. Sin
embargo, me hizo notar que lo que
les faltaba a los japoneses era sentido
sobrenatural, capacidad para centrar
sus acciones en Dios. Aunque



algunos tenian conciencia de la
existencia de Dios, para ellos no era,
como para los cristianos, padre
amoroso de los hombres -sujeto y
objeto de amor-, ideas dificiles de
entender para los japoneses. "Pueden
comprender que sea poderoso, pero
no que sea Amor y que uno se pueda
unir a El mediante el amor que pone
en todo lo que hace -me dijo-. Algo
que el Opus Dei me ha ayudado a
comprender y de lo que los japoneses
no son conscientes."

Una mujer menciono la escasa
capacidad para hacer frente al
sufrimiento. En las religiones
orientales, la busqueda de la paz
espiritual, de la quietud, es absoluta.
Por eso hay tantas imagenes de Buda
en reposo o meditando en pacifica
soledad. En este contexto, el
sufrimiento humano se presenta
como un obstaculo. La mujer a la que
me refiero me hablo de su padre, que
habia muerto hacia tres afios. Era un



hombre bueno, un budista
practicante con altos principios
morales. No se sentia proximo al
cristianismo, pero contrajo un cancer
que le hacia sufrir muchisimo, y no
cesaba de preguntarse por qué tenia
que padecer tantos dolores. Pensaba
que habia procurado ser bueno y no
comprendia por qué le sucedia eso.
"A todos nos pasa lo mismo, cuando
sufrimos -me dijo su hija-. Nos
preguntamos por qué y buscamos
una explicacion. No creo que se
pueda encontrar fuera del
cristianismo."

Con distintos matices, todos aquellos
con quienes hablé coincidian en una
cosa con Mitsui Takeshi, un ingeniero
eléctrico de Mitsubishi, en Tokio,
quien me dijo que lo mas importante
que el Opus Dei tenia que ofrecer a.
los japoneses era una comprension
clara de la contemplacion en la vida
ordinaria. "Generalmente, nosotros,
los laicos, no somos capaces de



encontrar el camino ideal hacia el
cristianismo. Creo que el concepto de
contemplacion no es facil de captar
para la gente corriente, pero es
necesario. En primer lugar es
importante tener orden en la vida,
hacer un buen uso del tiempo, y
luego tener espiritu de
contemplacion en el trabajo y en la
vida de familia. Contemplacion
significa intimidad con Dios, trato
mutuo. Algo dificil, pero atractivo.
Sin contemplacion, la vida diaria
resulta dura, pero con ella todo se
suaviza, aunque las cosas se
tuerzan.”

Asi pues, para los japoneses,
descubrir el cristianismo a través del
Opus Dei significa descubrir, entre
otras cosas, el valor sobrenatural de
la vida corriente. Lo esencial es el
compromiso de ser contemplativo en
medio del mundo. Esto, sobre todo,
era lo que buscaba Monsefior Escriva
cuando fundé el Opus Dei: abrir un



camino -no el unico, pero si un
camino- por el que la gente pudiese
ser contemplativa en y a través de su
vida de trabajo ordinario.

Cuando a algunas personas se les
dice que ofrezcan su trabajo a Dios, a
veces dicen, despreocupadamente:
"De acuerdo. ;Y qué mas?" Pero
Monsefor Escriva insiste: "Ocupate
de tus deberes profesionales por
Amor: lleva a cabo todo por Amor,
insisto, y comprobaras -precisamente
porque amas, aunque saborees la
amargura de la incomprension, de la
injusticia, del desagradecimiento y
aun del mismo fracaso humano- las
maravillas que produce tu trabajo.
iFrutos sabrosos, semilla de
eternidad! "

Esta conviccion la comparten todos
los miembros del Opus Dei con los
que he hablado, en distintos paises
del mundo. A cada uno de ellos el
Opus Deli les inspiraba algo distinto,



pero en todos encontreé el mismo
espiritu; un espiritu dificil de
expresar con ideas, pues hay que
verlo encarnado en la vida de sus
miembros. Por eso, donde mejor se
aprecia ese espiritu es en la vida de
su fundador.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/ii-japon-
espiritu-de-descubrimiento/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/ii-japon-espiritu-de-descubrimiento/
https://opusdei.org/es-es/article/ii-japon-espiritu-de-descubrimiento/
https://opusdei.org/es-es/article/ii-japon-espiritu-de-descubrimiento/

	II. JAPÓN Espíritu de descubrimiento

