
opusdei.org

II. JAPÓN Espíritu de
descubrimiento

Capitulo de “El Opus Dei:
Ficción y realidad", un libro de
M.J.West

23/09/2008

Aunque no faltaba mucho para la
primavera, todavía nevaba en Tokio.
El tren-bala de Osaka iba lleno de
hombres de negocios. Pocas
conversaciones. Ninguna risa. Los
pasajeros, incluidas las jovencitas
que distribuían refrescos o
arrastraban carritos, tenían un aire
disciplinado, militar. ¿Por qué había



venido al país de los samuráis, de
Shinto y de Buda, en busca de algo
católico? Mi idea era que para
valorar algo es importante tratar de
verlo como nuevo. En Japón, la
mayoría de los miembros del Opus
Dei eran conversos, y, por tanto, no
sólo veían al Opus Dei como algo
nuevo, sino también al Cristianismo.
Así pues, lo que me atraía del Japón
era la posibilidad de averiguar lo que
veían los que contemplaban al
Cristianismo por primera vez.

En la estación de Osaka había un bar
con reproducciones en plástico de
diversos platos en el escaparate. Una
manera un tanto extraña de
anunciar comida, aunque útil para
superar barreras idiomáticas. Un
cocinero sin afeitar preparaba
algunos platos detrás del mostrador.
Parecía bastante triste. Profundas
arrugas surcaban su cara y en sus
ojos negros se leía que detestaba lo
que estaba haciendo. Un trozo de



carne se le cayó de un plato y fue a
caer encima de un hornillo. Miró de
reojo a los clientes, lo recogió y
volvió a echarlo al plato.

¿Cómo explicar a un tipo así lo que es
el Opus Dei?, me pregunté. La idea
básica se halla resumida en la
oración para la devoción privada del
Fundador, Monseñor Josemaría
Escrivá: "Camino de santificación en
el trabajo profesional y en el
cumplimiento de los deberes
ordinarios del cristiano". Dicho de
otra manera: un camino para ir
estando cada vez más cerca de Dios
haciéndolo todo, incluido el propio
trabajo profesional, lo mejor posible.
Y con palabras de Monseñor Escrivá:
el milagro "de convertir la prosa
diaria en endecasílabo, verso
heroico" gracias al amor que se pone
en el trabajo ordinario.

Fuera del bar, la gente andaba de
compras. Según Monseñor Escrivá,



hasta las tareas más mundanas en
apariencia, como ir de compras,
pueden convertirse en una forma de
contemplación cristiana; Dios está en
todas partes, deseoso de revelarnos
algo a través de los acontecimientos
más banales.

A comienzos de la década de los años
treinta, cuando el fundador del Opus
Dei empezó a predicar esta idea, es
decir, que la gente corriente podía
ser contemplativa y aspirar a la
perfección espiritual a través de su
trabajo ordinario, no a pesar del
mismo, a muchos les parecía algo
absurdo. Algunos incluso llegaron a
considerar como hereje al joven
sacerdote, aunque ciertos textos en
las Sagradas Escrituras apoyaban su
tesis y no pocos teólogos, empezando
por San Agustín, se referían a ello.
Sin embargo, nadie, ni siquiera los
monjes que consideraban el trabajo
como algo importante, habían
pensado en formular una



espiritualidad en torno al trabajo de
la gente corriente, entre otras cosas
porque no se creía que fuese posible.

También en Japón esta idea era una
novedad. En Oriente siempre se
había creído que quien buscaba la
perfección espiritual debía retirarse
a un monasterio o, al menos,
apartarse del bullicio de la vida
laboral ordinaria. La idea de que
alguien con una familia y unas
obligaciones profesionales y sociales
pudiera aspirar a la misma meta que
un monje era tan extraña para un
japonés como para un europeo.

Sin embargo, el fundador del Opus
Dei insistía: "Persuadíos de que no
resulta difícil convertir el trabajo en
un diálogo de oración. Nada más
ofrecérselo y poner manos a la obra,
Dios ya escucha, ya alienta.
¡Alcanzamos el estilo de las almas
contemplativas, en medio de la labor
cotidiana! Porque nos invade la



certeza de que Él nos mira, de paso
que nos pide un vencimiento nuevo:
ese pequeño sacrificio, esa sonrisa
ante la persona inoportuna, ese
comenzar por el quehacer menos
agradable pero más urgente, ese
cuidar los detalles de orden, con
perseverancia en el cumplimiento
del deber cuando tan fácil sería
abandonarlo, ese no dejar para
mañana lo que hemos de terminar
hoy: ¡todo por darle gusto a El, a
Nuestro Padre Dios!"

Desde Osaka tomé otro tren para
Ashiya, con objeto de visitar el Seido
Language Institute, instalado en un
edificio de cuatro plantas, cuyo
distintivo rojo es uno de los más
visibles puntos de referencia de esta
ciudad.

Seido comenzó a funcionar a finales
de la década de los cincuenta,
cuando dos sacerdotes, Ray Madurga
y Fernando Acaso, con un puñado de



miembros seglares del Opus Dei,
llegaron al Japón. No tenían dinero,
hablaban muy mal el japonés y
desconocían su cultura, por lo que
fundar una escuela de idiomas fue
un acto de audacia. Hoy, más de
15.000 estudiantes de todas las
edades y religiones -o sin ninguna-
han pasado por Seido Language
Institute. Los libros de idiomas
publicados por el Instituto compiten
con éxito, en Japón, con los de las
universidades de Oxford y
Cambridge.

Un asiduo alumno del Instituto fue
Yokoe Tomonori, abogado y ex
jugador de rugby. Una o dos veces
por semana asistía a clases de
Doctrina católica y a las
meditaciones que dirigía uno de los
sacerdotes del Opus Dei. `Hablando
de la larga trayectoria espiritual que
le condujo al bautismo, me dijo:
"Nosotros los japoneses tenemos una
palabra, Bushido, el código del



samurai. Indica paciencia, fuerza de
voluntad y resistencia. Yo conocía
esto, pero luchar para ser fuerte y
paciente, sin más, no me parecía
suficiente. Cuando supe que podía
ofrecer esa lucha por Dios,
santificarme, todo cambió. Eso es lo
que me atrajo del Opus Dei; gracias a
él aprendí a encontrar un significado
en los detalles pequeños de mi vida;
supe que el trabajo tenía un especial
significado, un valor ante Dios".

Esta idea de buscar a Dios en las
cosas pequeñas de cada día no era
una novedad en la Iglesia. Los
cristianos de la Edad Media lo
entendieron bastante bien y lo
reflejaron en los detalles de las
grandes catedrales de Europa y en
las miniaturas de los códices. Es el
romance de lo excelso, la idea de que
se puede encontrar una chispa
divina en las cosas corrientes de la
vida. Y uno de los aspectos
más ,estimulantes de ella es que



puede ser una fuente de inspiración
espiritual para cualquiera, sea
bioquímico o peón de albañil.

Otro visitante de Seido era Kazuhico
Eguchi, un hombre de negocios de
mediana edad, que se relacionó con
miembros del Opus Dei siendo
estudiantes Luego se alejó. Tras
formar una familia, decidió buscar a
quienes había conocido en Seido.
"Recordaba sus rostros sonrientes...
me cuesta decirlo... creía que
tenían... algo especial. ¡Qué
expresiva era aquella mirada! Pero,
más que todo eso, lo que más me
atraía era la paz que de ellos
emanaba."

Como casi todos los japoneses,
Kazuhico trabajaba mucho, pero sin
un objetivo concreto. "Lo primero
era ganar mucho dinero y ascender
en mi compañía, pero eso no me
satisfacía, no me daba paz. Hasta que
leí los escritos' de Monseñor Escrivá;



entonces supe que había muchas
otras cosas en la vida. Aprendí a
amarla vida de cada día, pues
Monseñor Escrivá decía que es muy
importante tener presente que el
cielo es el destino final de la rutina
diaria. Yo solía estar siempre muy
ocupado, demasiado ocupado para
preocuparme de los demás, en
especial de mi familia. Pero en el
Opus Dei me enseñaron qué cuando
se tiene orden, y un objetivo, el
tiempo se multiplica. Ahora tengo
tiempo para todo, también para los
demás, y para mi familia."

El comentario de Kazuhico sobre
cómo se multiplica el tiempo ya se lo
había oído a otros. Dicen que parece
que se estira y que sus tareas diarias
ya no les agobian. Procurando
hacerlo todo lo mejor posible, hasta
las cosas más pequeñas, se han visto
sorprendidos por un extraño gozo.



Otro visitante de Seido, Kiyoyuki
Fuwa, se convirtió al cristianismo
tras conocer el Opus Del. Como
Yokoe, se vio a sí mismo como
contemplativo: un contemplativo -me
explicó- con mujer e hijos a su cargo.
Kiyoyuki había entrado en contacto
con el Opus Dei en 1968.

Cuando yo le conocí era director de
ventas; antes, siendo estudiante en la
Universidad de Kyoto, se había
comprometido con un movimiento
radical y se había lanzado a la calle
con otros estudiantes de izquierdas
durante la "revolución" de 1968. Poco
después, en Seido, conoció a otro
antiguo estudiante de su universidad
que era miembro del Opus Dei,
Koichi Yamamoto.

"Koichi me habló de Dios. -me dijo
Fuwa-. Yo era anarquista. Mi. padre,
budista. Koichi era-encantador, pero
yo no pensaba en Dios."



La cultura y la educación japonesas,
como me indicó Fuwa, no implican
un Dios todopoderoso creador de
todas las cosas. Aunque es cierto que
en el sintoísmo hay muchos dioses,
ninguno de ellos es creador de todas
las cosas, y esto, sobre todo,
dificultaba grandemente el que Fuwa
pudiese apreciar lo que movía a su
amigo Koichi. Con todo, escuchaba
atentamente lo que Koichi le decía;
luego le sucedieron cosas que le
hicieron pensar más en Dios. Fuwa
no era capaz de expresar lo que le
inspiró su conversión al cristianismo,
pero su amistad con Koichi, que
murió después, influyó sin duda. Se
le notaba, cuando hablaba de él, en
los labios.

Del Opus Dei, Fuwa me dijo: "Una
razón para incorporarme a la Obra
fue la idea del trabajo como una
forma de santificarme. Siempre
había odiado mi trabajo, que me
cansaba muchísimo. Pero cuando



acepté esa idea empecé a tratar de
hacer mi trabajo lo mejor posible y
poco a poco se me fue haciendo
agradable. Ya no me cansaba; iba
sobre ruedas".

Fuwa me dijo también que había
aprendido a dominar su mal
carácter. "Tenía que tener mucho
cuidado. Cuando me enfadaba tenía
que morderme la lengua. En Camino,
un libro de Monseñor Escrivá, había
leído que hay que moderar el genio,
así que a veces mantenía la boca
cerrada durante dos o tres días."

Me sorprendió que la gente de Seido
fuese tan franca sobre sus vidas,
pues los japoneses tienen fama de ser
muy reacios a expresar sus
sentimientos, sobre todo a los
extranjeros. Se dice que tienen tres
corazones: uno para los amigos, otro
para la familia y un tercero que ni
siquiera ellos saben para quién es.



Las estadísticas muestran que pocos
japoneses practican su religión.
Menos del 1 por 100 son cristianos, la
mayor parte de ellos son procedentes
del período anterior al cierre del
Japón a la influencia occidental. Eiko
Iseki, una joven que conoció el Opus
Dei mientras estudiaba en Londres y
luego colaboró con un centro del
Opus Dei en Ashiya, decía, antes de ir
a Londres, que no creía que nadie
pudiese creer en Dios. "Siempre me
había atraído Jesucristo, pero no
creía en Dios. Cuando visité un
centro del Opus Dei comprobé que
allí todo el mundo creía, que era lo
natural, y eso me impresionó. Los
ingleses no son muy cordiales, pero
en Dawliffe Hall todo el mundo era
muy amable y estaba muy alegre.
Una impresión que luego se
confirmó. Yo saqué la consecuencia
de que era porque tenían fe en Dios y
todo se lo ofrecían a Él.



Nosotros los japoneses, tendemos a
ser materialistas. Solemos triunfar,
pero eso no nos satisface.
Trabajamos mucho, pero no sabemos
cómo ser felices. Mi madre, que es
budista, aunque no practica, me dijo
cuando decidí hacerme cristiana:
"Nosotros, los japoneses, somos muy
distintos". Pero no es verdad. Somos
como los demás y necesitamos lo
mismo. Muchos jóvenes japoneses
buscan una razón de vivir. Si uno se
toma la molestia de hablar con ellos
y explicarles el cristianismo,
responden.

Muchas amigas mías vienen a este
centro del Opus Dei y han aprendido
a buscar a Dios en todo lo que hacen.
Algunas son ahora fieles de la
Prelatura."

Antes de dar por terminada mi visita
a Seido, uno de los profesores me
enseñó todo el Instituto. Estaba lleno
de estudiantes de todas las edades.



Había empezado con sólo 16
alumnos, que se sentaban en el suelo,
sobre esterillas, en una casa
alquilada. Ahora eran 1.400. Un ala
del edificio es una residencia en la
que viven unos cuantos miembros
del Opus Dei, numerarios y
sacerdotes en su mayor parte.
Además de japoneses, había varios
brasileños, un norteamericano, un
alemán y dos españoles. Unos eran
profesores, otros administradores y
otros trabajaban fuera del Instituto
de idiomas.

Los residentes llevan, una vida
bastante regular, salvo excepciones.
Se levantan alrededor de las seis y
media de la mañana y tienen media
hora de oración mental en la capilla
del centro antes de oír Misa. Algunos
trabajan en el Instituto, otros en
distintas actividades. Por la tarde,
tienen otra media hora de
meditación y quince minutos de
lectura espiritual. Su vida, por lo



demás, es muy semejante a la de
cualquier familia. Hacen deporte,
comen o cenan fuera, van de
compras, hacen excursiones,
etcétera.

Desde Ashiya viajé a Nagasaki, cuna
del cristianismo en el Japón, donde
los cristianos sobrevivieron a más de
dos siglos de aislamiento y
persecución (26 mártires de Nagasaki
han sido elevados a los altares). En
las afueras de la ciudad, entre la
Colina de Santa María y la Colina de
la Santa Cruz, al fondo del valle de
los Tres Ríos, se encuentra Seido
School. Rodeada de edificios de
tejados rojos y situada al fondo de un
empinado camino que serpentea por
el valle, la escuela se alza sobre una
colina de difícil acceso. Fue preciso
remover la "montaña" para construir
el edificio. Fue una especie de
milagro que los que se lanzaron a la
aventura en 1976, sin apenas
recursos, lo lograran.



Sólo una tercera parte de los
estudiantes de la escuela son
católicos. Pronto se dividió en dos
secciones, una para chicos y otra
para chicas. La escuela procura
promover la igualdad en todos los
niveles; se sirven comidas calientes
en la cafetería, para que todos, con
más o menos recursos económicos,
coman lo mismo. La existencia de un
uniforme de la escuela obedece a la
misma razón. Se conceden créditos
para pagarlo y nadie es rechazado
por razones económicas.

Muchos de los que dirigen Seido,
aunque no todos, son miembros del
Opus Dei. Uno de ellos, Saiki Tetsuya,
había trabajado con una firma de
decoración de interiores antes de
hacerse cargo de la administración
de la sección masculina. Dejar la
firma supuso para él un gran
sacrificio, pues los japoneses son
enormemente leales a la empresa
para la que trabajan; además, los



miembros del Opus Dei no suelen
abandonar el trabajo que tenían
antes de pedir la admisión en la
Obra. Pero a Saiki le entusiasmaba lo
que había detrás de Seido y quería
participar activamente en la escuela.

Saiki me invitó a ir a su casa, para
que conociera a su mujer y a sus tres
hijos, y mientras tomábamos una
taza de té verde, acurrucados
alrededor de una mesita muy baja,
me explicó cómo había descubierto
el cristianismo a través de los
escritos de Monseñor Escrivá.

"Para mí, el cristianismo era como un
mundo nuevo -me dijo-. Yo pensaba
que las enseñanzas de Monseñor
Escrivá eran bellas porque no
cambiaban mi vida, pero

me cambiaron por dentro. A veces
pensaba que me había ocurrido lo
que a San Pablo cuando se le
apareció Jesús en el camino de



Damasco. Cambió toda mi
perspectiva vital."

Cuando conoció el Opus Dei, Saiki era
administrador y encontraba difícil su
trabajo. "Pero me ayudó mucho lo
que me enseñaron en el Opus Dei: a
ofrecer a Dios el trabajo, a buscarle
en lo pequeño, haciendo las cosas
bien y siendo ordenado. Pero no se
trataba tan sólo de trabajar mucho y
bien, sino de una nueva manera de
tratar a los compañeros de trabajo.
En el Opus Dei aprendí que debía
amar a los demás y tratarles con
consideración y respeto. En las
empresas japonesas las relaciones
son muy frías. El jefe de cada sección
y los empleados no. quieren tener
más que un trato superficial, pero yo
aprendí a interesarme por los demás
y tener con ellos un trato de
amistad."

Saiki me dijo también que le parecía
que la mayoría de los japoneses



buscan la prosperidad material por
encima de todo. Por eso, a menudo,
no quieren tener hijos.

El tema de la familia empezó a
interesarme desde que llegué al
Japón. Los problemas potenciales
que debían plantearse a las familias
japonesas los presentí ya en la
estación de Tokio. Serían las nueve
de la noche y masas de oficinistas, en
apretadas filas, se precipitaban al
interior de bares y restaurantes para
tomar algo con sus colegas antes de
partir a toda velocidad hacia sus
hogares para acostarse cuanto antes.
Escena que se repetiría a la mañana
siguiente, pero en dirección
contraria. Dado que los hombres de
negocios japoneses aprovechan los
fines de semana para jugar al golf,
tener reuniones de negocios o
establecer contactos, no es fácil que
saquen tiempo para atender a sus
hijos, si los tienen. Un joven, en
Ashiya, me confesó entristecido que



casi no conocía a su padre; era para
él como un extraño. Algo que no es
tan raro en el Japón. Una encuesta
realizada por el gobierno en 1987
mostraba que sólo el 40 por 100 de
los niños japoneses quería a sus
padres. El 28 por 100 aseguraba que
sus padres nunca los sacaban de
paseo o jugaban con ellos. Por
término medio, los padres japoneses
sólo pasan media hora al día con sus
hijos.

Actualmente la familia está siendo
atacada desde distintos frentes, pero
mucho antes de que esto sucediese,
el fundador del Opus Dei destacaba
la importancia de la vida de familia,
en parte por su propia capacidad
para captar la grandeza de la vida
ordinaria. Veía en el matrimonio y
en la formación de una familia algo
de un significado profundísimo para
la vida espiritual de los seglares.
Insistía en que el matrimonio era un
"camino", una vocación divina, como



el sacerdocio o la vida religiosa. Los
hombres y mujeres de Seido no
estaban interesados tan sólo en traer
vidas a este mundo; subrayaban la
importancia de cada miembro de la
familia, de su papel en ella. Como
decía Monseñor Escrivá, el secreto de
una vida de familia sana está en los
pequeños detalles de cada día, no en
las quimeras. "Está en encontrar la
alegría escondida que da la llegada al
hogar; en el trato cariñoso con los
hijos; en el trabajo de todos los días,
en el que colabora la familia entera;
en el buen humor ante las
dificultades, que hay que afrontar
con deportividad; en el
aprovechamiento también de todos
los adelantos que nos proporciona la
civilización, para hacer la casa
agradable, la vida más sencilla, la
formación más eficaz."

"Digo constantemente a los que han
sido llamados por Dios a formar un
hogar, que se quieran siempre, que



se quieran con el amor ilusionado
que se tuvieron cuando eran novios.
Pobre concepto tiene del matrimonio
-que es un sacramento, un ideal y
una vocación-, el que piensa que el
amor se acaba cuando empiezan las
penas y los contratiempos, que la
vida lleva siempre consigo. Es
entonces cuando el cariño se enrecia.
Las torrenteras de las penas y de las
contrariedades no son capaces de
anegar el verdadero amor: une más
el sacrificio generosamente
compartido. Como dice la Escritura,
aquae multae -las muchas
dificultades, físicas y morales- non
potuerunt extinguere caritatem (Cant
8, 7), no podrán apagar el cariño."

En Japón la gente habla de los
sacrificios que ha hecho por su
familia, como comprar una casa más
cerca de su lugar de trabajo para
perder menos tiempo en los
desplazamientos y dedicar más



tiempo a los hijos los fines de
semana.

Miembros del Opus Dei me dijeron
en Nagasaki que estaban
convencidos de que divulgar las
alegrías de la vida de familia era una
de las cosas más importantes que
trataban de hacer. La directora de la
escuela femenina Seido, Nakajima
Kazuko, me habló de una mujer que
fue a verla con un niño recién nacido
en sus brazos y le dijo: "Ese niño es
de Seido. Antes de traer a mis otros
hijos aquí decidí no tener más hijos.
Pero luego me di cuenta de lo
maravillosos que son y de lo feliz que
le hacen a una. Por eso, a éste le
llamo él niño de Seido".

Fukahori Eiji, además de pianista de
jazz y miembro del Opus Dei, es
profesor en Seido. Me invitó a su
casa, un hotelito de madera cerca de
un canalillo, y allí hablamos largo y
tendido sobre el Opus Dei y la



influencia que ha tenido sobre su
familia. Respecto a los hijos, me dijo:
"Solía verlos como una carga, pero
ahora los veo como una bendición de
Dios. Tampoco me, preocupa ya
cómo los sacaré adelante, pues, si
Dios me ha dado siete, no es posible
que me deje de la mano".

Y su esposa me dijo que su actitud al
respecto había dado un giro de 180
grados. Antes se sentía desgraciada
con su suerte en la vida. "No me
gustaban nada las faenas domésticas,
la vida del ama de casa. Pensaba que
estaba perdiendo el tiempo, en gran
parte porque eso era lo que la gente
me decía. Pero en el Opus Dei
aprendí que educar a los hijos y
cuidar del hogar es lo más noble y
hermoso que existe. Empecé a
disfrutar con lo que hacía como
esposa y madre, sobre todo porque
aprendí a ofrecerlo todo a Dios. Lo
cual no quiere decir que no haya
contrariedades y disgustos en la vida



de familia y en la educación de los
hijos, pero es precisamente entonces
cuando la ayuda del Opus Dei resulta
enormemente valiosa. Puedo
contarlo todo y recibir dirección
espiritual, algo que no he encontrado
en ningún otro sitio. "

Los Fukahori me enseñaron también
algo que había escrito uno de sus
hijos, Yoshihiki, de trece años, que
estudiaba-en Seido, para un concurso
de redacción:

"Hoy me gustaría hablar de los
abuelos y las abuelas... ¿Estáis ahí?
¡Seguro que estáis! Siempre estáis
pendientes de nosotros, vuestros
nietos y nietas: cuando dormimos y
cuando nos despertamos, cuando
decimos tonterías y cuando nos
reímos, cuando nos vamos haciendo
mayores, porque queréis que seamos
libres y responsables. Y todo lo
hacéis con alegría en el corazón... En
mi familia somos 11: mi padre, mi



madre, seis hermanos y hermanas, el
abuelo y la abuela. Mi padre trabaja
todo el día y mi madre no se suele
mover de casa. Cuatro de nosotros
vamos a la escuela todos los días. El
abuelo y la abuela trabajan media
jornada. Somos una familia como las
demás, excepto tal vez más grande, y
con abuelos, que son realmente una
gran ayuda para la familia. Al llegar
a casa, por ejemplo, lo primero que el
abuelo hace es ir a ver a mi
hermanita pequeña y estar con ella
un ratito. Siempre le canta la misma
canción: Kita Kuni no Haru. Ella lo
escucha una y otra vez, y ahora ya es
capaz de cantarla con él. Nosotros la
hemos oído tantas veces que también
la cantamos. Todo el mundo canta
Kita Kuni no Haru en nuestra
familia.

Mi abuelo tiene también un
huertecito en el que cultiva frutas y
legumbres. Es muy generoso con los
vecinos y a veces les da parte de la



cosecha. No es raro oír cómo
nuestros vecinos le dan las gracias.
En casa, compartimos lo que él
cultiva. Mi abuela, por su parte, suele
llegar a casa muy cansada. Sin
embargo, ayuda a mi madre en las
faenas domésticas sin una palabra de
queja.

Al verles ofrecer sus vidas en el
pequeño y "oculto" sacrificio de cada
día, me lleno de admiración y
respeto. Su ejemplo, más que sus
palabras, es un estímulo constante.
Éste es, pues, abuelos y abuelas, un
tributo de honor para vosotros por
vuestro sacrificio silencioso, por todo
cuanto habéis soportado por nuestro
bien y nuestro bienestar. Muchas
gracias. Os. aseguro que vuestro
sacrificio no ha sido vano."

Este ingenuo y sencillo relato refleja
algo esencial del espíritu del Opus
Dei, perfectamente captado por el
joven Fukahori: la importancia del



trabajo ordinario, del esfuerzo diario
con vistas_ a crear un ambiente grato
en la vida de familia. Evidentemente,
la preocupación por la familia no es
algo exclusivo-del Opus Dei, ni
siquiera de los cristianos. Lo que sí es
característico -del Opus Dei es
considerar la vida de familia como
un medio de santificación, de
crecimiento, espiritual; lo cual quiere
decir que los cristianos corrientes no
sólo se acercan a Dios cuando hacen
un retiro espiritual o rezan en una
iglesia, sino también cuando se
esfuerzan por crear un auténtico
ambiente de familia en su propio
hogar. En este aspecto, como en otros
muchos, el Opus Dei es, en esencia,
un camino de santidad para el
hombre de la calle.

Al final de mi estancia en el Japón,
acudieron a mi mente unas palabras
que San Francisco Xavier escribió en
1549, a poco de llegar al país del Sol
Naciente: "Las gentes que hemos



encontrado hasta ahora son las
mejores de cuantas hemos
conocido... Son muy educadas,
buenas de ordinario, nada
maliciosas; los varones son hombres
de honor hasta un extremo que
maravilla y aprecian el honor por
encima de todo en este mundo".

Teniendo en cuenta estas virtudes,
¿qué podía ofrecer el cristianismo a
los japoneses? Varios conversos me
hablaron de lo que más apreciaban
de su nueva fe y de lo que el pueblo
japonés podía ofrecer. Uno me dijo
que creía que los japoneses eran ya
cristianos de corazón en muchos
aspectos y que tal vez por eso
pensaban que no necesitaban el
cristianismo, pues, al fin y al cabo,
muchos cristianos carecían de las
virtudes que ellos tenían. Sin
embargo, me hizo notar que lo que
les faltaba a los japoneses era sentido
sobrenatural, capacidad para centrar
sus acciones en Dios. Aunque



algunos tenían conciencia de la
existencia de Dios, para ellos no era,
como para los cristianos, padre
amoroso de los hombres -sujeto y
objeto de amor-, ideas difíciles de
entender para los japoneses. "Pueden
comprender que sea poderoso, pero
no que sea Amor y que uno se pueda
unir a Él mediante el amor que pone
en todo lo que hace -me dijo-. Algo
que el Opus Dei me ha ayudado a
comprender y de lo que los japoneses
no son conscientes."

Una mujer mencionó la escasa
capacidad para hacer frente al
sufrimiento. En las religiones
orientales, la búsqueda de la paz
espiritual, de la quietud, es absoluta.
Por eso hay tantas imágenes de Buda
en reposo o meditando en pacífica
soledad. En este contexto, el
sufrimiento humano se presenta
como un obstáculo. La mujer a la que
me refiero me habló de su padre, que
había muerto hacía tres años. Era un



hombre bueno, un budista
practicante con altos principios
morales. No se sentía próximo al
cristianismo, pero contrajo un cáncer
que le hacía sufrir muchísimo, y no
cesaba de preguntarse por qué tenía
que padecer tantos dolores. Pensaba
que había procurado ser bueno y no
comprendía por qué le sucedía eso.
"A todos nos pasa lo mismo, cuando
sufrimos -me dijo su hija-. Nos
preguntamos por qué y buscamos
una explicación. No creo que se
pueda encontrar fuera del
cristianismo."

Con distintos matices, todos aquellos
con quienes hablé coincidían en una
cosa con Mitsui Takeshi, un ingeniero
eléctrico de Mitsubishi, en Tokio,
quien me dijo que lo más importante
que el Opus Dei tenía que ofrecer a.
los japoneses era una comprensión
clara de la contemplación en la vida
ordinaria. "Generalmente, nosotros,
los laicos, no somos capaces de



encontrar el camino ideal hacia el
cristianismo. Creo que el concepto de
contemplación no es fácil de captar
para la gente corriente, pero es
necesario. En primer lugar es
importante tener orden en la vida,
hacer un buen uso del tiempo, y
luego tener espíritu de
contemplación en el trabajo y en la
vida de familia. Contemplación
significa intimidad con Dios, trato
mutuo. Algo difícil, pero atractivo.
Sin contemplación, la vida diaria
resulta dura, pero con ella todo se
suaviza, aunque las cosas se
tuerzan."

Así pues, para los japoneses,
descubrir el cristianismo a través del
Opus Dei significa descubrir, entre
otras cosas, el valor sobrenatural de
la vida corriente. Lo esencial es el
compromiso de ser contemplativo en
medio del mundo. Esto, sobre todo,
era lo que buscaba Monseñor Escrivá
cuando fundó el Opus Dei: abrir un



camino -no el único, pero sí un
camino- por el que la gente pudiese
ser contemplativa en y a través de su
vida de trabajo ordinario.

Cuando a algunas personas se les
dice que ofrezcan su trabajo a Dios, a
veces dicen, despreocupadamente:
"De acuerdo. ¿Y qué más?" Pero
Monseñor Escrivá insiste: "Ocúpate
de tus deberes profesionales por
Amor: lleva a cabo todo por Amor,
insisto, y comprobarás -precisamente
porque amas, aunque saborees la
amargura de la incomprensión, de la
injusticia, del desagradecimiento y
aun del mismo fracaso humano- las
maravillas que produce tu trabajo.
¡Frutos sabrosos, semilla de
eternidad! "

Esta convicción la comparten todos
los miembros del Opus Dei con los
que he hablado, en distintos países
del mundo. A cada uno de ellos el
Opus Dei les inspiraba algo distinto,



pero en todos encontré el mismo
espíritu; un espíritu difícil de
expresar con ideas, pues hay que
verlo encarnado en la vida de sus
miembros. Por eso, donde mejor se
aprecia ese espíritu es en la vida de
su fundador.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/ii-japon-
espiritu-de-descubrimiento/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/ii-japon-espiritu-de-descubrimiento/
https://opusdei.org/es-es/article/ii-japon-espiritu-de-descubrimiento/
https://opusdei.org/es-es/article/ii-japon-espiritu-de-descubrimiento/

	II. JAPÓN Espíritu de descubrimiento

