
opusdei.org

I. TRADICIÓN Y
PROGRESO EN LA
VIDA DE LA IGLESIA.
UN EJEMPLO: EL
OPUS DEI

Biografía del Fundador del
Opus Dei de Peter Berglar

28/12/2011

El Opus Dei trabaja desde hace tres
decenios en aquellos países de habla
alemana que pertenecen a Europa
occidental, es decir, en la República
Federal de Alemania, en Austria y en



Suiza. Sin embargo, entre este hecho
y lo que la opinión pública sabe de la
«Obra de Dios» y de su Fundador,
Monseñor Josemaría Escrivá de
Balaguer, se da una evidente
desproporción: basta recordar
ciertos artículos de prensa, algunas
controversias que se suelen publicar
en la sección de «Cartas al Director»
o, sencillamente, algunas
conversaciones de entre las muchas
que surgen en la convivencia diaria,
en la vida profesional y privada. A la
falta de conocimientos no siempre
sigue el silencio, signo de modestia, o
el intento sincero por superar esa
ignorancia. A menudo el interesado
ni siquiera se da cuenta de que le
falta algo: cree haberse formado un
juicio fundado cuando en realidad no
dispone de otra cosa que de una
mezcla de emociones, opiniones,
medias verdades y prejuicios, cuyos
orígenes y motivos se pierden en lo
desconocido.



Este libro desea cumplir tres fines: en
primer lugar -y es el más fácil-,
pretendo que muchos que comparten
conmigo el ser ciudadanos y
cristianos corrientes (y muchos,
también, el habla alemana, a quienes
en primer lugar se dirige este libro)
conozcan a Josemaría Escrivá de
Balaguer y el Opus Dei; espero, en
segundo lugar, dárselo a conocer de
manera que ellos (y quizá alguno
mejor informado también) lleguen a
una comprensión más profunda que
les lleve a actuar en consecuencia.
Finalmente, mi exposición quiere
contribuir a deshacer prejuicios,
ideas falsas y opiniones infundadas;
a corregir falsedades.

Aunque un libro de este tipo nunca
será más que una pequeña ayuda
para una empresa tan grande, me ha
parecido tan importante prestarla
que -con alegría- he empleado varios
años en escribirlo. El motivo que me
ha inspirado es muy sencillo: mi



convicción de que Mons. Escrivá de
Balaguer es uno de los grandes
reformadores de la vida cristiana,
una de esas personalidades que Dios
regala a la Iglesia, y también a la
humanidad, en el momento, del
modo y con las características que el
Pueblo de Dios necesita en su
caminar por la Historia, para bien
propio y de todos los hombres.

Cuando, el 2 de octubre de 1928,
aquel sacerdote aragonés de
veintiséis años fundaba en Madrid el
Opus Dei, no estaba plasmando una
idea suya, proponiéndose «un
programa» o cumpliendo «un plan».
No estaba haciendo algo que
previamente hubiera «concebido» o
que se hubiera «imaginado No era un
inventor, un imitador, un genio
original o un epígono. Sencillamente,
había acogido en su alma una
llamada de Dios, un mandato claro,
concreto y comprensible, un
«mandato de amor», o -lo que es lo



mismo- un ruego divino. Y lo cumplió
desde ese momento hasta su
fallecimiento, el 26 de junio de 1975.
Cuando se le preguntaba por
aquellos primeros momentos de la
Obra, solía contestar que entonces no
tenía más que juventud, buen humor
y gracia de Dios. Y esta gracia divina
constituyó un rayo de luz, una visión
profunda y definitiva y, a la vez, la
capacidad de encarnarla en su
misma vida. Ese conocimiento fue
realmente una luz, pues algo que
durante largo tiempo había
permanecido en la oscuridad
aparecía de pronto de forma nueva y
clarísima: la vida de Jesús entre los
hombres no se limitaba a los tres
años de vida pública; comprendía
también, plenamente, y con valor
propio, los treinta años de vida
callada, discreta, totalmente
«normal», en Nazaret; una vida
cotidiana de trabajo y de familia en
el hogar de José y de María... La obra
salvífica del Señor no se, ciñe sólo a



su doctrina, a su vida pública y sus
milagros; no acaba con la institución
de los Sacramentos, la muerte de
Cruz y la Resurrección: está
constituida por la unidad de todo
ello. La Redención forma un todo
inseparable desde el momento en
que María acepta la llamada divina
hasta ese otro momento en el que los
discípulos hallan la tumba vacía en
la mañana de Pascua; dentro de esta
unidad, la vida dura y austera de
largos años de trabajo en el taller de
José ocupa una parte fundamental,
incluso la principal, por su duración.
Jesucristo, «perfectus Deus, perfectus
homo», ha dado ejemplo a sus
hermanos, los hombres, de cuál es la
tarea que les corresponde: el trabajo.

«Hemos venido -declaraba en 1966
Mons. Escrivá de Balaguer a un
corresponsal del «New York Times"-
a llamar de nuevo la atención sobre
el ejemplo de Jesús que, durante
treinta años, permaneció en Nazaret



trabajando, desempeñando un oficio.
En manos de Jesús el trabajo, y un
trabajo profesional similar al que
desarrollan millones de hombres en
el mundo, se convierte en tarea
divina, en labor redentora, en
camino de salvación» (1).

«El espíritu del Opus Dei -seguía
diciendo el Fundador al periodista-
recoge la realidad hermosísima -
olvidada durante siglos por muchos
cristianos- de que cualquier trabajo
digno y noble en lo humano, puede
convertirse en un quehacer divino»,
por lo que, «en el servicio de Dios, no
hay oficios de poca categoría». Y el
Fundador del Opus Dei continuaba:
«Para la gran mayoría de los
hombres, ser santo supone santificar
el propio tabajo, santificarse en su
trabajo, y santificar a los demás con
el trabajo, y encontrar así a Dios en el
camino de sus vidas» (2).



De una parte, el estar en el mundo, la
normalidad de una vida de trabajo
en medio del mundo, la existencia
corriente en el seno de una familia y
de la sociedad, la «vida laical», en
suma; de otra, el abandono del
mundo, la intensa vida de oración, el
camino de dedicación exclusiva al
Señor, es decir, el camino de los
clérigos y de los religiosos: dos vías,
dos caminos que, durante siglos, han
discurrido paralelos y, en algunos
casos, incluso en sentido contrario...
Un hecho que ha agobiado
penosamente a innumerables
cristianos, planteándoles a menudo
falsas alternativas que
desembocaban en conflictos o
incluso -al pretender superar esa
dicotomía- en una dirección
equivocada, haciendo, por ejemplo,
que los laicos cristianos encaminaran
su empeño, con gran esfuerzo
espiritual o ascético, hacia una vida
de «semi-sacerdocio» o «cuasi-
religiosa», y que los clérigos se



empeñaran en «actividades sociales»
y profanas.

Indudablemente, esta división de los
cristianos en una «primera clase» -los
que viven una entrega total a Cristo-,
y una «segunda clase» -los que
mantienen una relación mínima con
Dios y con la Iglesia-, ha influido de
forma negativa, en ocasiones, sobre
el curso de la Historia de la Iglesia y
del mundo; tanto es así, que sería
interesante estudiar la historia del
mundo occidental desde este punto
de vista. En nuestros tiempos,
empezamos a entenderlo poco a
poco, pero todavía estamos lejos de
llegar a una comprensión profunda.
La mayoría de la gente tampoco ha
llegado a comprender que la
superación de esta situación -que, de
una vez para siempre, quedará unida
al nombre de Josemaría Escrivá de
Balaguer- supone una revolución (es,
en realidad, enlazar con el espíritu
de los primeros cristianos) de gran



trascendencia para la historia.El
Concilio Vaticano II ha promulgado
solemnemente lo que Monseñor
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei ya
enseñaban y practicaban, con su
espiritualidad y con su vida, desde
hacía varios decenios: la plenitud de
la vocación cristiana de todos los
bautizados; es decir, también de esa
gran mayoría formada por los laicos,
sin que con ello se ponga en duda la
constitución jerárquica de la Iglesia y
sin que se traten de confundir las
competencias y las tareas específicas
de sacerdotes, religiosos y laicos. La
realización práctica de esta exigencia
fundamental, ahora redescubierta,
está todavía en los comienzos. Pero
es un hecho histórico que su
realización concreta en nuestro
tiempo ha sido -y continúa siendo-
promovida decisivamente por la
fundación y la rápida expansión del
Opus Dei.



Como casi todo lo grande, en el
fondo, suele ser muy sencillo,
también es muy sencilla esta verdad
fundamental sobre la que se apoya,
como fundamento sólido, el Opus
Dei: todos los hombres están
llamados a una participación plena
en la obra redentora de Cristo, es
decir, están llamados a la santidad.
Pero como han sido creados como
seres libres deben aceptar y querer
la llamada. Y esta aceptación sólo es
posible si con la gracia y con la ayuda
de otros cristianos se les acerca a la
verdad y al amor de Cristo. Esa
llamada, que se acoge en el alma con
un sí que lleva a seguir a Cristo, se
desarrolla dentro de la normalidad
de la vida cotidiana, en el trabajo
profesional, en el cumplimiento de
los deberes familiares y las
relaciones sociales. Ya no cabe la
disyuntiva: «como Marta» o «como
María»; ni una distribución de la vida
y de la conducta en nueve partes de
«laboriosidad de Marta» y una parte



de «contemplación de María».
Monseñor Escrivá de Balaguer vivió
y predicó la unidad de vida y la hizo
asequible a innumerables personas;
una unidad de vida que, como él
mismo decía, consiste en hacer el
trabajo de Marta con el espíritu de
María; es decir, en trabajar bien, a
conciencia -como Marta- y mantener
en ese trabajo un diálogo divino, que
lleva a escuchar a Dios y vivir cerca
de Él, como María. Monseñor Escrivá
de Balaguer predicó y mostró que
una persona corriente puede
comprender que la entrega a Dios y
la vida cotidiana no se excluyen
entre sí, sino que, por Voluntad de
Dios, se integran y compenetran
mutuamente.

Ahora bien, el que sea posible
corresponder a la vocación cristiana
con una entrega total en medio del
mundo y que esa correspondencia
sea la consecuencia natural de la
gracia bautismal no quiere decir que



sea fácil y llegue como caída del
cielo. Reconocer que el Señor quiere
la unidad de vida, y ser capaz de ver,
además, que su Voluntad nos
propone una meta asequible,
constituye un gran regalo de la
Gracia del Señor. Pero entre el
entender y el vivir se alzan a
menudo obstáculos que parecen
insuperables. Por eso, Dios no sólo
concedió a Mons. Escrivá de
Balaguer los conocimientos
necesarios y la facultad para
comunicarlos de palabra y por
escrito, sino que también le confió la
fundación de una familia de lazos
espirituales que fuese capaz de
aplicar esos conocimientos a la vida,
enseñando, además, a innumerables
personas, a hacerlos vida de su vida.

Una característica peculiar de la
Iglesia Católica consiste en que se
sabe Cuerpo Místico de Cristo -y
Cristo sigue viviendo así, en la
historia- y, a la vez, Institución



divina, con personalidad jurídica
dentro de la sociedad humana y de
su historia. La raíz de este
convencimiento está en que las
normas jurídicas no sólo se refieren
a las relaciones interpersonales, sino
que también expresan cualidades
concretas de la relación entre Dios y
el hombre. El deseo de conocer a
Dios y de adorarle forma parte
también del contenido genuino de
una conciencia jurídica.

Con la existencia misma comienza
una «relación jurídica» entre el
Creador, Conservador y Providente
Ordenador de esa existencia, y la
creatura. En la realización del plan
divino de salvación, esa relación
jurídica se va desvelando
paulatinamente como un aspecto de
la relación amorosa entre Dios y el
hombre. En la sociedad civil no basta
con fundamentar exclusivamente
sobre la caridad cristiana las
garantías para la vida y la libertad,



para la propiedad y el buen nombre:
es necesario, además, proteger estos
valores con leyes y normas. Del
mismo modo, en la Iglesia, la fe,
incluso la consecución de la
salvación, no pueden permanecer al
margen de la ordenación jurídica;
una ordenación que es como la
barandilla que coloca la caridad para
proteger a los débiles y a los que
sienten vértigo -o sea, a todos
nosotros-. Aun cuando ni él mismo se
hubiese dado cuenta, de seguro que
no fue una casualidad que Monseñor
Escrivá de Balaguer tuviera, junto a
su formación como sacerdote, una
sólida formación jurídica ya antes de
la fundación del Opus Dei. Desde el 2
de octubre de 1928 supo que la Obra
no sería una asociación pasajera y de
vida corta, capaz de reunir a un
grupo de personas piadosas, de ideas
o sentimientos afines, sino que se
convertiría en una institución propia
de la Iglesia, con un estatuto jurídico
que debería corresponder a la misión



propia del Opus Dei. La luz clara del
2 de octubre, aquel «ver lo que
todavía era invisible», comprendía
también, según sabemos hoy, las
características fundamentales que la
forma jurídica de la Obra habría de
tener en el futuro.

En la Iglesia no existía ningún
modelo jurídico para un camino cuyo
fin era la santificación de los laicos
cristianos en y a través de su vida
cotidiana, o sea, para una vocación
específica a algo no especificado. El
Opus Dei, vivido realmente por
muchas personas en todo el mundo,
ha ido creando paulatinamente un
hecho eclesial para el que, después,
ha tenido que surgir la forma
jurídica adecuada, tal como
corresponde a los principios vitales y
orgánicos de la Iglesia. Este proceso
ha durado muchos años -cincuenta y
cuatro-; ha pasado por varias etapas,
de las que hablaremos en este libro,
y culminó con la erección del Opus



Dei en Prelatura personal el 28 de
noviembre de 1982.

Este término todavía no nos resulta
familiar: se basa -como toda la figura
jurídica- en el «Decreto sobre el
ministerio y vida de los presbíteros»,
del Concilio Vaticano II. En el
número 10 de este documento,
promulgado por Pablo VI el 7 de
diciembre de 1965, se dice: «Donde
motivos apostólicos lo exijan,
háganse más fáciles, no sólo la
distribución conveniente de los
presbíteros, sino también las obras
específicas que, para los diferentes
grupos sociales, han de llevarse a
cabo en una región o en un país, o en
todas las partes del mundo. Para esto
puede ser útil establecer seminarios
internacionales, diócesis peculiares o
prelaturas personales y otras
instituciones de este género, a las
que puedan adscribirse o
incardinarse los Presbíteros _para el
bien común de toda la Iglesia, según



las modalidades que se establezcan
en cada uno de estos casos y salvos
siempre los derechos de los
Ordinarios de los lugares».Si no se
conoce la situación actual del
derecho canónico, la comprensión de
este texto resulta difícil. La Iglesia
Católica está estructurada
fundamentalmente según principios
territoriales (3): los miembros de la
Iglesia viven en territorios que se
denominan diócesis, regidas por los
Obispos. Ésta es la norma, la regla
surgida a través de la historia. Un
complemento -o, si se quiere, una
ruptura- se produjo con el desarrollo
de las órdenes y Congregaciones
dentro de la Iglesia. Todas las que
pasaban a ser congregaciones
suprarregionales tendían a quedar
exentas de la jurisdicción de los
Obispos diocesanos. Esto ha
provocado a veces graves tensiones
en el curso de la historia de la Iglesia.
Casi siempre, las Órdenes y
Congregaciones han alcanzado la



independencia jurídica, la
«dependencia directa de Roma»; es
decir, lo que en términos técnicos se
llama exención. Todas las órdenes
importantes han ido adoptando esta
forma jurídica. También en otros
sectores se encuentran huellas de
estructuras extra o transdiocesanas,
o bien de estructuras personales: en
la jurisdicción militar que depende
de un ordinario propio, o en la
atención pastoral de extranjeros,
presos o sordomudos. Teniendo en
cuenta este trasfondo histórico, ¿por
qué surgió el problema jurídico del
Opus Dei? Porque el núcleo
fundamental de su espíritu, de su
espiritualidad, era conseguir que los
cristianos corrientes hagan de su
vida cotidiana el lugar y el medio
para seguir a Jesucristo. Por lo tanto,
tenía que prescindir, por principio,
de cualquier privilegio canónico:
sería absurdo proclamar la
«santificación de la normalidad» y, a
la vez, fundamentarla sobre unas



normas jurídicas excepcionales
dentro de la Iglesia. En ningún
momento se le ocurrió a Mons.
Escrivá de Balaguer separar a los
miembros del Opus Dei de la
jurisdicción de los Obispos
diocesanos. Quien afirma lo
contrario propalaría falsedades.

Pero, unida a esta condición sine qua
non, había un segundo requisito: era
necesario asegurar plenamente que
los miembros del Opus Dei pudieran
vivir realmente su vocación; que
fuesen fieles leales en sus diócesis,
fieles a sus Obispos, y, con igual
fidelidad, cumpliesen las exigencias
que su vocación trae consigo: las
normas de oración y de piedad, los
medios de formación, las iniciativas
apostólicas del Opus Dei; es decir,
que en todo esto siguiesen a aquel
que es el pastor del Opus Dei. Esto ha
sido así desde el principio, con toda
normalidad, y lo seguirá siendo. Los
sacerdotes procedentes del Opus Dei



forman el clero de la Prelatura
personal Opus Dei, cuyo Prelado -
entendido como Ordinario
propioejerce jurisdicción sobre ellos
(4). El laico que es miembro del Opus
Dei sigue, desde el punto de vista
espiritual, una vocación interior;
desde el punto de vista jurídico, con
su admisión en la Obra se convierte
en fiel de la Prelatura sin dejar de
serlo de su propia diócesis. Su
pertenencia a la Obra se funda, por
lo tanto, de una parte, en la
aceptación de la llamada a una
entrega total a Cristo, en un
compromiso, aceptado ante el Señor,
de querer vivir todas las virtudes
cristianas; por otra, constituye un
acuerdo contractual; el fiel no hace
votos de ningún tipo, sino que cierra
un contrato de carácter canónico. No
hay que imaginarse un trámite
complicado con papeles timbrados,
pólizas, tribunales competentes y un
largo aparato burocrático. Es un
compromiso mutuo de fidelidad, con



las características propias de la
vocación laical, que se realiza con la
sencillez propia del espíritu del Opus
Dei.Los laicos que pertenecen al
Opus Dei están sometidos, como
todos los demás fieles, a sus Obispos
diocesanos, y de otra parte al Prelado
de la Prelatura; a éste, en todo lo que
la vocación al Opus Dei implica. Los
sacerdotes diocesanos que se asocian
a la Obra permanecen, sin merma
alguna, bajo la jurisdicción de sus
Ordinarios; pertenecen a la
«Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz», unida inseparablemente a la
Prelatura Opus Dei; en ella reciben la
formación espiritual y el apoyo
pastoral de acuerdo con el espíritu
del Opus Dei.Todas estas normas
constituyen una novedad en el
derecho de la Iglesia, porque, por
primera vez en la historia, se ha
creado una fórmula jurídica para los
laicos corrientes que quieran seguir
consecuentemente un camino de
entrega a Jesucristo; una fórmula que



les permite recibir una formación
espiritual específica sin que ello
suponga que tengan que cambiar de
sitio en la Iglesia: es decir, siguen
siendo fieles diocesanos normales.

La fecha del 28 de noviembre de
1982 supone, por eso, un hito de gran
alcance en la historia de la Iglesia, de
esa Iglesia que se está preparando
para entrar en el tercer milenio. Y
una parte de esa preparación es,
también como fruto del Concilio, la
creación y desarrollo de nuevos
instrumentos apostólicos como éste;
sólo así se puede comprender esta
nueva ordenación jurídica.No
queremos extendernos ahora
describiendo su larga y difícil
historia. En otras partes del libro
hablaremos de ello. El Subsecretario
de la Congregación para los Obispos,
Mons. Costalunga, expuso con
amplitud este tema en el
L'Osservatore Romano del 28-
XI-1982. Ya en 1962, Monseñor



Escrivá había abogado ante la Santa
Sede por la solución que ahora se ha
hecho realidad. Pablo VI reconocía la
importancia del Opus Dei cuando
escribía al Fundador, el 1 de octubre
de 1963, que consideraba la Obra
como una «viva expresión de la
perenne juventud de la Iglesia,
abierta con sensibilidad a las
exigencias de un apostolado
moderno» (5). Pero tuvieron que
transcurrir dos decenios hasta que se
pudiera llegar a un ordenamiento
canónico definitivo de este nuevo
fenómeno teológico y pastoral.

En Roma se ha tenido conciencia de
la importancia capital de este
precedente para el futuro: basta
observar con qué enorme cuidado y
meticulosidad se ha llevado a cabo.
Desde 1969 hasta 1982, los Directores
de la Obra y los correspondientes
Dicasterios del Vaticano han
estudiado montañas de borradores,
informes y documentos con objeto de



tener debidamente en cuenta todos
los aspectos y analizar
exhaustivamente todas las
implicaciones.Durante todo ese
tiempo, y hasta el final de los
trabajos, se contó con la colaboración
del episcopado mundial. Se informó
a más de dos mil Obispos de los
países en los que trabaja la Obra;
todos tuvieron ocasión de dar su
parecer; muchos de ellos lo hicieron,
asintiendo y expresando sus
simpatías; 38 Prelados hicieron llegar
a la Santa Sede propuestas de
variaciones o mejoras que fueron
estudiadas cuidadosamente. La
erección de la Prelatura personal
Opus Dei, promulgada por el Papa
Juan Pablo II el 23 de agosto de 1982
y publicada el primer domingo de
Adviento, al comienzo del nuevo año
litúrgico, no ha sido una decisión del
Papa en solitario, sino un ejemplo
especialmente representativo del
principio de colegialidad existente
entre el Sucesor de Pedro y el



episcopado; un principio que
constituye una característica
sobresaliente del pontificado de Juan
Pablo II.Toda biografía sobre Mons.
Escrivá de Balaguer no tiene más
remedio que referirse
necesariamente al Opus Dei: la
fundación, las características y el
crecimiento del Opus Dei han
constituido el sentido y el contenido
de la vida de don Josemaría, una vida
en la que no hay nada que no guarde
relación con la fundación y el
desarrollo de la «Obra de Dios». Con
esta «Obra», Dios ha querido abrir
una nueva página en el libro de la
historia de la Iglesia -una página
refrendada por el Concilio Vaticano
II- y ha dado vida a un nuevo
«instrumento» de la Iglesia para que
ésta cumpla su misión redentora de
empapar el mundo, hasta el fin de los
tiempos, con el Amor de Cristo. Para
lograrlo se sirvió de un «tornero»
que «fabricó el instrumento»: un
joven sacerdote al que dotó de todos



los dones naturales y sobrenaturales
necesarios para cumplir su misión,
haciendo que su vida, desde el
primer hasta el último aliento, se
fundiera con la misión que le había
encomendado.

Monseñor Escrivá de Balaguer no
fundó el Opus Dei como camino y
hogar para otros: en primer lugar, lo
hizo vida de su vida. Desde el 9 de
enero de 1902, fecha de nacimiento
del pequeño Josemaría (el nombre se
escribía todavía separado), hasta el 2
de octubre de 1928, fecha de
nacimiento de la Obra, era ya «Opus
Dei» en los designios de la
Providencia divina, sin que se dieran
cuenta ni él mismo ni los demás. El 2
de octubre de 1928, el joven
sacerdote vio lo que Dios quería de él
para bien de su Iglesia y de la
humanidad entera y supo, con gran
conmoción, que él mismo constituía
«las primicias» de esa Voluntad. El
Opus Dei inició su camino en el



mundo y a través de la historia con
un paso decisivo: su Fundador era
Opus Dei; lo sabía y podía
transmitirlo a los demás. El
desarrollo y la expansión de la Obra
hasta el fallecimiento de su
Fundador -y también después- no es
otra cosa que la multiplicación de
aquel carisma del Fundador, de su
«primogenitura». Estamos casi ante
una variante del milagro de la
multiplicación de los panes y de los
peces, tal como Dios la ha previsto en
su plan salvífico.

Desde el momento en que abrigué la
idea de escribir este libro me
enfrenté con dos dificultades: no
conocí personalmente a Monseñor
Escrivá de Balaguer, nunca le traté
en vida; por otra parte, su vida
terrena finalizó hace tan sólo unos
pocos años, es decir, todavía no
puede ser un «monumentum
historiae» y ni siquiera un tema para
una investigación histórica completa.



Estas dos dificultades, que podríamos
resumir como «excesiva distancia
subjetiva del autor respecto a un
héroe demasiado cercano
objetivamente», me causaron al
principio dudas y titubeos; una vez
superadas, han quedado una serie de
renuncias y limitaciones. La
superación, o por lo menos la
disminución de las dudas, fue posible
gracias a numerosas conversaciones
mantenidas con miembros del Opus
Dei y, sobre todo, gracias a la opinión
del Prelado de la Obra, don Alvaro
del Portillo, el primer sucesor del
Fundador desde el fallecimiento de
éste en 1975. Mons. Alvaro del
Portillo me alentó en esta tarea y me
prestó toda clase de facilidades,
aunque la Causa de Beatificación de
Monseñor Escrivá, introducida el 19
de febrero de 1981 en Roma, haya
hecho que todavía no sea posible
poner a disposición de los
investigadores gran cantidad de
material que ha sido preciso revisar,



reunir y ordenar para el proceso. Por
otra parte, todavía viven muchas de
las personas que mantuvieron muy
diversas relaciones con Monseñor
Escrivá de Balaguer y cuyos derechos
personales deben ser respetados, al
igual que los de personas fallecidas
hace pocos años.

Sin embargo, debo decir que he
contado con un rico material de
fuentes históricas, que comprenden
(junto con los escritos del Fundador y
aquellas publicaciones sobre su
persona y sobre el Opus Dei que son
asequibles para el público en
general) gran número de
documentos y cartas de Mons.
Escrivá que permanecen aún
inéditos en la Postulación, a
disposición de la Causa de
Beatificación y de Canonización.He
podido conversar largamente en
España con muchos de los primeros
miembros, con personas que
trataron en su juventud al Siervo de



Dios, que conocieron los primeros
años de la Obra y que se pueden
contar entre las personas más
cercanas y más fieles al Fundador.
He tenido ocasión de visitar varias
veces la Universidad de Navarra en
Pamplona, donde he obtenido
muchas y muy valiosas sugerencias
para mi trabajo.

A pesar de todo, este libro no puede
ser una labor definitiva de
historiografía sobre Josemaría
Escrivá de Balaguer y sobre el Opus
Dei. Entonces, ¿qué es...? Puedo
contestar diciendo que es un libro
espiritual con carácter biográfico e
interés histórico; un libro que tiene
como finalidad dar a conocer al
Fundador del Opus Dei y, con ello, la
Obra por él fundada, con objeto de
que se les comprenda más
profundamente y mejor y que se les
pueda enjuiciar con más justicia. El
lector, al final del libro, verá por lo
menos una cosa: que Mons. Escrivá



de Balaguer mostró a la luz del día,
de manera nueva y en algunos casos
incluso por primera vez, aquellas
dimensiones del cristianismo que
tienen vigencia intemporal. Del Opus
Dei decía que es «viejo como el
Evangelio, y como el Evangelio,
nuevo». De este modo ha dado
comienzo a una nueva etapa en el
seguimiento de Cristo.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/i-tradicion-y-
progreso-en-la-vida-de-la-iglesia-un-
ejemplo-el-opus-dei-3/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/i-tradicion-y-progreso-en-la-vida-de-la-iglesia-un-ejemplo-el-opus-dei-3/
https://opusdei.org/es-es/article/i-tradicion-y-progreso-en-la-vida-de-la-iglesia-un-ejemplo-el-opus-dei-3/
https://opusdei.org/es-es/article/i-tradicion-y-progreso-en-la-vida-de-la-iglesia-un-ejemplo-el-opus-dei-3/
https://opusdei.org/es-es/article/i-tradicion-y-progreso-en-la-vida-de-la-iglesia-un-ejemplo-el-opus-dei-3/

	I. TRADICIÓN Y PROGRESO EN LA VIDA DE LA IGLESIA. UN EJEMPLO: EL OPUS DEI

