opusdei.org

Homilia de
Benedicto XVI en San
Juan de Letran

Ofrecemos la homilia completa
que el Santo Padre pronuncio
en la Basilica de san Juan de
Letran en la toma de posesion
de la catedra romana.

10/05/2005

Este dia, en el que por primera vez
puedo sentarme en la catedra del
obispo de Roma, como sucesor de
Pedro, es el dia en el que en Italia la
Iglesia celebra la fiesta de la



Ascension del Sefior. En el centro de
este dia, encontramos a Cristo. Y sélo
gracias a Fl, gracias al misterio de su
ascension, logramos comprender el
significado de la catedra, que a su
vez es el simbolo de la potestad y de
la responsabilidad del obispo.

Entonces, ¢qué nos quiere decir la
fiesta de la Ascension del Sefior? No
nos quiere decir que el Sefior se ha
ido a algun lugar alejado de los
hombres y del mundo. La Ascension
de Cristo no es un viaje en el espacio
hacia los astros mas remotos; pues en
el fondo, también los astros estan
constituidos de elementos fisicos
como la tierra. La Ascension de
Cristo significa que ya no pertenece
al mundo de la corrupcion y de la
muerte, que condiciona nuestra vida.
Significa que pertenece
completamente a Dios. El, el Hijo
Eterno, ha llevado nuestro ser
humano a la presencia de Dios, ha



llevado consigo la carne y la sangre
de forma transfigurada.

El hombre encuentra espacio en
Dios, a través de Cristo; el ser
humano ha sido llevado hasta dentro
de la vida misma de Dios. Y, dado que
Dios abraza y sostiene a todo el
cosmos, la Ascension del Sefnor
significa que Cristo no se ha alejado
de nosotros, sino que ahora, gracias
al hecho de estar con el Padre, esta
cerca de cada uno de nosotros, para
siempre. Cada uno de nosotros puede
tutearle, cada uno puede dirigirse a
El El Sefior se encuentra siempre al
alcance de nuestra voz. Podemos
alejarnos de Fl interiormente.
Podemos vivir dandole las espaldas.
Pero Fl nos espera siempre, y
siempre esta cerca de nosotros.

De las lecturas de la liturgia de hoy
aprendemos también algo mas sobre
la manera concreta en la que el
Sefior se encuentra junto a nosotros.



El Sefior promete a sus discipulos su
Espiritu Santo. La primera lectura
nos dice que el Espiritu Santo sera
«fuerza» para los discipulos; el
Evangelio afiade que sera guia hacia
la Verdad plena. Jesus les dijo todo a
sus discipulos, pues él es la Palabra
viviente de Dios, y Dios no puede dar
algo mas que a si mismo. En Jesus,
Dios se nos dio totalmente a si
mismo, es decir, nos dio todo.

Ademas de esto, o junto a esto, no
puede haber otra revelacion capaz
de comunicar algo mas o de
completar, en cierto sentido, la
Revelacién de Cristo. En FL en el
Hijo, se nos dijo todo, se nos dio todo.
Pero nuestra capacidad de
comprender es limitada; por este
motivo la mision del Espiritu consiste
en introducir a la Iglesia de manera
siempre nueva, de generacion en
generacion, en la grandeza del
misterio de Cristo.



La Iglesia no presenta nada diferente
0 nuevo junto a Cristo; no hay
ninguna revelacion pneumatica
junto a la de Cristo, como algunos
creen, no hay un segundo nivel de
Revelacion. No: «recibira de lo mio»,
dice Cristo en el Evangelio (Juan 16,
14). Y, al igual que Cristo, solo dice lo
que escucha y recibe del Padre, el
Espiritu Santo es intérprete de Cristo.
«Recibira de lo mio». No nos lleva a
otros lugares, alejados de Cristo, sino
que nos hace penetrar cada vez mas
adentro de la luz de Cristo. Por este
motivo, la revelacién cristiana es, al
mismo tiempo, siempre antigua y
siempre nueva. Por este motivo, todo
se nos ha dado siempre y ya. Al
mismo tiempo, toda generacion, en el
inagotable encuentro con el Sefior,
encuentro mediado por el Espiritu
Santo, aprende siempre algo nuevo.

De este modo, el Espiritu Santo es la
fuerza por la que Cristo nos hace
experimentar su cercania. Pero la



primera lectura deja también un
segundo mensaje: seréis mis testigos.
Cristo resucitado tiene necesidad de
testigos que se hayan encontrado con
él, que le hayan conocido
intimamente a través de la fuerza del
Espiritu Santo. Hombres que,
habiéndole tocado con la mano, por
asi decir, puedan testimoniarle. Fue
asi como la Iglesia, familia de Cristo,
crecio desde «Jerusalén... hasta los
confines de la tierra», como dice la
lectura. A través de testigos se
construyd la Iglesia, comenzando por
Pedro y Pablo, por los Doce, hasta
todos los hombres y mujeres que,
llenos de Cristo, en el transcurso de
los siglos, han vuelto a encender y
encenderan de nuevo de manera
siempre nueva la llama de la fe.

Todo cristiano, a su manera, puede y
debe ser testigo del Sefior resucitado.
Cuando leemos los nombres de los
santos, podemos ver cuantas veces
ante todo han sido --y siguen siendo--



hombres sencillos, hombres de los
que surgia --y surge-- una luz
resplandeciente capaz de llevar a
Cristo.

Pero esta sinfonia de testimonios esta
dotada también de una estructura
claramente definida: a los sucesores
de los apdstoles, es decir, a los
obispos, les corresponde la
responsabilidad publica de hacer que
la red de estos testimonios
permanezca con el pasar del tiempo.
En el sacramento de la ordenacion
episcopal se les confiere la potestad y
la gracia necesarias para ejercer este
servicio. En esta red de testigos, al
sucesor de Pedro le corresponde una
tarea especial. Pedro expreso en
primer lugar, en nombre de los
apostoles, la profesion de fe: «Tu eres
el Cristo, el Hijo de Dios vivo» (Mateo
16, 16). Esta es la tarea de todos los
sucesores de Pedro: ser la guia en la
profesion de fe en Cristo, el Hijo del



Dios vivo. La catedra de Roma es,
ante todo, catedra de este credo.

Desde lo alto de esta catedra, el
obispo de Roma esta obligado a
repetir constantemente: «Dominus
Iesus». «Jesus es el Sefior», como
escribid Pablo en sus cartas a los
Romanos (10, 9) a los Corintios (1 Cor
12, 3). A los corintios, con particular
énfasis, les dijo: «aun cuando se les
dé el nombre de dioses, bien en el
cielo bien en la tierra... para nosotros
no hay mas que un solo Dios, el
Padre...; y un solo Sefior, Jesucristo,
por quien son todas las cosas y por el
cual somos nosotros» (1 Cor 8, 5).

La catedra de Pedro obliga a sus
titulares a decir, como hizo Pedro en
un momento de crisis de los
discipulos, cuando muchos querian
irse: «Sefior, ¢donde quién vamos a
ir? Tu tienes palabras de vida eterna,
y nosotros creemos y sabemos que tu
eres el Santo de Dios» (Juan 6, 68 y



siguientes). Quien se sienta en la
catedra de Pedro tiene que recordar
las palabras que el Sefior dijo a
Simén Pedro en la Ultima Cena: «... Y
tu, cuando hayas vuelto, confirma a
tus hermanos...» (Lucas 22, 32). El
titular del ministerio petrino tiene
que tener la conciencia de ser un
hombre fragil y débil, como son
fragiles y débiles sus propias fuerzas,
necesitado constantemente de
purificacion y conversion.

Pero puede también tener la
conciencia de que del Sefior le viene
la fuerza para confirmar a sus
hermanos en la fe y mantenerles
unidos en la confesion de Cristo,
crucificado y resucitado. En la
primera carta de san Pablo a los
Corintios, encontramos la narracién
mas antigua de la resurreccion con
que contamos. Pablo la retoma
fielmente de los testigos. Esta
narracion habla en primer lugar de
la muerte del Sefior por nuestros



pecados, de su sepultura, de su
resurreccion, que tuvo lugar al tercer
dia, y después dice: «se aparecio a
Cefas y luego a los Doce...» (1 Cor 15,
5). Una vez mas, se resume asi el
significado del mandato conferido a
Pedro hasta el final de los tiempos:
ser testigo de Cristo resucitado.

El obispo de Roma se sienta en su
catedra para dar testimonio de
Cristo. De este modo, la catedra es el
simbolo de la «potestas docendi», esa
potestad de ensefianza que
constituye una parte esencial del
mandato de atar y desatar conferido
por el Sefior a Pedro vy, después de él,
a los Doce. En la Iglesia, la Sagrada
Escritura, cuya comprension crece
bajo la inspiracion del Espiritu Santo,
y el ministerio de la interpretacion
auténtica, conferido a los apostoles,
se pertenecen mutuamente de
manera indisoluble.



Alli donde la Sagrada Escritura es
extraida de la voz viva de la Iglesia,
se convierte en victima de las
disputas de los expertos. Ciertamente
todo lo que éstos pueden decirnos es
importante y precioso; el trabajo de
los sabios nos es de notable ayuda
para poder comprender el proceso
vivo con el que crecid la Escritura y
comprender asi su riqueza historica.
Pero la ciencia por si sola no puede
ofrecernos una interpretacion
definitiva y vinculante; nos es capaz
de darnos, en la interpretacion, esa
certeza con la que podemos vivir y
por la que también podemos morir.
Para ello se necesita la voz de la
Iglesia viva, de esa Iglesia confiada a
Pedro y al colegio de los apdstoles
hasta el final de los tiempos. Esta
potestad de ensefianza da miedo a
muchos hombres dentro y fuera de la
Iglesia. Se preguntan si no es una
amenaza a la libertad de conciencia,
sino es una presuncion que se opone
a la libertad de pensamiento. No es



asi. El poder conferido por Cristo a
Pedro y a sus sucesores es, en sentido
absoluto, un mandato a servir. La
potestad de ensefiar, en la Iglesia,
comporta un compromiso al servicio
de la obediencia a la fe.

El Papa no es un soberano absoluto,
cuyo pensamiento y voluntad son ley.
Por el contrario, el ministerio del
Papa es garantia de la obediencia a
Cristo y a su Palabra. El no debe
proclamar sus propias ideas, sino
vincularse constantemente y
vincular a la Iglesia a la obediencia a
la Palabra de Dios, ante los intentos
de adaptarse y aguarse, asi como
ante todo oportunismo. Lo hizo el
Papa Juan Pablo II, cuando ante
todos los intentos, aparentemente
benévolos, ante las erradas
interpretaciones de la libertad,
subrayo de manera inequivoca la
inviolabilidad del ser humano, la
inviolabilidad de la vida humana
desde su concepcion hasta la muerte



natural. La libertad de matar no es
una verdadera libertad, sino una
tirania que reduce el ser humano a la
esclavitud. En sus grandes
decisiones, el Papa es consciente de
estar ligado a la gran comunidad de
la fe de todos los tiempos, a las
interpretaciones vinculantes
desarrolladas a través del camino de
peregrinacion de la Iglesia. De este
modo, su poder no esta por encima,
sino que esta al servicio de la Palabra
de Dios, y sobre él pesa la
responsabilidad de hacer que esta
Palabra siga haciéndose presente en
su grandeza y resonando en su
pureza, de manera que no se haga
afiicos con los continuos cambios de
las modas.

La catedra es --digdmoslo una vez
mas-- simbolo de la potestad de
ensefianza, que es una potestad de
obediencia y de servicio, para que la
Palabra de Dios --jsu verdad!-- pueda
resplandecer entre nosotros,



indicandonos el camino. Pero, al
hablar de la catedra del obispo de
Roma, ¢como es posible dejar de
recordar las palabras que san Ignacio
de Antioquia escribio a los romanos?
Pedro, procedente de Antioquia, su
primera sede, se dirigié a Roma, su
sede definitiva. Una sede que se
convirtio en definitiva con el
martirio que unio para siempre su
sucesion con Roma.

Ignacio, por su parte, siendo obispo
de Antioquia, se dirigia hacia el
martirio que habria tenido que sufrir
en Roma. En su Carta a los Romanos,
se refiere a la Iglesia de Roma como
la «que preside en el amor»,
expresion sumamente significativa.
No sabemos con certeza lo que
realmente queria decir Ignacio al
utilizar estas palabras. Pero para la
antigua Iglesia, la palabra amor,
«agape», hacia referencia al misterio
de la Eucaristia. En este misterio, el
amor de Cristo siempre se hace



tangible entre nosotros. Aqui, Fl se
entrega siempre de nuevo. Aqui, Fl
se hace traspasar el corazon siempre
de nuevo; Aqui, El mantiene su
promesa, la promesa segun la cual,
desde la Cruz, habria atraido a todos
hacia si. En la Eucaristia, nosotros
mismos aprendemos el amor de
Cristo.

Gracias a este centro y corazon,
gracias a la Eucaristia, los santos han
vivido, llevando el amor de Dios al
mundo de formas y maneras siempre
nuevas. jGracias a la Eucaristia, la
Iglesia renace siempre de nuevo! La
Iglesia no es mas que esa red --jla
comunidad eucaristica!-- en la que
todos nosotros, al recibir al mismo
Sefior, nos convertimos en un solo
cuerpo y abrazamos a todo el
mundo. Presidir en la doctrina y
presidir en el amor, al final, tienen
que ser una sola cosa: toda la
doctrina de la Iglesia, al final, lleva al
amor. Y la Eucaristia, como amor



presente de Jesucristo, es el criterio
de toda doctrina. Del amor dependen
toda la ley y los profetas, dice el
Senor (Mateo 22, 40). El amor es el
cumplimiento de la ley, escribia san
Pablo a los romanos (13, 10).

Queridos romanos, ahora soy vuestro
obispo. jGracias por vuestra
generosidad, gracias por vuestra
simpatia, gracias por vuestra
paciencia! Como catolicos, en cierto
sentido, todos somos también
romanos. Con las palabras del salmo
87, un himno de alabanza a Sién,
madre de todos los pueblos, cantaba
Israel y canta la Iglesia: «Se dira de
Sion: "uno por uno todos han nacido
en ella"» (v. 5).

Del mismo modo, también nosotros
podriamos decir: como catolicos, en
cierto sentido, todos hemos nacido en
Roma. De modo que quiero tratar de
ser, con todo el corazon, vuestro
obispo, el obispo de Roma. Y todos



nosotros queremos tratar de ser cada
vez mas catdlicos, mas hermanos y
hermanas en la gran familia de Dios,
esa familia en la que no existen
extranjeros.

Por ultimo, quisiera dar las gracias
de corazon al vicario para la didcesis
de Roma, el cardenal Camillo Ruini,
asi como a los obispos auxiliares y a
todos sus colaboradores. Doy las
gracias de corazon a los parrocos, al
clero de Roma, y a todos los que,
como fieles, ofrecen su contribucion
para construir aqui la casa viva de
Dios. Amén.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/homilia-de-
benedicto-xvi-en-san-juan-de-letran/
(07/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-san-juan-de-letran/
https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-san-juan-de-letran/
https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-san-juan-de-letran/

	Homilía de Benedicto XVI en San Juan de Letrán

