
opusdei.org

Homilía de
Benedicto XVI en San
Juan de Letrán

Ofrecemos la homilía completa
que el Santo Padre pronunció
en la Basílica de san Juan de
Letrán en la toma de posesión
de la cátedra romana.

10/05/2005

Este día, en el que por primera vez
puedo sentarme en la cátedra del
obispo de Roma, como sucesor de
Pedro, es el día en el que en Italia la
Iglesia celebra la fiesta de la



Ascensión del Señor. En el centro de
este día, encontramos a Cristo. Y sólo
gracias a Él, gracias al misterio de su
ascensión, logramos comprender el
significado de la cátedra, que a su
vez es el símbolo de la potestad y de
la responsabilidad del obispo.

Entonces, ¿qué nos quiere decir la
fiesta de la Ascensión del Señor? No
nos quiere decir que el Señor se ha
ido a algún lugar alejado de los
hombres y del mundo. La Ascensión
de Cristo no es un viaje en el espacio
hacia los astros más remotos; pues en
el fondo, también los astros están
constituidos de elementos físicos
como la tierra. La Ascensión de
Cristo significa que ya no pertenece
al mundo de la corrupción y de la
muerte, que condiciona nuestra vida.
Significa que pertenece
completamente a Dios. Él, el Hijo
Eterno, ha llevado nuestro ser
humano a la presencia de Dios, ha



llevado consigo la carne y la sangre
de forma transfigurada.

El hombre encuentra espacio en
Dios, a través de Cristo; el ser
humano ha sido llevado hasta dentro
de la vida misma de Dios. Y, dado que
Dios abraza y sostiene a todo el
cosmos, la Ascensión del Señor
significa que Cristo no se ha alejado
de nosotros, sino que ahora, gracias
al hecho de estar con el Padre, está
cerca de cada uno de nosotros, para
siempre. Cada uno de nosotros puede
tutearle, cada uno puede dirigirse a
Él. El Señor se encuentra siempre al
alcance de nuestra voz. Podemos
alejarnos de Él interiormente.
Podemos vivir dándole las espaldas.
Pero Él nos espera siempre, y
siempre está cerca de nosotros.

De las lecturas de la liturgia de hoy
aprendemos también algo más sobre
la manera concreta en la que el
Señor se encuentra junto a nosotros.



El Señor promete a sus discípulos su
Espíritu Santo. La primera lectura
nos dice que el Espíritu Santo será
«fuerza» para los discípulos; el
Evangelio añade que será guía hacia
la Verdad plena. Jesús les dijo todo a
sus discípulos, pues él es la Palabra
viviente de Dios, y Dios no puede dar
algo más que a sí mismo. En Jesús,
Dios se nos dio totalmente a sí
mismo, es decir, nos dio todo.

Además de esto, o junto a esto, no
puede haber otra revelación capaz
de comunicar algo más o de
completar, en cierto sentido, la
Revelación de Cristo. En Él, en el
Hijo, se nos dijo todo, se nos dio todo.
Pero nuestra capacidad de
comprender es limitada; por este
motivo la misión del Espíritu consiste
en introducir a la Iglesia de manera
siempre nueva, de generación en
generación, en la grandeza del
misterio de Cristo.



La Iglesia no presenta nada diferente
o nuevo junto a Cristo; no hay
ninguna revelación pneumática
junto a la de Cristo, como algunos
creen, no hay un segundo nivel de
Revelación. No: «recibirá de lo mío»,
dice Cristo en el Evangelio (Juan 16,
14). Y, al igual que Cristo, sólo dice lo
que escucha y recibe del Padre, el
Espíritu Santo es intérprete de Cristo.
«Recibirá de lo mío». No nos lleva a
otros lugares, alejados de Cristo, sino
que nos hace penetrar cada vez más
adentro de la luz de Cristo. Por este
motivo, la revelación cristiana es, al
mismo tiempo, siempre antigua y
siempre nueva. Por este motivo, todo
se nos ha dado siempre y ya. Al
mismo tiempo, toda generación, en el
inagotable encuentro con el Señor,
encuentro mediado por el Espíritu
Santo, aprende siempre algo nuevo.

De este modo, el Espíritu Santo es la
fuerza por la que Cristo nos hace
experimentar su cercanía. Pero la



primera lectura deja también un
segundo mensaje: seréis mis testigos.
Cristo resucitado tiene necesidad de
testigos que se hayan encontrado con
él, que le hayan conocido
íntimamente a través de la fuerza del
Espíritu Santo. Hombres que,
habiéndole tocado con la mano, por
así decir, puedan testimoniarle. Fue
así como la Iglesia, familia de Cristo,
creció desde «Jerusalén… hasta los
confines de la tierra», como dice la
lectura. A través de testigos se
construyó la Iglesia, comenzando por
Pedro y Pablo, por los Doce, hasta
todos los hombres y mujeres que,
llenos de Cristo, en el transcurso de
los siglos, han vuelto a encender y
encenderán de nuevo de manera
siempre nueva la llama de la fe.

Todo cristiano, a su manera, puede y
debe ser testigo del Señor resucitado.
Cuando leemos los nombres de los
santos, podemos ver cuántas veces
ante todo han sido --y siguen siendo--



hombres sencillos, hombres de los
que surgía --y surge-- una luz
resplandeciente capaz de llevar a
Cristo.

Pero esta sinfonía de testimonios está
dotada también de una estructura
claramente definida: a los sucesores
de los apóstoles, es decir, a los
obispos, les corresponde la
responsabilidad pública de hacer que
la red de estos testimonios
permanezca con el pasar del tiempo.
En el sacramento de la ordenación
episcopal se les confiere la potestad y
la gracia necesarias para ejercer este
servicio. En esta red de testigos, al
sucesor de Pedro le corresponde una
tarea especial. Pedro expresó en
primer lugar, en nombre de los
apóstoles, la profesión de fe: «Tú eres
el Cristo, el Hijo de Dios vivo» (Mateo
16, 16). Esta es la tarea de todos los
sucesores de Pedro: ser la guía en la
profesión de fe en Cristo, el Hijo del



Dios vivo. La cátedra de Roma es,
ante todo, cátedra de este credo.

Desde lo alto de esta cátedra, el
obispo de Roma está obligado a
repetir constantemente: «Dominus
Iesus». «Jesús es el Señor», como
escribió Pablo en sus cartas a los
Romanos (10, 9) a los Corintios (1 Cor
12, 3). A los corintios, con particular
énfasis, les dijo: «aun cuando se les
dé el nombre de dioses, bien en el
cielo bien en la tierra… para nosotros
no hay más que un solo Dios, el
Padre…; y un solo Señor, Jesucristo,
por quien son todas las cosas y por el
cual somos nosotros» (1 Cor 8, 5).

La cátedra de Pedro obliga a sus
titulares a decir, como hizo Pedro en
un momento de crisis de los
discípulos, cuando muchos querían
irse: «Señor, ¿donde quién vamos a
ir? Tú tienes palabras de vida eterna,
y nosotros creemos y sabemos que tú
eres el Santo de Dios» (Juan 6, 68 y



siguientes). Quien se sienta en la
cátedra de Pedro tiene que recordar
las palabras que el Señor dijo a
Simón Pedro en la Última Cena: «… Y
tú, cuando hayas vuelto, confirma a
tus hermanos…» (Lucas 22, 32). El
titular del ministerio petrino tiene
que tener la conciencia de ser un
hombre frágil y débil, como son
frágiles y débiles sus propias fuerzas,
necesitado constantemente de
purificación y conversión.

Pero puede también tener la
conciencia de que del Señor le viene
la fuerza para confirmar a sus
hermanos en la fe y mantenerles
unidos en la confesión de Cristo,
crucificado y resucitado. En la
primera carta de san Pablo a los
Corintios, encontramos la narración
más antigua de la resurrección con
que contamos. Pablo la retomó
fielmente de los testigos. Esta
narración habla en primer lugar de
la muerte del Señor por nuestros



pecados, de su sepultura, de su
resurrección, que tuvo lugar al tercer
día, y después dice: «se apareció a
Cefas y luego a los Doce…» (1 Cor 15,
5). Una vez más, se resume así el
significado del mandato conferido a
Pedro hasta el final de los tiempos:
ser testigo de Cristo resucitado.

El obispo de Roma se sienta en su
cátedra para dar testimonio de
Cristo. De este modo, la cátedra es el
símbolo de la «potestas docendi», esa
potestad de enseñanza que
constituye una parte esencial del
mandato de atar y desatar conferido
por el Señor a Pedro y, después de él,
a los Doce. En la Iglesia, la Sagrada
Escritura, cuya comprensión crece
bajo la inspiración del Espíritu Santo,
y el ministerio de la interpretación
auténtica, conferido a los apóstoles,
se pertenecen mutuamente de
manera indisoluble.



Allí donde la Sagrada Escritura es
extraída de la voz viva de la Iglesia,
se convierte en víctima de las
disputas de los expertos. Ciertamente
todo lo que éstos pueden decirnos es
importante y precioso; el trabajo de
los sabios nos es de notable ayuda
para poder comprender el proceso
vivo con el que creció la Escritura y
comprender así su riqueza histórica.
Pero la ciencia por sí sola no puede
ofrecernos una interpretación
definitiva y vinculante; nos es capaz
de darnos, en la interpretación, esa
certeza con la que podemos vivir y
por la que también podemos morir.
Para ello se necesita la voz de la
Iglesia viva, de esa Iglesia confiada a
Pedro y al colegio de los apóstoles
hasta el final de los tiempos. Esta
potestad de enseñanza da miedo a
muchos hombres dentro y fuera de la
Iglesia. Se preguntan si no es una
amenaza a la libertad de conciencia,
si no es una presunción que se opone
a la libertad de pensamiento. No es



así. El poder conferido por Cristo a
Pedro y a sus sucesores es, en sentido
absoluto, un mandato a servir. La
potestad de enseñar, en la Iglesia,
comporta un compromiso al servicio
de la obediencia a la fe.

El Papa no es un soberano absoluto,
cuyo pensamiento y voluntad son ley.
Por el contrario, el ministerio del
Papa es garantía de la obediencia a
Cristo y a su Palabra. Él no debe
proclamar sus propias ideas, sino
vincularse constantemente y
vincular a la Iglesia a la obediencia a
la Palabra de Dios, ante los intentos
de adaptarse y aguarse, así como
ante todo oportunismo. Lo hizo el
Papa Juan Pablo II, cuando ante
todos los intentos, aparentemente
benévolos, ante las erradas
interpretaciones de la libertad,
subrayó de manera inequívoca la
inviolabilidad del ser humano, la
inviolabilidad de la vida humana
desde su concepción hasta la muerte



natural. La libertad de matar no es
una verdadera libertad, sino una
tiranía que reduce el ser humano a la
esclavitud. En sus grandes
decisiones, el Papa es consciente de
estar ligado a la gran comunidad de
la fe de todos los tiempos, a las
interpretaciones vinculantes
desarrolladas a través del camino de
peregrinación de la Iglesia. De este
modo, su poder no está por encima,
sino que está al servicio de la Palabra
de Dios, y sobre él pesa la
responsabilidad de hacer que esta
Palabra siga haciéndose presente en
su grandeza y resonando en su
pureza, de manera que no se haga
añicos con los continuos cambios de
las modas.

La cátedra es --digámoslo una vez
más-- símbolo de la potestad de
enseñanza, que es una potestad de
obediencia y de servicio, para que la
Palabra de Dios --¡su verdad!-- pueda
resplandecer entre nosotros,



indicándonos el camino. Pero, al
hablar de la cátedra del obispo de
Roma, ¿cómo es posible dejar de
recordar las palabras que san Ignacio
de Antioquia escribió a los romanos?
Pedro, procedente de Antioquia, su
primera sede, se dirigió a Roma, su
sede definitiva. Una sede que se
convirtió en definitiva con el
martirio que unió para siempre su
sucesión con Roma.

Ignacio, por su parte, siendo obispo
de Antioquia, se dirigía hacia el
martirio que habría tenido que sufrir
en Roma. En su Carta a los Romanos,
se refiere a la Iglesia de Roma como
la «que preside en el amor»,
expresión sumamente significativa.
No sabemos con certeza lo que
realmente quería decir Ignacio al
utilizar estas palabras. Pero para la
antigua Iglesia, la palabra amor,
«ágape», hacía referencia al misterio
de la Eucaristía. En este misterio, el
amor de Cristo siempre se hace



tangible entre nosotros. Aquí, Él se
entrega siempre de nuevo. Aquí, Él
se hace traspasar el corazón siempre
de nuevo; Aquí, Él mantiene su
promesa, la promesa según la cual,
desde la Cruz, habría atraído a todos
hacía sí. En la Eucaristía, nosotros
mismos aprendemos el amor de
Cristo.

Gracias a este centro y corazón,
gracias a la Eucaristía, los santos han
vivido, llevando el amor de Dios al
mundo de formas y maneras siempre
nuevas. ¡Gracias a la Eucaristía, la
Iglesia renace siempre de nuevo! La
Iglesia no es más que esa red --¡la
comunidad eucarística!-- en la que
todos nosotros, al recibir al mismo
Señor, nos convertimos en un solo
cuerpo y abrazamos a todo el
mundo. Presidir en la doctrina y
presidir en el amor, al final, tienen
que ser una sola cosa: toda la
doctrina de la Iglesia, al final, lleva al
amor. Y la Eucaristía, como amor



presente de Jesucristo, es el criterio
de toda doctrina. Del amor dependen
toda la ley y los profetas, dice el
Señor (Mateo 22, 40). El amor es el
cumplimiento de la ley, escribía san
Pablo a los romanos (13, 10).

Queridos romanos, ahora soy vuestro
obispo. ¡Gracias por vuestra
generosidad, gracias por vuestra
simpatía, gracias por vuestra
paciencia! Como católicos, en cierto
sentido, todos somos también
romanos. Con las palabras del salmo
87, un himno de alabanza a Sión,
madre de todos los pueblos, cantaba
Israel y canta la Iglesia: «Se dirá de
Sión: "uno por uno todos han nacido
en ella"» (v. 5).

Del mismo modo, también nosotros
podríamos decir: como católicos, en
cierto sentido, todos hemos nacido en
Roma. De modo que quiero tratar de
ser, con todo el corazón, vuestro
obispo, el obispo de Roma. Y todos



nosotros queremos tratar de ser cada
vez más católicos, más hermanos y
hermanas en la gran familia de Dios,
esa familia en la que no existen
extranjeros.

Por último, quisiera dar las gracias
de corazón al vicario para la diócesis
de Roma, el cardenal Camillo Ruini,
así como a los obispos auxiliares y a
todos sus colaboradores. Doy las
gracias de corazón a los párrocos, al
clero de Roma, y a todos los que,
como fieles, ofrecen su contribución
para construir aquí la casa viva de
Dios. Amén.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/homilia-de-
benedicto-xvi-en-san-juan-de-letran/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-san-juan-de-letran/
https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-san-juan-de-letran/
https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-san-juan-de-letran/

	Homilía de Benedicto XVI en San Juan de Letrán

