
opusdei.org

Homilía de
Benedicto XVI en la
Epifanía del Señor

07/01/2011

Queridos hermanos y hermanas,

En la solemnidad de la Epifanía la
Iglesia continúa contemplando y
celebrando el misterio del
nacimiento de Jesús salvador. En
particular, el aniversario de hoy
destaca el destino y el significado
universal de este nacimiento.
Haciéndose hombre en el seno de
María, el Hijo de Dios vino no sólo



para el pueblo de Israel,
representado por los pastores de
Belén, sino también para toda la
humanidad, representada por los
Magos. Y es precisamente sobre los
Magos y sobre su camino en
búsqueda del Mesías (cf. Mt 2,1-12)
sobre lo que la Iglesia nos invita hoy
a meditar y a rezar. En el Evangelio
hemos escuchado que ellos, llegados
a Jerusalén desde el Oriente,
preguntan: “¿Dónde está el rey de los
Judíos que acaba de nacer? Porque
hemos visto su estrella al oriente y
venimos a adorarle” (v. 2). ¿Qué tipo
de personas eran, y que especie de
estrella era aquella? Ellos eran
probablemente sabios que
escrutaban el cielo, pero no para
buscar “leer” en los astros el futuro,
eventualmente para recaudar un
dinero; eran más bien hombres “en
búsqueda” de algo más, en búsqueda
de la verdadera luz, capaz de indicar
el camino que recorrer en la vida.
Eran personas seguras de que en la



creación existe lo que podemos
definir como la “firma” de Dios, una
firma que el hombre puede y debe
intentar descubrir y descifrar. Quizás
el modo para conocer mejor a estos
Magos y acoger su deseo de dejarse
guiar por los signos de Dios es
detenernos a considerar lo que ellos
se encuentran, en su camino, en la
gran ciudad de Jerusalén.

En primer lugar se encontraron al
rey Herodes. Ciertamente él estaba
interesado en el niño del que
hablaban los Magos; sin embargo no
con el objetivo de adorarlo, como
quiere dar a entender mintiendo,
sino para suprimirlo. Herodes es un
hombre de poder, que sólo logra ver
en el otro a un rival a combatir. En el
fondo, si reflexionamos bien,
también Dios le parece un rival, más
bien, un rival especialmente
peligroso, que querría privar a los
hombres de su espacio vital, de su
autonomía, de su poder; un rival que



indica el camino que recorrer en la
vida e impide, así, hacer todo lo que
se quiere. Herodes escucha de sus
expertos en las Sagradas Escrituras
las palabras del profeta Miqueas
(5,1), pero su único pensamiento es el
trono. Entonces Dios mismo debe ser
ofuscado y las personas deben
reducirse a simples peones que
mover en el gran tablero de ajedrez
del poder. Herodes es un personaje
que no nos resulta simpático y que
instintivamente juzgamos
negativamente por su brutalidad.
Pero debemos preguntarnos: ¿quizás
hay algo de Herodes también en
nosotros? ¿Quizás también nosotros,
a veces, vemos a Dios como una
especie de rival? ¿Quizás también
nosotros somos ciegos ante sus
signos, sordos a sus palabras, porque
pensamos que pone límites a nuestra
vida y no nos permite disponer de la
existencia a nuestro gusto? Queridos
hermanos y hermanas, cuando
vemos a Dios así acabamos por



sentirnos insatisfechos y
descontentos, porque no nos dejamos
guiar por Aquel que es el
fundamento de todas las cosas.
Debemos eliminar de nuestra mente
y de nuestro corazón la idea de la
rivalidad, la idea de que dar espacio
a Dios es un límite para nosotros
mismos; debemos abrirnos a la
certeza de que Dios es el amor
omnipotente que no quita nada, no
amenaza, sino que es el Único capaz
de ofrecernos la posibilidad de vivir
en plenitud, de experimentar la
verdadera alegría.

Los Magos se encuentran después
con los estudiosos, los teólogos, los
expertos que lo saben todo sobre las
Sagradas Escrituras, que conocen las
posibles interpretaciones de ellas,
que son capaces de citar de memoria
cualquier pasaje y que por tanto son
una preciosa ayuda para quien
quiere recorrer el camino de Dios.
Pero, afirma san Agustín, ellos



quieren ser guías para los demás,
indican el camino, pero no caminan,
permanecen inmóviles. Para ellos las
Escrituras se convierten en una
especie de atlas que leer con
curiosidad, un conjunto de palabras
y de conceptos por examinar y sobre
los que discutir doctamente. Pero
nuevamente podemos preguntarnos:
¿no está también en nosotros la
tentación de considerar las Sagradas
Escrituras, este tesoro riquísimo y
vital para la fe de la Iglesia, más
como un objeto para el estudio y la
discusión de los especialistas que
como el Libro que nos indica el
camino para llegar a la vida? Pienso
que, como he indicado en la
Exhortación apostólica Verbum
Domini, debería nacer siempre de
nuevo en nosotros la disposición
profunda a ver la palabra de la
Biblia, leída en la Tradición viva de
la Iglesia (n. 18) como la verdad que
nos dice lo que es el hombre y cómo
puede realizarse plenamente, la



verdad que es el camino por recorrer
cotidianamente, junto a los demás, si
queremos construir nuestra
existencia sobre roca y no sobre
arena.

Y llegamos así a la estrella. ¿Qué tipo
de estrella era aquella que los Magos
vieron y siguieron? A lo largo de los
siglos esta pregunta ha sido objeto de
discusiones entre los astrónomos,
Kepler, por ejemplo, consideraba que
se trataba de una “nova” o una
“supernova”, es decir de una de esas
estrellas que normalmente emiten
una luz débil, pero que pueden tener
de manera improvisada una violenta
explosión interna que produce una
luz excepcional. Sí, cosas
interesantes, pero que no nos guían a
lo que es esencial para entender esa
estrella. Debemos volver al hecho de
que esos hombres buscaban las
huellas de Dios; buscaban leer su
“firma” en la creación; sabían que
“los cielos narran la gloria de



Dios” (Sal 19,2); estaban seguros, de
que Dios puede vislumbrarse en lo
creado. Pero, como hombres sabios,
sabían sin embargo que no es con un
telescopio cualquiera, sino con los
ojos profundos de la razón en
búsqueda del sentido último de la
realidad y con el deseo de Dios
movido por la fe, como es posible
encontrarlo, incluso se hace posible
que Dios se acerque a nosotros. El
universo no es el resultado de la
casualidad, como algunos quieren
hacernos creer. Contemplándolo,
estamos invitados a leer en él algo
profundo: la sabiduría del Creador,
la inagotable fantasía de Dios, su
infinito amor por nosotros. No
debemos dejarnos limitar la mente
por teorías que llegan siempre sólo
hasta un cierto punto y que -si
miramos bien- no están de hecho en
contradicción con la fe, pero no
logran explicar el sentido último de
la realidad. En la belleza del mundo,
en su misterio, en su grandeza y en



su racionalidad no podemos dejar de
leer la racionalidad eterna, y no
podemos menos que dejarnos guiar
por ella hasta el único Dios, creador
del cielo y de la tierra. Si tenemos
esta mirada, veremos a Aquel que ha
creado el mundo y Aquel que nació
en una cueva en Belén y continúa
habitando en medio de nosotros en
la Eucaristía, son el mismo Dios vivo,
que nos interpela, nos ama, quiere
conducirnos a la vida eterna.

Herodes, los expertos en las
Escrituras, la estrella. Pero sigamos
el camino de los Magos que llegan a
Jerusalén. Sobre la gran ciudad la
estrella desaparece, ya no se ve. ¿Qué
significa? También en este caso
debemos leer el signo en
profundidad. Para aquellos hombres
era lógico buscar al nuevo rey en el
palacio real, donde se encontraban
los sabios consejeros de la corte.
Pero, probablemente con asombro,
debieron constatar que aquel recién



nacido no se encontraba en los
lugares del poder y de la cultura,
aunque en aquellos lugares se les
ofrecían preciosas informaciones
sobre él. Se dieron cuenta, en
cambio, de que, a veces, el poder,
incluso el del conocimiento, barra el
camino al encuentro con el Niño. La
estrella les guió entonces a Belén,
una pequeña ciudad; les guió entre
los pobres, entre los humildes, para
encontrar al Rey del mundo. Los
criterios de Dios son diferentes a los
de los hombres; Dios no se manifiesta
en el poder de este mundo, sino en la
humildad de su amor, ese amor que
pide a nuestra libertad ser acogido
para transformarnos y hacernos
capaces de llegar a Aquel que es el
Amor. Pero también para nosotros
las cosas no son tan diferentes como
lo eran para los Magos. Si se nos
preguntara nuestra opinión sobre
cómo Dios debería haber salvado el
mundo, quizás responderíamos que
debería haber manifestado todo su



poder para dar al mundo un sistema
económico más justo, en el que cada
uno pudiera tener todo lo que
quisiera. En realidad, esto sería una
especie de violencia sobre el hombre,
porque lo privaría de elementos
fundamentales que lo caracterizan.
De hecho, no involucrarían ni
nuestra libertad, ni nuestro amor. El
poder de Dios se manifiesta de
manera totalmente diferente: en
Belén, donde encontramos la
aparente impotencia de su amor. Y es
allí donde nosotros debemos ir, y es
allí donde reencontramos la estrella
de Dios.

Así nos aparece bien claro también
un último elemento importante del
acontecimiento de los Magos: el
lenguaje de lo creado nos permite
recorrer un buen tramo de camino
hacia Dios, pero no nos da la luz
definitiva. Al final, para los Magos
fue indispensable escuchar la voz de
las Sagradas Escrituras: sólo ellas



podían indicarles el camino. Es la
Palabra de Dios la verdadera estrella,
que, en la incertidumbre de los
discursos humanos, nos ofrece el
inmenso esplendor de la verdad
divina. Queridos hermanos y
hermanas, dejémonos guiar por la
estrella, que es la Palabra de Dios,
sigámosla en nuestra vida,
caminando con la Iglesia, donde la
Palabra ha plantado su tienda.
Nuestro camino estará siempre
iluminado por una luz que ningún
otro signo puede darnos. Y podremos
también nosotros convertirnos en
estrellas para los demás, reflejo de
esa luz que Cristo ha hecho
resplandecer sobre nosotros. Amén.

[Traducción del original italiano por
Patricia Navas ©Libreria Editrice
Vaticana]

zenit.org



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/homilia-de-
benedicto-xvi-en-la-epifania-del-senor/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-la-epifania-del-senor/
https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-la-epifania-del-senor/
https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-la-epifania-del-senor/

	Homilía de Benedicto XVI en la Epifanía del Señor

