
opusdei.org

Homilía de
Benedicto XVI ante
más de 800.000
jóvenes

Colonia, 21-08-2005. Publicamos
la homilía que el Santo Padre
ha pronunciado en el
transcurso de la celebración
eucarística conclusiva de la
Jornada Mundial de la Juventud
2005.

23/08/2005

Sala de Prensa de la Santa Sede



Queridos Jóvenes:

Ante la sagrada Hostia, en la cual
Jesús se ha hecho pan para nosotros,
que interiormente sostiene y nutre
nuestra vida (cf.Jn 6,35), hemos
comenzado ayer tarde el camino
interior de la adoración. En la
Eucaristía la adoración debe llegar a
ser unión. Con la celebración
eucarística nos encontramos en
aquella “hora” de Jesús, de la cual
habla el Evangelio de Juan. Mediante
la Eucaristía, esta “hora” suya se
convierte en nuestra hora, su
presencia en medio de nosotros.
Junto con los discípulos Él celebró la
cena pascual de Israel, el memorial
de la acción liberadora de Dios que
había guiado a Israel de la esclavitud
a la libertad. Jesús sigue los ritos de
Israel. Pronuncia sobre el pan la
oración de alabanza y bendición. Sin
embargo, sucede algo Nuevo. Él da
gracias a Dios no solamente por las
grandes obras del pasado; le da



gracias por la propia exaltación que
se realizará mediante la Cruz y la
Resurrección dirigiéndose a los
discípulos también con las palabras
que contienen el compendio de la
Ley y de los Profetas: “Esto es, mi
Cuerpo entregado en sacrificio por
vosotros. Este Cáliz es la Nueva
Alianza sellada con mi Sangre”. Y así
distribuye el pan y el cáliz, y al
mismo tiempo les encarga la tarea de
volver a decir y hacer siempre en su
memoria aquello que estaba
diciendo y haciendo en aquel
momento.

¿Qué ha sucedido? ¿Cómo Jesús
puede repartir su Cuerpo y su
Sangre? Haciendo del pan su Cuerpo
y del vino su Sangre. Él anticipa su
muerte, la acepta en lo más íntimo y
la transforma en una acción de
amor. Lo que desde el exterior es
violencia brutal, desde el interior se
transforma en un acto de amor, de
un amor que se entrega totalmente.



Esta es la transformación sustancial
que se realizó en el cenáculo y que
estaba destinada a suscitar un
proceso de transformaciones cuyo
último fin es la transformación del
mundo hasta que Dios sea todo en
Todos (cf. 1Cor 15,28).

Desde siempre todos los hombres
esperan en su corazón de algún
modo un cambio, una
transformación del mundo. Este es
ahora el acto central de
transformación capaz de renovar
verdaderamente el mundo; la
violencia se transforma en amor y,
por tanto, la muerte en vida. Dado
que este acto convierte la muerte en
amor, la muerte como tal está ya,
desde su interior, superada; en ella
está ya presente la resurrección. La
muerte ha sido, por así decir,
profundamente herida tanto, que de
ahora en adelante, no puede ser la
última palabra. Ésta es, por usar una
imagen muy conocida para nosotros,



la fisión nuclear llevada en lo más
íntimo del ser; la victoria del amor
sobre el odio, la victoria del amor
sobre la muerte. Solamente esta
íntima explosión del bien que vence
al mal, puede suscitar después la
cadena de transformaciones que
poco a poco cambiarán el mundo.
Todos los demás cambios son
superficiales y no salvan. Por eso
hablamos de redención: lo que desde
lo más íntimo era necesario ha
sucedido y nosotros podemos entrar
en este dinamismo. Jesús puede
distribuir su Cuerpo porque se
entrega realmente a sí mismo.

Esta primera transformación
fundamental de la violencia en amor,
de la muerte en vida lleva consigo las
demás transformaciones. Pan y vino
se convierten en su Cuerpo y su
Sangre. Llegados a este punto la
transformación no puede detenerse,
antes bien, es aquí donde debe
comenzar plenamente. El Cuerpo y la



Sangre de Cristo se nos dan para que
a su vez nosotros mismos seamos
transformados. Nosotros mismos
debemos llegar a ser Cuerpo de
Cristo, sus consanguíneos. Todos
comemos el único pan y esto
significa que entre nosotros llegamos
a ser una sola cosa. La adoración
hemos dicho llega a ser de este modo
unión.

Dios no solamente está frente a
nosotros como el Totalmente Otro.
Está dentro de nosotros y nosotros
estamos en Él. Su dinámica nos
penetra y desde nosotros quiere
propagarse a los demás y extenderse
a todo el mundo para que su amor
sea realmente la medida dominante
del mundo. Yo encuentro una alusión
muy bella a éste nuevo paso que la
Última Cena nos indica con la
diferente acepción de la palabra
adoración en griego y en latín. La
palabra griega es proskynesis.
Significa el gesto de sumisión, el



reconocimiento de Dios como
nuestra verdadera medida cuya
norma aceptamos seguir. Significa
que la libertad no quiere decir gozar
de la vida, considerarse
absolutamente autónomo sino
orientarse según la medida de la
verdad y del bien para llegar a ser de
esta manera nosotros mismo
verdaderos y buenos. Este gesto es
necesario, aun cuando nuestra ansia
de libertad se resiste en un primer
momento a esta perspectiva. Hacerla
completamente nuestra será posible
solamente en el segundo paso que
nos presenta la Ultima Cena. La
palabra latina adoración es ad-oratio,
contacto boca a boca, beso, abrazo y,
por tanto, en resumen amor. La
sumisión se hace unión por que
aquel al cual nos sometemos es
Amor. Así la sumisión adquiere
sentido porque no nos impone cosas
extrañas sino que nos libera desde lo
más íntimo de nuestro ser.



Volvamos de nuevo a la Última Cena.
La novedad que allí se verificó,
estaba en la nueva profundidad de la
antigua oración de bendición de
Israel, que ahora se hacía palabra de
transformación y nos concedía el
poder participar en la hora de Cristo.
Jesús no nos ha encargado la tarea de
repetir la cena pascual que, por otra
parte, en cuanto aniversario no es
repetible a voluntad. Nos ha dado la
tarea de entrar en su hora. Entramos
en ella mediante la palabra del poder
sagrado de la consagración, una
transformación que se realiza
mediante la oración de alabanza, que
nos sitúa en continuidad con Israel y
con toda la historia de la salvación, y
al mismo tiempo nos concede la
novedad hacia la cual aquella
oración tendía por su íntima
naturaleza. Esta oración llamada por
la Iglesia “oración eucarística”, hace
presente la Eucaristía. Es palabra de
poder, que transforma los dones de
la tierra de modo totalmente nuevo



en la donación de Dios mismo y que
nos compromete en este proceso de
transformación a partir del Señor:
“Presencia de su hora”. La hora de
Jesús es la hora en la cual vence el
amor. En otras palabras: es Dios
quien ha vencido, porque Él es Amor.
La hora de Jesús quiere llegar a ser
nuestra hora y lo será, si nosotros
mediante la celebración de la
Eucaristía nos dejamos arrastrar por
aquel proceso de transformaciones
que el Señor pretende. La Eucaristía
debe llegar a ser el centro de nuestra
vida. No se trata de positivismo o
ansia de poder, cuando la Iglesia nos
dice que la Eucaristía es parte del
Domingo. En la mañana de pascua,
primero las mujeres y luego los
discípulos tuvieron la gracia de ver al
Señor. Desde entonces supieron que
el primer día de la semana, el
domingo, sería el día de Él, de Cristo.
El día del inicio de la creación sería
el día de la renovación de la
creación. Creación y redención



caminan juntas. Por esto es tan
importante el domingo. Es bonito
que hoy, en muchas culturas, el
domingo sea un día libre o
juntamente con el sábado, constituya
el denominado “fin de semana” libre.
Pero este tiempo libre permanece
vacío si en él no está Dios.

“Queridos amigos”. A veces, en
principio, puede resultar incómodo
tener que programar en el domingo
también la Misa. Pero si os empeñáis,
constataréis más tarde que es
exactamente esto lo que da sentido al
tiempo libre. No os dejéis disuadir de
participar en la Eucaristía Dominical
y ayudar también a los demás a
descubrirla. Ciertamente, para que
de ésa emane la alegría que
necesitamos, debemos aprender a
comprenderla cada vez más
profundamente, debemos aprender a
amarla. Comprometámonos a ello,
¡vale la pena!



Descubramos la íntima riqueza de la
liturgia de la Iglesia y su verdadera
grandeza: no somos nosotros los que
hacemos fiesta para nosotros, sino
que es en cambio el mismo Dios
viviente el que prepara una fiesta
para nosotros. Con el amor a la
Eucaristía redescubriréis también el
sacramento de la Reconciliación, en
el cual la bondad misericordiosa de
Dios permite siempre iniciar de
nuevo nuestra vida.

Quien ha descubierto a Cristo debe
llevar a otros hacía Él. Una alegría
que no se puede guardar para uno
mismo. Es necesario transmitirla. En
numerosas partes del mundo existe
hoy un extraño olvido de Dios.
Parece que todo marcha igualmente
sin Él. Pero al mismo tiempo existe
también un sentimiento de
frustración, de insatisfacción de todo
y de todos. Dan ganas de exclamar:
No es posible que la vida sea así!
Verdaderamente no. Y de este modo,



junto al olvido de Dios existe como
un boom de lo religioso. No quiero
desacreditar todo lo que se sitúa en
este contexto. Puede darse también
la alegría sincera del
descubrimiento. Pero exagerando
demasiado, la religión se convierte
casi en un producto de consumo. Se
escoge aquello que place, y algunos
saben también sacarle provecho.
Pero la religión buscada a la “medida
de cada uno” a la postre no nos
ayuda. Es cómoda, pero en el
momento de crisis nos abandona a
nuestra suerte. Ayudad a los
hombres a descubrir la verdadera
estrella que indica el camino:
Jesucristo! Tratemos nosotros
mismos de conocerlo siempre mejor
para poder guiar también, de modo
convincente, a los demás hacia Él.
Por esto es tan importante el amor a
la Sagrada Escritura y, en
consecuencia, conocer la fe de la
Iglesia que nos muestra el sentido de
la Escritura. Es el Espíritu Santo el



que guía a la Iglesia en su fe
creciente y la ha hecho y hace
penetrar cada vez más en las
profundidades de la verdad (cf. Jn
16,3). El Papa Juan Pablo II nos ha
dejado una obra maravillosa, en la
cual la fe secular se explica
sintéticamente: el Catecismo de la
Iglesia Católica. Yo mismo,
recientemente, he podido presentar
el Compendio del tal Catecismo, que
ha sido elaborado a petición del
difunto Papa. Son dos libros
fundamentales que quería
recomendaros a todos vosotros.

Vigilia de oración en Marienfeld.
Obviamente, los libros por sí solos no
bastan. Construid comunidades
basadas en la fe! En los últimos
decenios han nacido movimientos y
comunidades en los cuales la fuerza
del Evangelio se deja sentir con
vivacidad. Buscad la comunión en la
fe como compañeros de camino que
juntos van siguiendo el itinerario de



la gran peregrinación que primero
nos señalaron los Magos de Oriente.
La espontaneidad de las nuevas
comunidades es importante, pero es
asimismo importante conservar la
comunión con el Papa y con los
Obispos. Son ellos los que garantizan
que no se estén buscando senderos
particulares, sino que a su vez se está
viviendo en aquella gran familia de
Dios que el Señor ha fundado con los
doce Apóstoles.

Aún, una vez más, debo volver a la
Eucaristía. “Porque aun siendo
muchos, un solo pan y un solo
cuerpo somos, pues todos
participamos de un solo pan” dice
san Pablo (1 Cor 10,17). Con esto
quiere decir: puesto que recibimos al
mismo Señor y El nos acoge y nos
atrae hacia sí, seamos también una
sola cosa entre nosotros. Esto debe
manifestarse en la vida. Debe
mostrarse en la capacidad de perdón.
Debe manifestarse en la sensibilidad



hacia las necesidades de los demás.
Debe manifestarse en la
disponibilidad para compartir. Debe
manifestarse en el compromiso con
el prójimo, tanto con el cercano como
con el externamente lejano, que, sin
embargo, nos mira siempre de cerca.
Existen hoy formas de voluntariado,
modelos de servicio mutuo, de los
cuales justamente nuestra sociedad
tiene necesidad urgente. No
debemos, por ejemplo, abandonar a
los ancianos en su soledad, no
debemos pasar de largo ante los que
sufren. Si pensamos y vivimos en
virtud de la comunión con Cristo,
entonces se nos abren los ojos.
Entonces no nos adaptaremos más a
seguir viviendo preocupados
solamente por nosotros mismos, sino
que veremos dónde y cómo somos
necesarios. Viviendo y actuando así
nos daremos cuenta bien pronto que
es mucho más bello ser útiles y estar
a disposición de los demás que
preocuparse sólo de las comodidades



que se nos ofrecen. Yo sé que
vosotros como jóvenes aspiráis a
cosas grandes, que queréis
comprometeros por un mundo
mejor. Demostrádselo a los hombres,
demostrádselo al mundo, que espera
exactamente este testimonio de los
discípulos de Jesucristo y que, sobre
todo mediante vuestro amor, podrá
descubrir la estrella que como
creyentes seguimos.

Caminemos con Cristo y vivamos
nuestra vida como verdaderos
adoradores de Dios! Amén.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/homilia-de-
benedicto-xvi-ante-mas-de-800000-

jovenes/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-ante-mas-de-800000-jovenes/
https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-ante-mas-de-800000-jovenes/
https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-ante-mas-de-800000-jovenes/
https://opusdei.org/es-es/article/homilia-de-benedicto-xvi-ante-mas-de-800000-jovenes/

	Homilía de Benedicto XVI ante más de 800.000 jóvenes

