
opusdei.org

Hacia una cultura de
diálogo

¿Somos capaces a transmitir
pacíficamente nuestra visión
del mundo, y escuchar con
atención lo que dicen los
demás? La teóloga Jutta
Burggraf (+2010) propone el
diálogo para evitar el choque
entre las culturas y
mentalidades.

27/06/2018

Un nuevo reto



En la sociedad actual, convivimos
con personas diferentes a nosotros.
Este es un hecho concreto y
fácilmente perceptible frente al cual
no podemos cerrar los ojos. Se trata
generalmente de gente proveniente
de otros países, con una cultura y
religión diferentes a las nuestras;
tienen otras costumbres y un estilo
de vida que nos resulta extraño y
hasta curioso o pintoresco. Tal vez
vivan en el mismo pueblo o incluso
pertenezcan a nuestra familia. Son
"nuestros vecinos de siempre"; pero
no piensan ni sienten como yo, o —
dicho desde otra perspectiva— yo no
pienso ni siento como ellos. Cada
persona tiene su propio punto de
vista, su mentalidad, su proyecto
vital y su modo de juzgar los
acontecimientos políticos y sociales.

Lamentablemente, las diferencias
originan no pocas veces antipatías o
sospechas; pueden llevar a
malentendidos e incomprensiones e



incluso despertar reacciones
violentas. Pueden ser también la
causa de múltiples formas de
rechazo que hieren el corazón
humano.

Muchos sufren injusticias y
humillaciones por el mero hecho de
no ser "como los demás"; algunos
tienen que soportar diariamente
torturas, no sólo en una cárcel, sino
también en un puesto de trabajo o en
el entorno familiar. Es cierto que
nadie puede hacernos tanto daño
como los que debieran amarnos. "El
único dolor que destruye más que el
hierro es la injusticia que procede de
nuestros familiares," dicen los
árabes. Es una pena gastar las
energías en enfados, recelos,
rencores o desesperación; y quizá es
más triste aún cuando una persona
se endurece para no sufrir más.

¿Cómo podemos evitar este choque
entre las culturas y mentalidades que



parece caracterizar cada vez más
claramente nuestra vida? En los
últimos años —y especialmente a
partir del 11 de septiembre de 2001—
se han dado muchas respuestas muy
variadas a este interrogante. De
especial importancia es, ciertamente,
el diálogo. Pero, ¿somos capaces a
transmitir pacíficamente nuestra
visión del mundo, y escuchar con
atención lo que dicen los demás? O,
preguntando de modo más radical:
¿tenemos realmente convicciones
propias? ¿Hemos encontrado nuestra
identidad? Es un hecho conocido que
nadie puede dar (a conocer) lo que
no tiene.

I. Dificultades para el diálogo

Somos libres para pensar por cuenta
propia. Pero apenas tenemos el valor
de hacerlo de verdad. Estamos más
bien acostumbrados a repetir lo que
dicen los periódicos y revistas, la
televisión, la radio, lo que leemos en



internet o lo aseverado por alguna
persona, más o menos interesante,
con la que nos cruzamos por la calle.
Hoy en día, en muchos países parece
que ha desaparecido la autoridad
que dicta los pensamientos, la
censura. Pero lo que hallamos en
realidad, es que aquella autoridad ha
cambiado su modo de obrar: no se
vale de la coerción sino tan sólo de
una blanda persuasión. Se ha hecho
invisible, anónima, y se disfraza de
normalidad, sentido común u
opinión pública. No pide otra cosa
que hacer lo que todos hacen.

¿Resistimos a los tiroteos constantes
de este "enemigo invisible"? ¿Hemos
aprendido a ejercer nuestra facultad
para discurrir y discernir? Pensar no
sólo es un juego divertido; es ante
todo una exigencia de nuestra
naturaleza. No deberíamos cerrar
voluntariamente los ojos a la luz,
sino todo lo contrario: tendríamos
que entusiasmarnos con la realidad



que nos rodea, y buscar respuestas a
las cuestiones grandes y pequeñas
que nos plantea la propia existencia.

Sufrir un ajetreo continuo

Sin embargo, nuestra vida se ha
convertido, en muchos sentidos, en
un ajetreo continuo. Muchas
personas sufren las consecuencias
del estrés o de un cansancio crónico.
La dureza de la vida profesional, y
también las exigencias exageradas de
la industria del ocio, traen consigo
unas obligaciones excesivas, así que
lo único que se desea por la noche es
descansar, distraerse de los
problemas cotidianos, y no
esforzarse nada más. Todo esto
puede llevar a una cierta
"enajenación" psicológica y
espiritual, a la superficialidad de una
persona que vive sólo en el
momento, para las cosas inmediatas.
En nuestra sociedad de bienestar tan
saciada, con frecuencia, resulta muy



difícil detenernos a reflexionar. Y
resulta todavía más difícil hablar en
serio con otra persona. ¿Cómo se
puede transmitir las propias
convicciones si no se tiene ningunas?

Huir en el mundo virtual

Con frecuencia, conocemos mejor a
los protagonistas de una
determinada serie televisiva que a
nuestros vecinos más cercanos;
escribimos mails a nuestros colegas
de las oficinas al lado, en vez de
mirarlos en la cara. Aparte del
internet, la televisión es actualmente,
sin duda, la fuente principal de
información y deformación.
Consumimos noticias de todo el
mundo, talkshows y películas sin
parar. No son pocas las casas en las
que la televisión está encendida todo
el día, incluso durante las comidas.
Esto, obviamente, dificulta la
conversación. Hay estudios que
dicen, en sus conclusiones, que los



niños europeos ven una media de
cuatro horas diarias de televisión. En
Estados Unidos, parece que ven
todavía más, hasta seis horas al día,
según las investigaciones del
especialista Milton Chen, de San
Francisco. Así cuando un chico
empieza la enseñanza media, ha
visto 18.000 horas de televisión y ha
pasado 13.000 horas en la escuela. Su
cabeza está llena de imágenes.

Pero incluso el más ávido
telespectador se ve apartado, de vez
en cuando, de su pantalla, y tiene
que enfrentarse con la realidad de la
vida cotidiana. Entonces se
encuentra inmerso en un mundo
inevitablemente menos emocionante
que aquél de las imágenes. La vida
diaria puede resultar lenta y
aburrida; normalmente no es tan
dinámica como una película. Es
comprensible que se pueda tener
ganas de huir, volver cuanto antes al
mundo fantástico de la televisión, y



no se quiera salir de él. Así, la
televisión puede llegar a ser una
droga. Somos nosotros los que
hacemos de ella una de las múltiples
"drogas electrónicas". Hace pensar
que exista también la televisión
tamaño-casete que se puede llevar en
un transporte público, para no estar
solo consigo mismo, ni quince
minutos.

Tener un exceso de información

Un exceso de información puede ser
otro gran impedimento para pensar.
Vivimos en la era de los medios de
comunicación de masas. Recibimos
una inmensa cantidad de
información. Quien intenta acceder
inmediatamente a toda la
información de los cinco continentes,
quien no se pierde ninguna tertulia
televisiva, ningún chat ni comentario
político, o suele ver una película tras
otra, puede convertirse en una
especie de robot. Con frecuencia no



tenemos ni tiempo, ni fuerzas
suficientes para asimilar toda la
información recibida. Además,
absorbemos inconscientemente
muchos miles de datos, cuando, por
ejemplo, nos paseamos por el centro
de una ciudad.

II. En busca de soluciones
prudentes

¿Cómo actuar en esta situación? Hay
una pequeña anécdota ilustrativa
que se cuenta de la escritora
alemana Ida Friederike Görres. Una
vez, en los años cincuenta del siglo
pasado, le preguntaron qué hacía
para tener siempre ideas tan
originales y saber juzgar con tanta
claridad la situación de la sociedad.
Respondió: "No leo ningún periódico.
Así puedo concentrar mis fuerzas. De
lo importante ya me enteraré de
todas maneras" Naturalmente, esta
postura es muy discutible y, en
principio, no es digna de imitación.



Pero sí puede invitarnos a
reflexionar. Hoy, varias décadas más
tarde, se ha multiplicado
enormemente el volumen de la
información que recibimos cada día,
a la vez que se ha especializado. Los
conocimientos de la humanidad se
duplican cada cuatro años [1]. Será
difícil para una persona llegar a
tener convicciones propias sin una
cierta "actitud distante" con respecto
a los medios de información. El
escritor ruso Dostoievski afirma:
"Estar solo de vez en cuando, es más
necesario para una persona normal
que comer y beber" [2].

Evitar posturas defensivas

Es comprensible que algunas
personas adopten una postura
defensiva: prohíben a sus hijos ver la
televisión, o ni siquiera quieren tener
un aparato en su propia casa. Este
planteamiento radical puede ser
enriquecedor para la vida de familia



y la propia cultura [3]. Sin embargo,
no parece que sea el más apropiado
para los retos de nuestro tiempo: el
proyecto cultural no puede
prescindir de la aportación del cine
ya que éste asume un papel de
primer plano, porque constituye el
punto de encuentro entre el mundo
de las comunicaciones sociales y
otras formas culturales. Con
controles y censuras, hoy en día,
prácticamente no se consigue nada.
Un alumno puede acceder por cable
o satélite a todas las informaciones
que quiera; puede ver los programas
más nocivos en los bares, autobuses
o tiendas, en las casas de los amigos o
en la propia casa, cuando los padres
están fuera (aparte de que casi la
mitad de los adolescentes en
Occidente tiene su televisión propia).
Cuentan de una buena señora que
había discutido mucho con sus hijos
acerca de una determinada película,
llena de escenas de brutalidad y
violencia: los hijos querían verla, los



padres lo prohibieron. El día en que
salió esta película en la televisión, la
señora tenía que acompañar a su
marido a una cita importante. Como
no estaba segura de si los hijos iban a
obedecer o no, llevó la televisión
consigo en el coche. Y los hijos vieron
la película en casa de los vecinos.

No se consigue nada con
prohibiciones. La meta no puede ser
una simple renuncia. Esto es utópico
y poco atractivo. Hace falta un
esfuerzo más grande, que consiste en
ayudar a los hijos, con argumentos
sólidos, a utilizar bien la televisión: a
tomar una actitud crítica positiva
ante ella y descubrir sus ventajas y
desventajas.

La televisión no es un enemigo; no es
necesariamente una "caja tonta".
Puede ser un buen amigo, un
instrumento eficaz al servicio de la
cultura y de la educación. Uno de los
directores de la televisión alemana



suele decir: "La televisión hace a los
listos más listos y a los tontos más
tontos" [4]. Conviene aprovecharla
bien. Para lograrlo, es aconsejable
ver junto con los educandos la
televisión, y conversar después sobre
lo que se ha visto. Así el aparato tan
temido por algunos puede
convertirse realmente en un "co-
educador", en el sentido más pleno
de la palabra.

Puede abrir nuevos horizontes y
transmitir auténticos valores. Se
puede descubrir también la propia
responsabilidad por los programas,
escribiendo cartas al director,
haciendo sesiones de trabajo. De este
modo cada uno puede salir del
anonimato y de la pasividad, tan
propios a la sociedad de consumo.
Cada uno puede contribuir a buscar
"una televisión con rostro humano":
es decir, una televisión a la medida
del hombre, y no un hombre a la
medida de la televisión.



Adaptarse a la situación actual

En efecto, hace falta dar no sólo a los
medios electrónicos, sino a toda la
sociedad "un rostro humano". El
primer paso para conseguirlo
consiste en ser nosotros mismos
verdaderamente "humanos", es
decir, en vivir a la altura de nuestras
posibilidades, esforzarnos por "ser
quienes somos" —ni autómatas, ni
marionetas— y abrirnos a los demás.

La globalización ha conducido a un
gran cambio cultural en muchos
ambientes tradicionalmente
homogéneos. Pero esto no debe
llevarnos al desconcierto. No puede
ser que, en algunos círculos
conservadores se vean personas
preocupadas y agobiadas que añoran
tiempos pasados. Pues una de las
características fundamentales del
mundo es su constante hacerse.
Vivimos hoy de un modo distinto al
que se vivía hace veinte, cincuenta o



quinientos años. Nuestro tiempo no
es un camino exterior por el que
corremos, nuestro tiempo somos
nosotros: es nuestro modo de ser y de
ver la realidad, es nuestra
mentalidad, son las experiencias que
hemos tenido y la formación que
hemos recibido, son nuestras
sensibilidades y nuestros gustos y
todas nuestras relaciones humanas.

Quien quiere influir en el presente,
tiene que tener una actitud positiva
hacia el mundo en que vive. No debe
mirar al pasado, con nostalgia y
resignación, sino que ha de adoptar
una actitud positiva ante el momento
histórico concreto: debería estar a la
altura de los nuevos acontecimientos,
que marcan sus alegrías y
preocupaciones, sus ilusiones y
decepciones, y todo su estilo de vida.
"En toda la historia del mundo hay
una única hora importante, que es la
presente," dice Dietrich Bonhoeffer
[5]. Los cambios de mentalidad



invitan a exponer las propias
convicciones de un modo distinto
que antes, para que puedan
comprenderlas también aquellos que
no los comparten. A este respecto
comenta un escritor español:
"Naturalmente, yo no estoy dispuesto
a modificar mis ideas por mucho que
los tiempos cambien. Pero estoy
dispuesto a poner todas las
formulaciones externas a la altura de
mis tiempos, por simple amor a mis
ideas y a mis hermanos, ya que si
hablo con un lenguaje muerto o un
enfoque superado, estaré enterrando
mis ideas y sin comunicarme con
nadie" [6].

Abrirse al mundo

Cualquier persona, por erróneos que
nos parezcan sus planteamientos,
participa de alguna manera de la
verdad: lo bueno puede existir sin
mezcla de lo malo; pero no existe lo
malo sin mezcla de lo bueno [7]. Por



tanto, podemos aprender de todos. Si
queremos comprender nuestro
mundo, hemos de ampliar
continuamente nuestro horizonte,
profundizar en la verdad que hemos
alcanzado, y buscarla allí donde
puede encontrarse, esto es, en todas
partes. En otras palabras, debemos
estar dispuestos al diálogo,
especialmente con aquellos que son
distintos a nosotros.

Esta actitud —aparte de contribuir al
bienestar de los demás (que se
sienten apreciados)— facilita
también el propio crecimiento. La
situación es comparable a la de una
persona que vive algún tiempo en el
extranjero. Cuando vuelve al propio
país, se da cuenta de que ha
aprendido mucho: ve lo mismo de
siempre, pero lo ve con otros ojos;
puede distinguir ahora mejor entre
lo esencial y lo accidental y ha
adquirido cierta flexibilidad para
adaptarse a nuevas situaciones. Por



esta razón, en muchas empresas se
prefiere dar el empleo a personas
que tengan "experiencia en el
exterior"; e incluso, muchas veces da
lo mismo en qué país han vivido. Lo
importante es que hayan estado
fuera de su patria y hayan regresado.

III. Características del diálogo

Un diálogo no es una simple
conversación, sino que es un
encuentro entre dos (o varias)
personas en un clima de amistad. Es
una conversación hecha con un
espíritu de apertura, comprensión y
"benevolencia", en la que cada uno se
muestra al otro tal como es y acepta
al otro tal como es. Así, cada uno se
enriquece con la parte de la verdad
que viene del otro, y sabe integrarla
armónicamente en su propia visión
del mundo.

Un clima de amistad



En ocasiones, nos comportamos de
un modo poco natural: nos cerramos
ante los demás. En nuestra cultura
aprendemos pronto a ser "fuertes" y
a "defendernos" en la selva de la
vida. La vulnerabilidad es peligrosa y
por tanto prohibida. Tendemos a
esconder sutilmente nuestras
sombras y nuestros miedos, nuestras
necesidades y debilidades. Algunos
consiguen con este comportamiento
un determinado reconocimiento
social, pero pagan por ello un gran
precio: niegan su propia humanidad,
y renuncian a una vida en libertad.

Si una persona se esconde detrás de
una muralla gruesa, no está ni en
contacto consigo misma, ni tampoco
le será posible entrar en contacto con
otros. Para lograrlo, es indispensable
"desarmarse", aceptar que soy
vulnerable, reconocer los propios
bloqueos, fisuras y deficiencias.



Quien ha encontrado su identidad, es
una persona fuerte. No necesita
ofender al otro para mostrar la
propia superioridad. Es sereno,
pacífico y generoso. Y cuanto más
firmes son las propias convicciones,
más flexible y acogedora puede ser la
persona. Es como un árbol con raíces
profundas, que da sombra, apoyo y
alivio a quien lo busque.

Cuando se empieza a dialogar, cada
uno debe ver lo bueno en el otro,
según aconseja la sabiduría popular:
"Si quieres que los otros sean buenos,
trátales como si ya lo fuesen." Donde
reina el amor, no hace falta cerrarse
por miedo de ser herido. Por esto, es
tan importante mostrar simpatía y
cariño, si queremos entrar en
contacto con los demás. Amar no
consiste simplemente en hacer cosas
para alguien, sino en confiar en la
vida que hay en él. Consiste en
comprender al otro con sus
reacciones más o menos oportunas,



sus miedos y sus esperanzas. Es
hacerle descubrir que es único y es
digno de atención, es ayudarle a
aceptar su propio valor, su propia
belleza, la luz oculta en él, el sentido
de su existencia. Y consiste en
manifestar al otro la alegría de estar
a su lado.

Si una persona experimenta que es
amada por lo que es, sin necesidad
alguna de mostrarse competente o
interesante, se siente segura en
presencia del otro; desaparecen las
máscaras y las barreras tras las que
se ha escondido. Ya no hace falta ni
demostrar ni retener nada; ya no
hace falta protegerse. Cuando
alguien adquiere la libertad de ser él
mismo, se vuelve amable. Surge en él
una vida nueva que le da una sana
autonomía.

Conocer al otro

Para poder amar, hay que conocer. A
veces, tenemos ideas bastante



desfiguradas acerca de las
tradiciones y costumbres de los
ciudadanos extranjeros, y hacemos
juicios injustos sobre sus planes e
intenciones. En ocasiones, ignoramos
completamente las razones que los
mueven. Así, podemos
inconscientemente y por falta de
conocimientos contristar e incluso
herirlos. Por ejemplo, la abstención
de ciertos alimentos —en el caso de
los musulmanes o judíos— puede
parecernos caprichosa, si no
consideramos la motivación religiosa
que está en el fondo de este
comportamiento.

Conviene tener en cuenta la
disposición de ánimo de los demás,
saber lo que quieren y lo que
rechazan. Por eso es preciso estudiar
su historia y cultura, su religión y
vida espiritual, y hasta la psicología
de su pueblo. ¿Conocemos todo lo
que hay de bello y precioso en las
otras culturas?



Pero para comprender a otra
persona, necesitamos más que un
conocimiento meramente libresco.
Hace falta un conocimiento por
simpatía, que llega más lejos que
cualquier teoría, por muy acertada
que sea: una madre conoce,
ordinariamente, mejor a su hijo que
un grupo de pedagogos.

El conocimiento por simpatía se
logra en la convivencia, en el trato
directo, en la mutua colaboración. En
Alemania, durante varios siglos, los
cristianos católicos y los evangélicos
solían vivir en regiones distintas,
frecuentar colegios diversos, eran
muy pocos los matrimonios entre
personas de distinta confesión y, en
general, evitaban cualquier contacto
personal. Así, unos construían de
otros una imagen cada vez más falsa
y menos acorde con las exigencias
mínimas de la justicia. Pero cuando,
durante la Segunda Guerra Mundial,
los "hermanos separados" se



encontraban de repente juntos en los
campos de concentración del "Tercer
Reich", luchando por la misma causa
y dispuestos a morir —
conjuntamente- por su fe en
Jesucristo, entonces "comenzó el
ecumenismo en Alemania" [8]. Los
católicos y los evangélicos
descubrieron que tenían mucho en
común, empezaron a apreciarse
mutuamente y, favorecidos por los
grandes desplazamientos de
población después de esta horrible
guerra —las expatriaciones y
traslados forzados-, se pusieron a
trabajar juntos. El encuentro
existencial entre ellos les había
revelado la falsedad de muchos de
sus esquemas mentales.

Respetar al otro

El hecho de ser distintos constituye
una gran riqueza y es, en principio,
una fuente de aprendizaje continuo.
Las diferencias no pueden ser



negadas; no necesitan ser niveladas.
Cada hombre es original y tiene el
pleno derecho a serlo. Se ha llegado a
decir que la capacidad de reconocer
diferencias es por antonomasia la
regla que indica el grado de cultura e
inteligencia del ser humano. En este
contexto podemos recordar un
antiguo proverbio chino, según el
cual "la sabiduría comienza
perdonándole al prójimo el ser
diferente." No es una armonía
uniforme, sino una tensión sana
entre los respectivos polos la que
hace la vida interesante, le da
profundidad y anchura, le da color y
relieve.

Actualmente, tenemos un
convencimiento más firme que en
otras épocas de que cada hombre
tiene el derecho de ser él mismo el
protagonista de su vida; goza de una
honda libertad para decidir su
destino (que puede considerarse el
núcleo de su intimidad). No



podemos, bajo ningún pretexto,
destruir ese espacio íntimo. Es esto lo
que se intenta cuando se impide a
alguien vivir según sus convicciones
más profundas. Puede ser que esta
persona realice objetivamente un
mal, pero si lo hace "libremente" y
siguiendo su luz interior, es mejor
que cuando hace un bien de un modo
forzado [9].

Esta actitud de profundo respeto lo
manifestó, por ejemplo, el último rey
polaco de la estirpe de los Jajhelloni.
En los tiempos en que en Occidente
tenían lugar los procesos de la
Inquisición y se encendían hogueras
para los herejes, este rey dio pruebas
de la tolerancia cuando aseguró a sus
súbditos: "No soy rey de vuestras
conciencias" [10].

Por otro lado, hay que tener en
cuenta que la actitud de respeto es
más que mera tolerancia. Mientras la
tolerancia proporciona solamente el



margen (necesario) para una
convivencia posible entre los
hombres, el respeto apunta a la
relación misma entre ellos y al
desafío que supone la vida de uno
para los demás. El hecho de que "la
verdad se conoce por la fuerza de la
misma verdad", no significa sólo la
descalificación de todos los actos
contrarios a la libertad y al aprecio
de las decisiones del otro. Implica
igualmente la responsabilidad, para
todas las personas, de buscar el
sentido completo de la existencia,
cada una en la medida de sus
posibilidades individuales.

Pero en lo relativo a los demás, el
primer deber consiste en respetar las
decisiones que ellos toman acerca de
su vida. No debemos reprocharnos
mutuamente estrechez de ánimo,
hipocresía o una intencionalidad
poco noble. No debemos poner
etiquetas ni clasificar a nadie.



Sólo cuando uno trata de
comprender al otro, se puede crear
un clima de confianza. Y sólo cuando
uno se muestra abierto hacia las
personas que piensan de modo
distinto, que hablan otras lenguas,
que creen, piensan y actúan de modo
diferente, se puede preparar un
acercamiento mutuo. La delicadeza
se refleja, no en último lugar, en el
vocabulario. Lleva a eliminar
palabras, juicios y actos que no sean
conformes, según justicia y verdad, a
la condición de los demás, y que, por
tanto, pueden hacer más difíciles las
mutuas relaciones con ellos.

Es conocido el extraordinario respeto
que mostraba Tomás de Aquino
hacia sus adversarios. Incluso
cuando este gran filósofo de la Edad
Media estaba completamente en
desacuerdo con alguien, explicaba la
idea contraria con los términos más
favorables, claros y objetivos que le
fuera posible, procurando no



distorsionar el argumento con el fin
de facilitar la prevalencia de su
propia posición. En ocasiones
demostraba tal imparcialidad a la
hora de formular las posturas de los
demás que las hacía parecer
razonables y posibles; incluso, a
veces, exponía las teorías con más
convicción que sus instigadores [11].

Dar a conocer la propia identidad

Una persona que actúa según esta
espiritualidad de diálogo, intenta dar
a conocer todo lo que piensa, con
claridad y suavidad, y adaptado a las
circunstancias de cada caso. No
busca compromisos baratos,
sabiendo que no hay nada tan ajeno
a la paz como una actitud relativista
o indiferente ante la verdad. Por lo
contrario, quiere hacer participar a
los demás de las soluciones que ha
encontrado.

Asimismo, para ganar en sinceridad
en cualquier relación humana, es



conveniente y necesario, dar a
conocer la propia identidad. El otro
quiere saber quién soy yo, y yo
quiero saber quién es él. Si hacemos
amistad con una persona de otra
raza o nación, otro partido político o
confesión religiosa, nos interesa
realmente lo que piensa y cree. Si
reprimimos las diferencias y nos
acostumbramos a callarlo todo,
previa conformidad tácita, tal vez
podamos gozar durante algún tiempo
de una armonía aparente. Pero en el
fondo, nos moveríamos en un
ambiente de confusión. No nos
aceptaríamos mutuamente tal como
somos en realidad, y nuestra relación
se tornaría cada vez más superficial,
más decepcionante, hasta que, antes
o después, se rompería. En cambio,
cuando seguimos cada uno fielmente
nuestras propias convicciones, puede
parecer, en ciertas circunstancias,
que tenemos poco en común, que
estamos bastante alejados los unos
de los otros. Pero interiormente nos



parecemos mucho más que cuando
nos juntamos en acuerdos
superficiales y dejamos de lado la
pregunta por la verdad. Si cada uno
sigue su propia luz interior, nos
encontramos unidos en lo más hondo
de nuestro ser. Tenemos la misma
actitud fundamental que es la
fidelidad a la propia conciencia.
Existe entre nosotros una unidad no
plenamente visible, pero sumamente
real. Es tan real como la amistad que
nos une.

Enriquecerse mutuamente

El diálogo consiste en dar y recibir;
significa que ambas partes se
escuchan atentamente, con ánimos
de aprender, ya que "en todo
comentario serio de un oponente se
expresa una de las muchas facetas de
la realidad" [12].

Es preciso distinguir entre lo
fundamental (en lo que no podemos
ceder sin cambiar nuestra identidad)



y lo accidental (en lo que caben
muchas opiniones distintas). El tener
una sola postura, en cosas
accidentales, es propio de ideologías.
John Henry Newman comenta al
respecto: "Siempre ha habido
posturas diferentes... (en la vida
intelectual y espiritual), y siempre las
habrá. Si se terminaran para
siempre, sería porque habría cesado
toda vida espiritual e
intelectual" [13]. Y Kierkegaard
afirma que una persona se convierte
en aburguesada, si absolutiza las
cosas relativas [14].

Es enriquecedor conocer los
pensamientos de los otros. Así se
pueden corregir algunas posturas
propias que tal vez se han vuelto
exageradamente rígidas. En este
sentido advierte San Agustín: "Que
ninguno de nosotros diga que ya ha
encontrado la verdad. Vamos a
buscarla de tal manera, como si
fuera desconocida para los dos.



Entonces podemos buscarla con
suma diligencia y caridad. Para ello
es necesario que nadie piense
arrogantemente que ya ha
encontrado la verdad" [15].

Así, al final de un diálogo, nunca
habrá un vencido y un vencedor; en
el mejor de los casos encontraremos
a dos (convencidos por la verdad).

Nota final

El diálogo nos exige buscar la propia
identidad y superar aversiones y
polémicas. Es un camino hacia la
madurez y la paz. No siempre es
fácil, pero nos ayuda a abrir las
puertas (en vez de cerrar las
fronteras) y a ver lo bueno en los
demás (en vez de reprocharles su
modo de ser diferentes). Aunque se
producirán malentendidos y
sufriremos decepciones, mientras los
hombres vivan sobre la tierra, a
través del diálogo podemos
acercarnos, siempre de nuevo, al



otro. Por esto es tan importante
educar en el arte de practicarlo.

Jutta Burggraf, profesora de la
Facultad de Teología de la
Universidad de Navarra.

Publicado originalmente en 2009

Notas

[1] Cf. P. HAHNE, Schluss mit lustig.
Das Ende der Spassgesellschaft, Lahr/
Schwarzwald 2005, p.119.

[2] F. M. DOSTOIEVSKI, cit. en
Anselm GRÜN, 50 Engel für das Jahr,
Freiburg-Basel-Wien 2000, p.53.

[3] Así, por ejemplo, Tonino GUERRA,
el "poeta" que inspiraba al gran
director de cine Federico Fellini,
lanzó hace algún tiempo una
provocación atrevida: "Apaguemos



todos los televisores durante un año,
verán cómo los valores, la fantasía y
la espiritualidad renacerán en el
corazón de todos." Cf. Las sanas
provocaciones del Festival del Cine
Espiritual, Agencia internacional
"Zenit", 19-XI-1998.

[4] H. GIESECKE, Wozu ist die Schule
da? Die neue Rolle von Eltern und
Lehrern, 2ª ed. Stuttgart 1997, p.38.

[5] D. BONHOEFFER, Predigten,
Auslegungen, Meditationen I, 1984,
pp.196-202.

[6] J.L. MARTÍN DESCALZO, Razones
para la alegría, 8ª ed., Madrid 1988,
p.42.

[7] TOMÁS DE AQUINO, Summa
theologiae I-IIae q.109, a.1, ad 1.

[8] W. KASPER, Ein Herr, ein Glaube,
eine Taufe, en "Stimmen der
Zeit" (2002/2), p.75.



[9] Cf. R. BUTTIGLIONE: Zur
Philosophie von Karol Wojtyla, en
Johannes Paul II., Zeuge des
Evangeliums, ed. por St. HORN y A.
RIEBEL, Würzburg 1999, pp.36 y39.

[10] JUAN PABLO II, Cruzando el
umbral de la Esperanza, Barcelona
1994, p.160.

[11] Cf. J.PIEPER, Guide to Thomas
Aquinas, Notre Dame/Indiana 1987,
p.77.

[12] Ibid., pp. 83s.

[13] J. H. NEWMAN, cit. por J. L.
MARTÍN DESCALZO, Razones para el
amor, Madrid 1991, p.47.

[14] S. KIERKEGAARD, cit. en P.
HAHNE, Schluss mit lustig. Das Ende
der Spassgesellschaft, cit., p.73.

[15] SAN AGUSTÍN, Contra epistolam
quam vocant fundamenti, Corpus



Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum 25, 195.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/hacia-una-
cultura-de-dialogo/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/hacia-una-cultura-de-dialogo/
https://opusdei.org/es-es/article/hacia-una-cultura-de-dialogo/
https://opusdei.org/es-es/article/hacia-una-cultura-de-dialogo/

	Hacia una cultura de diálogo

