
opusdei.org

Cambiar las
prioridades para
hacer un mundo más
humano

Las 56 Jornadas de Cuestiones
Pastorales de Castelldaura
celebradas los días 26 y 27 de
enero en Barcelona han
ofrecido un marco de reflexión
sobre la reciente encíclica del
Papa Francisco, “Fratelli Tutti”.
Según los participantes, con
esta encíclica el Papa
manifiesta una clara voluntad
de llegar a todo el mundo, tanto
católicos como no católicos.



29/01/2021

“En la Fratelli Tutti, la clave es la
palabra tutti”. Es el mensaje que
estuvo presente a lo largo de la
primera Jornada de Cuestiones
Pastorales y de manera especial en la
intervención del decano de la
Facultad de Teología de Cataluña, 
Joan Torra, que realizó una
presentación general de la encíclica
del Papa sobre fraternidad y amistad
social.

Torra afirmó que “el Papa es la única
voz que tiene un peso y autoridad
moral para poder hablar a todos...
qué bonito que el Papa sea la voz
ética de nuestro mundo”. Y subrayó
que “el mensaje de Jesús es para
todos los hombres y mujeres. Un
mensaje que llega al corazón de las
personas”.

https://centresacerdotalrossello.org/jornades-pastorals-de-castelldaura/
https://centresacerdotalrossello.org/jornades-pastorals-de-castelldaura/
https://www.teologia-catalunya.cat/ca/comunicacio/noticies/el-dr-joan-torra-i-bitlloch-nou-dega-de-la-facultat-de-teologia-de-catalunya/13/349


Sin embargo, continuó, “estamos en
un mundo cerrado. Tal y como está
funcionando no tiene futuro. Cerrado
significa que no es para tutti”. “No
arreglaremos este mundo, si no
cambiamos el corazón de las
personas; o somos capaces de
dialogar y mantener amistad social, o
no saldremos de ésta”.

Principios de reflexión, criterios
de juicio y orientaciones para la
acción

La segunda ponencia de la primera
jornada estuvo a cargo de Joan Costa,
delegado de pastoral social y
caritativa de la diócesis de Barcelona,
que relacionó los documentos de la
Iglesia católica sobre doctrina social,
especialmente Deus Caritas est y 
Fratelli Tutti.

Según Costa, “la doctrina social de la
Iglesia tiene continuidad y novedad;
hace que unos documentos
encuentren apoyo en los previos y los

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://opusdei.org/es-es/article/fratelli-tutti-fraternidad-amistad-social/


lleven a la plenitud”. Fijándose en
esta encíclica opinó que “en
Francisco la continuidad es tomar de
Benedicto XVI toda la cimentación:
teológica, metafísica, cristológica,
bíblica, y la lleva a un lenguaje más
sociológico”. También resaltó el
hecho de que Francisco, con su
encíclica, “no habla sólo a los
cristianos, se dirige a todo el mundo”,
motivo por el que no ha sido recibida
de manera “neutra”.

El Papa, en la encíclica ofrece, según
comentó Costa, unos “principios de
reflexión: dignidad humana,
derechos humanos, bien común,
solidaridad, subsidiariedad; criterios
de juicio y unas orientaciones para la
reflexión y la acción”.

Transformar nuestra manera de
ver el mundo

D. Ignacio Font, vicario del Opus Dei
en Cataluña, hizo una pequeña
reflexión sobre el mensaje que

https://opusdei.org/es-es/tag/ignacio-font/


subyace en la encíclica. “El objetivo
del Francisco es transformar nuestra
manera de ver el mundo y las
personas empezando por nosotros
mismos -afirmó-, siguiendo por los
que tenemos a nuestro lado, después
con los que están lejos, hasta llegar a
las instituciones, organismos y
países, por lo que aspiramos a
cambiar las prioridades que nos
guían y conseguimos hacer un
mundo más humano”.

“Me parece que, si hay una palabra
que resume la Encíclica, es amor, con
sus variantes: fraternidad, amistad
social, caridad política...”. Font
apuntaló su intervención con unas
palabras de San Josemaría: “El amor
verdadero exige salir de uno mismo,
darse”.

Otra economía es necesaria, es
posible

Es clave ver la sociedad como una
comunidad de personas que está



regida por un bien común que afecta
a todos. Este fue el mensaje en la
segunda Jornada de Cuestiones
Pastorales de Castelldaura, junto a la
voluntad de resaltar la centralidad y
la dignidad de la persona en la
sociedad.

Tras una primera jornada dedicada
sobre todo a unas reflexiones
generales sobre el mensaje de la
encíclica sobre fraternidad y amistad
social, el segundo día de las Jornadas
comenzó con la ponencia del
profesor Joan Fontrodona, director
del departamento de Ética
Empresarial del IESE Business
School, que reflexiono sobre la
posibilidad de que exista otro modelo
económico. Lo planteó con la
premisa de que “entre todos los
documentos de la doctrina social de
la Iglesia hay una continuidad desde
Juan Pablo II, con la encíclica 
Centessimus Annus, a Benedicto XVI”,

https://www.iese.edu/es/claustro-investigacion/claustro/joan-fontrodona/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html


con Deus caritas est o Caritas in
veritate.

El profesor del IESE expuso tres
argumentos. En primer lugar
desgranó la confusión entre modelo
y realidad, el descrédito que desde
Kant se ha aplicado a la metafísica: la
realidad no interesa y entonces se
construye una realidad artifical.
Pero, según el profesor Fontrodona,
lo que hace falta es replantear el
modelo económico, no la realidad. El
segundo tema versó sobre una idea
de Benedicto XVI: la ética dentro del
proceso de la actividad económica y
no al final. Y el tercero, la clave
antropológica, la visión del hombre,
pues hay que ver la persona más allá
de un ser con intereses que busca
maximizarlos, que es lo que ha
imperado en la época moderna
destruyendo las buenas prácticas.

Según Fontrodona, “otra economía es
necesaria, es posible, pero es muy

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


difícil”. Necesaria porque el modelo
económico actual no responde a la
realidad de lo que es la empresa. “El
beneficio es una condición necesaria
pero no una condición suficiente
para la actividad económica. ¿Si no
es el beneficio, que es? Las personas
y su perfección a través del trabajo”,
afirmó. “Necesitamos -añadió- un
modelo económico que ponga a las
personas en el centro y al final de la
actividad empresarial”. Es posible
porque ya existen iniciativas en esta
línea, como las cooperativas.
Extender esta nueva economía es
complejo “porque a nivel teórico
exige un cambio de mentalidad muy
importante que no se ha dado”.
Finalmente, el profesor Joan
Fontrodona propuso algunas pautas
de acción, como cambiar el plan de
estudios de las escuelas de negocio y
facultades de economía, para
introducir la verdad de la empresa, y
que la sociedad civil sea palanca del
cambio.



Retos éticos y pastorales

La segunda intervención de la
segunda jornada vino de la mano de 
Domènec Melé, titular de la Cátedra
de Ética empresarial del IESE
Business School en la que trató sobre
los retos éticos y pastorales para
hacer operativa la Fratelli Tutti, más
allá de las convicciones religiosas de
las personas.

El profesor Melé explicó que la
fundamentación ética del
pensamiento del Papa en esta
encíclica se basa en la fraternidad
cristiana, mensaje básico del
evangelio: tenemos un Padre común.
“No hay cosas nuevas sino más bien
propone una reflexión”, comenzó
diciendo. “Tampoco la fraternidad y
el amor social son temas nuevos,
pues ya están presentes en
anteriores enseñanzas pontificias y
en la tradición católica, pero en la
situación actual, estos valores

https://www.iese.edu/es/claustro-investigacion/claustro/domenec-mele/


parecen muy erosionados y de hecho
el Papa dedica el capítulo primero a
hacerlo patente”.

“En todo lo que dice el Papa hay un
trasfondo ético”, dijo Melé. “La
dignidad de la persona se remarca
mucho en esta encíclica como en
toda la doctrina de la Iglesia", afirmó.
Entre los retos éticos de la encíclica
señaló el de “evitar el relativismo y
reduccionismo antropológico”, y
“dialogar con el ánimo de alcanzar la
verdad en el ámbito de la acción”.
Melé apuntaló su intervención
afirmando que “el Papa exhorta al
diálogo, pero no para cuestionar el
orden ético objetivo. Los consensos
no deben llevar al relativismo, ya
que él mismo -refiriéndose al Papa-
dice que el relativismo no es la
solución”.

*****

El Centro Sacerdotal Rosselló,
entidad organizadora, ha querido

https://centresacerdotalrossello.org/


ofrecer a través de las Jornadas un
“espacio de formación e intercambio
de experiencias y conocimiento
sobre temas pastorales de candente
actualidad".

Las restricciones de movilidad y
aforo marcadas por la pandemia
actual han hecho que las jornadas de
este año se transmitieran desde la
sala de actos del Oratorio de Santa
María de Bonaigua (Barcelona) por 
streaming en lugar de tenerlas
presencialmente en Castelldaura
(Premià de Dalt), como era habitual.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/fratelli-tutti-
jornadas-castelldaura/ (19/01/2026)

https://castelldaura.org/
https://opusdei.org/es-es/article/fratelli-tutti-jornadas-castelldaura/
https://opusdei.org/es-es/article/fratelli-tutti-jornadas-castelldaura/
https://opusdei.org/es-es/article/fratelli-tutti-jornadas-castelldaura/

	Cambiar las prioridades para hacer un mundo más humano

