
opusdei.org

Francisco abrió «un
camino nuevo» para
la ecología

En su primer año de vida, la
encíclica Laudato si «ha
inaugurado un camino nuevo»
en cómo la sociedad global se
plantea la cuestión ecológica.
Así lo afirma monseñor
Marcelo Sánchez Sorondo,
canciller de las academias
pontificias de las Ciencias y de
Ciencias Sociales, que asesoró al
Papa en la redacción de la
encíclica, y que desde su
publicación, en junio de 2015,
ha participado en encuentros



sobre el documento en todo el
mundo.

10/07/2016

Alfa y Omega Francisco abrió «un
camino nuevo» para la ecología

laudato si torreciudad ecologia
from Opus Dei

*****

Para Sánchez Sorondo, la principal
muestra de su impacto es la
influencia «decisiva» que la encíclica
tuvo en la aprobación de los nuevos
Objetivos de Desarrollo Sostenible en
septiembre, en la cumbre
inaugurada por el mismo Papa en la
sede de la ONU en Nueva York. Y,
sobre todo, en el éxito de la XXI
Conferencia Internacional sobre
Cambio Climático, celebrada en París

https://www.alfayomega.es/72262/francisco-abrio-un-camino-nuevo-para-la-ecologia
https://www.alfayomega.es/72262/francisco-abrio-un-camino-nuevo-para-la-ecologia
https://www.slideshare.net/opusdei/laudato-si-torreciudad-ecologia
https://www.slideshare.net/opusdei


en diciembre, de la que salió por
primera vez un acuerdo global.

Punto de encuentro político

Francisco, que en enero de 2014 le
anunció al presidente francés
Hollande que estaba preparando la
encíclica, quería que hubiera en
París una amplia delegación vaticana
encabezada por el secretario de
Estado, el cardenal Parolin, y por
Cáritas Internationalis. Al publicar 
Laudato si medio año antes de la cita,
dejó tiempo para que el texto pudiera
ser leído y meditado. Objetivo
cumplido: una decena de líderes
mundiales lo citó como referente en
sus discursos.

Este hecho muestra hasta qué punto
la encíclica se ha convertido en un
punto de encuentro para el diálogo
político a todos los niveles: desde el
Senado de México, que acogió en
noviembre un encuentro entre
obispos y senadores, hasta la



participación del consejero andaluz
de Medio Ambiente, José Fiscal, el 29
de junio en la presentación del libro 
La ecología del Papa Francisco,
durante la que el representante de la
Junta dedicó elogios al Pontífice. Sin
olvidar los encuentros en Madrid de
Sánchez Sorondo con la exministra
socialista de Medio Ambiente
Cristina Narbona y con la alcaldesa,
Manuela Carmena.

Documento sin precedentes

El diagnóstico de Sánchez Sorondo
sobre el papel de Laudato si en París
lo comparte en gran medida Thomas
Stocker, coordinador del último
informe científico que el Panel
Intergubernamental sobre Cambio
Climático preparó para esta cita. En
declaraciones a Alfa y Omega,
Stocker explica que las declaraciones
de líderes religiosos, entre las cuales
«la más prominente fue la encíclica»,
fueron uno de los pilares que



contribuyeron «enormemente al
éxito» de la cumbre. Los otros fueron
el consenso científico, la toma de
conciencia de la elite económica y la
movilización social.

Laudato si –explica este físico
ambiental– es «un documento sin
precedentes, del máximo valor. Es la
primera vez que un Santo Padre
habla del cambio climático, la
biodiversidad, y de nuestro propio
comportamiento de una forma tan
completa. A título personal, me
impresionó la amplitud» de su
enfoque, desde los datos científicos
hasta las raíces del comportamiento
humano hacia la naturaleza.

Diálogo con la ciencia

Stocker y Sánchez Sorondo
participaron en junio en el
Seminario Internacional sobre
Cooperación entre Ciencia y Religión
para el Cuidado Ambiental,
organizado en el santuario de



Torreciudad por la Fundación
Tatiana Pérez de Guzmán el Bueno y
la Fundación Promoción Social de la
Cultura; un encuentro en el que
participaron personas de 15 países y
ocho confesiones religiosas. Este
diálogo entre dos mundos a veces
alejados es, para Sánchez Sorondo,
otra de las novedades precipitadas
por Laudato si. Científicos y líderes
religiosos han descubierto que se
complementan: los religiosos
necesitan que la ciencia les explique
lo que ocurre, y los científicos «no
pueden dar una motivación
profunda para cambiar las
actitudes».

Por eso, ambos grupos «están
asumiendo el esquema de la
encíclica, que describe lo que pasa en
la tierra adoptando los datos de la
ciencia» –incluida la afirmación de
que «la causa del problema es la
actividad humana»– pero que
también tiene en cuenta las raíces



teológicas y antropológicas de la
cuestión y busca cómo promover el
cambio apelando a lo más íntimo del
hombre.

Stocker cree que «las religiones
pueden decir mucho» para suscitar
un nuevo estilo de vida, necesario
para frenar el cambio climático. Este
giro en la conducta individual no se
podrá dar si no va «acompañada de
un cambio de valores», para que la
imprescindible adquisición de
nuevos hábitos de consumo no se vea
como «volver a las cavernas» sino
como una pequeña renuncia «para
ganar otra cosa».

La voz de las religiones

«Hablar de combustibles fósiles solo
es una respuesta parcial –explica el
rabino Yonatan Neril, fundador del
Centro Interreligioso de Desarrollo
Sostenible, otro de los participantes
en el seminario de Torreciudad–. Si
seguimos consumiendo como hasta



ahora, no hay suficientes molinos de
viento en el mundo para sostenerlo.
La contribución de la fe es decir que
esta crisis medioambiental refleja
una crisis espiritual que hay que
reparar».

«Francisco ha inaugurado –explica
Sánchez Sorondo– un ámbito de
sinergia entre las Naciones Unidas y
los religiosos» para la protección del
medio ambiente «que se está
empezando a extender a otras
religiones». Por ejemplo, en los
últimos meses líderes hindúes y el
Gobierno de Irán han organizado
sendos encuentros de interreligiosos
sobre ecología.

«El Papa toca el corazón de todos»

En el seno de la Iglesia católica han
surgido muchas iniciativas para
enriquecer el debate ambiental
desde la reflexión teológica. En
España, la archidiócesis de Granada
ha creado el instituto Laudato si,



cuyo primer curso sobre la encíclica
comienza este lunes. También la
Universidad eclesiástica San Dámaso
dedicó a la encíclica su curso de
verano Fe en Dios creador, ciencia y
ecología en el siglo XXI.

En su conferencia de clausura,
monseñor Carlos Osoro, arzobispo de
Madrid, subrayó que con su encíclica
el Papa «ha tocado el corazón de
todos los hombres, creyentes y no
creyentes». La razón, para el
arzobispo, reside en la idea
fundamental de que no será posible
solucionar la crisis ambiental y
«crear un mundo con más justicia»
sin «perfilar qué es el ser humano».
«Solo en referencia a su origen y
destino en Dios el ser humano se
reconoce como hijo del don» y puede
basar su vida en la donación y no en
la lógica utilitarista que ha llevado a
la degradación ambiental.

María Martínez López



Alfa y Omega

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/francisco-
ecologia-laudato-si-torreciudad/

(10/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/francisco-ecologia-laudato-si-torreciudad/
https://opusdei.org/es-es/article/francisco-ecologia-laudato-si-torreciudad/
https://opusdei.org/es-es/article/francisco-ecologia-laudato-si-torreciudad/

	Francisco abrió «un camino nuevo» para la ecología

