
opusdei.org

Formación de la
personalidad (IV):
formar el carácter
en la virtud

La madurez cristiana implica
tomar las riendas de nuestra
vida, preguntarnos de verdad,
ante Dios, qué nos falta aún.
Inicia entonces un combate por
adquirir, con nuestro empeño y
sobre todo la ayuda del Señor,
las virtudes.

22/05/2015



«Cuando salía para ponerse en
camino, vino uno corriendo y,
arrodillado ante él, le preguntó:
Maestro bueno, ¿qué debo hacer
para conseguir la vida eterna?»[1].
Nosotros, discípulos del Señor,
presenciamos la escena con los
Apóstoles, y quizá nos sorprendemos
ante la contestación: «¿Por qué me
llamas bueno? Nadie es bueno sino
uno solo: Dios»[2] Jesús no da una
respuesta directa. Con suave
pedagogía divina, quiere conducir a
aquel joven hacia el sentido último
de sus aspiraciones: «Jesús muestra
que la pregunta del joven es, en
realidad, una pregunta religiosa y
que la bondad, que atrae y al mismo
tiempo vincula al hombre, tiene su
fuente en Dios, más aún, es Dios
mismo: el Único que es digno de ser
amado “con todo el corazón, con toda
el alma y con toda la mente"»[3]

Para entrar en la Vida



El Señor vuelve enseguida a los
términos de aquella consulta audaz:
¿qué debo hacer? «Si quieres entrar
en la Vida -responde- guarda los
mandamientos»[4]. Tal como lo
presentan los evangelios, el joven es
un judío piadoso que podría haberse
ido satisfecho con esta respuesta; el
Maestro le ha confirmado en sus
convicciones, porque le refiere a los
mandamientos que ha guardado
desde su adolescencia[5]. Sin
embargo, quiere oírlos de la boca de
este nuevo Rabbí que enseña con
autoridad. Intuye, y no se equivoca,
que puede abrirle horizontes
insospechados. «¿Cuáles?»[6],
pregunta. Jesús le recuerda los
deberes que tienen que ver con el
prójimo: «No matarás, no cometerás
adulterio, no robarás, no dirás falso
testimonio, honra a tu padre y a tu
madre, y amarás al prójimo como a ti
mismo»[7]. Son los preceptos -la
llamada segunda tabla- que protegen
«el bien de la persona humana,



imagen de Dios, a través de la tutela
de sus bienes particulares»[8].
Constituyen la primera etapa, la vía
hacia la libertad, no la libertad
perfecta, como señala san Agustín[9];
dicho de otro modo, son una fase
inicial en el camino del amor, pero
todavía no el amor maduro,
plenamente cumplido.

¿Qué me falta aún?

El joven conoce y vive estas
prescripciones, pero algo en su
interior le pide más; tiene que haber
-piensa- algo más que pueda hacer.
Jesús lee en su corazón: «fijó en él su
mirada y quedó prendado de él»[10].
Y le lanza el desafío de su vida: «Una
cosa te falta: anda, vende todo lo que
tienes y dáselo a los pobres, y tendrás
un tesoro en el cielo. Luego ven y
sígueme»[11]. Jesucristo ha puesto a
aquel hombre frente a su conciencia,
frente a su libertad, frente a su deseo
de ser mejor. No sabemos hasta qué



punto ha entendido los
requerimientos del Maestro, aunque
por su misma pregunta -«¿qué me
falta aún?»-, parece como si hubiera
esperado otras “cosas para hacer".
Sus disposiciones son buenas,
aunque quizá aún no había
entendido la necesidad de
interiorizar el sentido de los
mandamientos del Señor.

La vida a la que Dios llama no
consiste únicamente en hacer cosas
buenas, sino en «ser buenos»,
virtuosos. Como solía precisar
nuestro Padre[12], no basta con ser 
bondadosos, sino buenos, de acuerdo
con el panorama inmenso -«uno sólo
es el bueno»[13]- que Jesús abre ante
nosotros.

La madurez cristiana implica tomar
las riendas de nuestra vida, 
preguntarnos de verdad, ante Dios,
qué nos falta aún. Nos impulsa a salir
del cómodo refugio de quien es un 



cumplidor de la ley para descubrir
que lo que cuenta es seguir a Jesús, a
pesar de los propios errores.
Dejamos entonces que sus
enseñanzas transformen nuestro
modo de pensar y de sentir.
Experimentamos que nuestro
corazón, antes pequeño y encogido,
se dilata con la libertad que Dios ha
puesto en él: «corro por el camino de
tus mandamientos porque has
dilatado mi corazón»[14]

El reto de la formación moral

El joven no esperaba que “la cosa
que faltaba" fuera precisamente
poner su vida a los pies de Dios y de
los demás, perdiendo su seguridad de
cumplidor Y se marchó triste, como
sucede a todo aquel que prefiere
seguir exclusivamente su propia hoja
de ruta, en vez de dejar que Dios lo
guíe y le sorprenda. Dios nos ha
llamado a vivir con su libertad -«hac
libertate nos Christus liberavit»[15]-



y, en el fondo, nuestro corazón no se
conforma con menos.

Madurar es aprender a vivir de
acuerdo a unos ideales altos. No se
trata simplemente de conocer unos
preceptos o de adquirir una visión
cada vez más afinada de las
repercusiones de nuestros actos.
Decidirse a ser buenos -santos, en
definitiva- supone identificarse con
Cristo, sabiendo descubrir las
razones del estilo de vida que Él nos
propone. Implica, por tanto, conocer
el sentido de las normas morales, que
nos enseñan a qué bienes debemos
aspirar, cómo debemos de vivir para
alcanzar una existencia plena. Y esto
se alcanza incorporando en nuestro
modo de ser las virtudes cristianas.

Los pilares del carácter

El saber moral no es un discurso
abstracto, ni una técnica. La
formación de la conciencia requiere
un fortalecimiento del carácter que



se apoya sobre las virtudes como sus
pilares. Estas asientan la
personalidad, la estabilizan, le
trasmiten equilibrio. Nos hacen
capaces de salir de nosotros mismos,
del egocentrismo, y dirigir el foco de
nuestros intereses fuera de nosotros,
hacia Dios y hacia los demás. La
persona virtuosa está centrada, posee
medida en todo, es recta, íntegra,
enteriza. En cambio, quien carece de
virtudes a duras penas será capaz de
emprender proyectos de
envergadura o de dar forma a los
grandes ideales. Su vida estará hecha
de improvisaciones y bandazos, de
modo que no será fiable, ni siquiera
para sí mismo.

Fomentar las virtudes expande
nuestra libertad. Nada tiene que ver
la virtud con el acostumbramiento o
con la rutina. Desde luego, para que
arraigue un hábito operativo bueno,
para que cuaje en nuestro modo de
ser y nos lleve a obrar el bien con



más facilidad, no basta con una sola
acción. La repetición sucesiva ayuda
a que se estabilicen los hábitos: nos
hacemos buenos siendo buenos.
Repetir la resolución de ponerse a
estudiar a la hora, por ejemplo, hace
que la segunda vez nos cueste menos
que la primera, y la tercera algo
menos que la segunda…, pero hay
que perseverar en la determinación
de ponerse a estudiar para mantener
el hábito de estudio, que de otro
modo se pierde.

La renovación del espíritu

Las virtudes, humanas y
sobrenaturales, nos orientan hacia el
bien, hacia aquello que colma
nuestras aspiraciones. Nos ayudan a
alcanzar la auténtica felicidad, que
consiste en unirse a Dios: «Esta es la
vida eterna: que te conozcan a Ti, el
único Dios verdadero, y a Jesucristo,
a quien Tú has enviado»[16]. Otorgan
facilidad para actuar según los



preceptos morales, que ya no se ven
solo como normas a cumplir, sino
como un camino que conduce a la
perfección cristiana, a la
identificación con Jesucristo según el
estilo de vida de las
bienaventuranzas, que son como el
retrato de su rostro y «se refieren a
actitudes y disposiciones básicas de
la existencia»[17] que llevan a la vida
eterna.

Se abre, entonces, un camino de
crecimiento en la vida cristiana,
según las palabras de san Pablo:
«transformaos con una renovación
de la mente, para que podáis
discernir cuál es la voluntad de Dios,
qué es lo bueno, agradable y
perfecto»[18]. La gracia cambia el
modo en que juzgamos los distintos
eventos, y nos da criterios nuevos
para actuar. Progresivamente,
aprendemos a ajustar nuestro modo
de ver las cosas a la voluntad de Dios,
que se expresa también en la ley



moral, de modo que amamos el bien,
la vida santa, y gustamos «qué es lo
bueno, agradable y perfecto»[19]. Se
alcanza una madurez moral y
afectiva en clave cristiana, que lleva
a apreciar con facilidad qué es lo
auténticamente noble, verdadero,
justo y bello, y a rechazar el pecado,
que ofende la dignidad de los hijos de
Dios.

Este camino lleva a formar, como
decía san Josemaría, un «alma de
criterio»[20]. Pero, ¿cuáles son las
características de este criterio? En
otro momento, él mismo añadía: «el
criterio supone madurez, firmeza de
convicciones, conocimiento
suficiente de la doctrina, delicadeza
de espíritu, educación de la
voluntad»[21]. ¡Qué gran retrato de
la personalidad cristiana!: una 
madurez que nos ayuda a tomar
decisiones con libertad interior y
hacerlas propias, es decir, con la
responsabilidad del que sabe dar



cuenta de ellas; unas convicciones
fuertes y seguras, basadas en un
conocimiento profundo de la
doctrina cristiana que alcanzamos a
través de clases o charlas de
formación, las lecturas, la reflexión y,
especialmente, del ejemplo de otros,
pues las «verdaderas estrellas de
nuestra vida son las personas que
han sabido vivir rectamente»[22].
Esto se conjuga con la delicadeza de
espíritu, que se traduce en afabilidad
con los demás, y la educación de la
voluntad, que se resuelve en llevar
una vida virtuosa. Un «alma de
criterio», por lo tanto, sabe
preguntarse en las distintas
circunstancias: ¿qué espera Dios de
mí? Pide luces al Espíritu Santo,
recurre a los principios que ha
asimilado, se aconseja con quien
puede ayudarle, y sabe actuar en
consecuencia.

Fruto del amor



Así entendido, el comportamiento
moral -que se concreta en vivir los
mandamientos con la fuerza de la
virtud- es fruto del amor, que nos
compromete en la búsqueda y
promoción del bien. Un amor así va
más allá del sentimiento, que por su
propia naturaleza es fluctuante y
fugaz: no depende de los humores
del momento, de lo que me apetece, o
de lo que me gustaría en una
determinada circunstancia. Más
bien, amar y ser amado supone un
darse, que se funda en el atractivo
que originan en el corazón el saberse
querido por Dios y esos grandes
ideales por los que vale la pena
empeñar la libertad: «En la entrega
voluntaria, en cada instante de esa
dedicación, la libertad renueva el
amor, y renovarse es ser
continuamente joven, generoso,
capaz de grandes ideales y de
grandes sacrificios»[23]



La perfección cristiana no se limita al
cumplimiento de unas normas, pero
tampoco al desarrollo aislado de
capacidades como el autocontrol o la
eficiencia. Impulsa, más bien, a la
entrega de la libertad al Señor, a
responder a su invitación: «ven y
sígueme»[24], con la ayuda de su
gracia. Se trata de vivir según el
Espíritu[25], movidos por la caridad,
de modo que se desea servir a los
demás, y se comprende que la ley de
Dios es la vía privilegiada para
practicar ese amor libremente
elegido. No es cuestión de cumplir
unas reglas, sino de adherirse a
Jesús, de compartir su vida y su
destino, obedeciendo amorosamente
a la voluntad del Padre.

Sin ser perfeccionistas

Este empeño por madurar en
virtudes es extraño a cualquier afán
narcisista de perfección. Luchamos
por amor a nuestro Padre Dios, es en



Él en quien tenemos fija la mirada y
no en nosotros mismos. Conviene,
por tanto, desechar la tendencia al 
perfeccionismo, que quizá podría
surgir si planteáramos erróneamente
nuestra lucha interior según unos
criterios de eficacia, la precisión, el
rendimiento…, muy en boga en
algunos contextos profesionales,
pero que desdibujan la vida moral
cristiana. La santidad consiste
principalmente en amar a Dios.

De hecho, la madurez lleva a
armonizar el deseo de actuar bien,
con las limitaciones reales que
experimentamos en nosotros mismos
y en los demás. En ocasiones pueden
venir ganas de decir con san Pablo:
«no logro entender lo que hago; pues
lo que quiero no lo hago; y en cambio
lo que detesto lo hago (…) ¡Infeliz de
mí! ¿Quién me librará de este cuerpo
de muerte...?»[26]. Sin embargo, no
perderemos la paz, pues Dios nos
dice, lo mismo que al Apóstol: «Te



basta mi gracia»[27]. Nos llenamos
de agradecimiento y esperanza, pues
el Señor cuenta con nuestras
limitaciones, con tal de que nos
impulsen a convertirnos, a acudir a
su ayuda.

De nuevo aquí, el cristiano encuentra
un asidero en la primera respuesta
de Jesús al joven: «uno sólo es el
bueno»[28]. De la bondad de Dios
vivimos sus hijos. Él nos da la fuerza
para orientar toda nuestra vida hacia
lo que realmente es valioso, de
comprender qué es lo bueno y
amarlo, de disponer de nosotros
mismos con vistas a la misión que Él
nos ha encomendado.

J.M. Barrio ‒ R. Valdés

[1] Mc 10, 17.

[2] Mc 10, 18.



[3] SAN JUAN PABLO II, Enc. Veritatis
splendor (6-VIII-1993), n. 9. Cfr. Mt
22, 37.

[4] Mt 19, 17.

[5] Cfr. Mc 10, 20.

[6] Mt 19, 18.

[7] Mt 19, 18-19.

[8] SAN JUAN PABLO II, Enc. Veritatis
splendor, n. 13.

[9] Cfr. In Ioannis Evangelium
Tractatus, 41, 9-10 (cit. en Veritatis
splendor, n. 13).

[10] Mc 10, 21.

[11] Ibidem.

[12] Cfr. Camino, n. 337.

[13] Mt 19, 17.

[14] Sal 118 (119), 32.



[15] Gal 5, 1

[16] Jn 17, 3.

[17] SAN JUAN PABLO II, Enc. 
Veritatis splendor, n. 16.

[18] Rm 12, 2.

[19] Ibidem

[20] Camino, al lector.

[21] Conversaciones, n. 93.

[22] BENEDICTO XVI, Enc. Spe salvi
(30-XI-2007), n. 49.

[23] Amigos de Dios, n. 31.

[24] Mc 10, 21.

[25] Cfr. Ga 5, 16.

[26] Rm 7, 15.24

[27] 2 Cor 12, 9.

[28] Mt 19, 17.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/formar-el-
caracter-en-la-virtud-2/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/formar-el-caracter-en-la-virtud-2/
https://opusdei.org/es-es/article/formar-el-caracter-en-la-virtud-2/
https://opusdei.org/es-es/article/formar-el-caracter-en-la-virtud-2/

	​Formación de la personalidad (IV): formar el carácter en la virtud

