
opusdei.org

Fama de santidad y
Beatificación del
Fundador del Opus
Dei (1975-1992)

19/11/2006

Desde el mismo día del fallecimiento
del Fundador del Opus Dei, se
multiplicaron los testimonios sobre su
santidad personal y la huella que
había dejado en la vida de la Iglesia:
testimonios orales y escritos, de
personas de toda condición,
relacionados o no directamente con la
Obra… Muchos de esos testimonios se
convirtieron pronto en peticiones



expresas a la Santa Sede para que se
iniciara su proceso de canonización.
Al mismo tiempo, se extendió
enseguida por todo el mundo la
devoción privada a Mons. Escrivá de
Balaguer. La estampa que se editó
para facilitar esa devoción alcanzó
muy pronto una amplísima difusión,
con traducciones a numerosos
idiomas. También la Hoja informativa
del proceso, que, como es habitual en
casos similares, se ha venido
publicando periódicamente desde
entonces, ha alcanzado cifras
millonarias de difusión en distintos
idiomas. Oración para la devoción
a. Josemaría Escrivá de Balaguer,
Fundador del Opus Dei (1975)

Oh Dios, que concediste a tu siervo
Josemaría, sacerdote, gracias
innumerables, escogiéndole como
instrumento fidelísimo para fundar
el Opus Dei, camino de santificación
en el trabajo profesional y en el
cumplimiento de los deberes



oridinarios del cristiano: haz que yo
sepa también convertir todos los
momentos y circunstancias de mi
vida en ocasión de amarte y de servir
con alegría y con sencillez a la
Iglesia, al Romano Pontífice y a las
almas, iluminando los caminos de la
tierra con la luminaria de la fe y del
amor; dígnate glorificar a tu siervo
Josemaría, y concédeme por su
intercesión el favor que te pido…
(pídase). Así sea.

Padrenuestro, Avemaría, Gloria.

Cardenal Albino Luciani, Patriarca
de Venecia (futuro Papa Juan Pablo
I)

En 1941, al español Víctor García Hoz
le dijo el sacerdote después de
confesarse: “Dios le llama por los
caminos de la contemplación”. Se
quedó desconcertado. Siempre había
oído que la “contemplación” era
asunto de los santos destinados a la
vida mística, y que solamente la



lograban unos pocos elegidos, gente
que, por lo demás, se apartaba del
mundo. “En cambio, yo -escribe
García Hoz-, en aquellos años ya
estaba casado, tenía dos o tres hijos y
la esperanza -confirmada después-
de tener más, y trabajaba para sacar
adelante a mi familia”.

¿Quién era aquel confesor
revolucionario, que se saltaba a
cuerpo limpio las barreras
tradicionales, proponiendo metas
místicas incluso a los casados? Era
Josemaría Escrivá de Balaguer,
sacerdote español, fallecido en Roma
en 1975, a los setenta y tres años. Es
conocido, sobre todo, por ser el
Fundador del Opus Dei, asociación
extendida por todo el mundo, de la
que los periódicos se ocupan con
frecuencia, pero con muchas
imprecisiones. Lo que en realidad
son y hacen los socios del Opus Dei lo
ha dicho su mismo fundador: “Somos
-declaraba en 1967- un pequeño



tanto por ciento de sacerdotes, que
antes han ejercido una profesión u
oficio laical; un gran número de
sacerdotes seculares de muchas
diócesis del mundo; una gran
muchedumbre formada por hombres
y por mujeres -de diversas naciones,
de diversas lenguas, de diversas
razas- que viven de su trabajo
profesional, casados la mayor parte,
solteros muchos otros, que
participan con sus conciudadanos en
la grave tarea de hacer más humana
y más justa la sociedad temporal; en
la noble lid de los afanes diarios, con
personal responsabilidad,
experimentando con los demás
hombres, codo con codo, éxitos y
fracasos, tratando de cumplir sus
deberes y de ejercitar sus derechos
sociales y cívicos. Y todo con
naturalidad, como cualquier
cristiano consciente, sin mentalidad
de selectos, fundidos en la masa de
sus colegas, mientras procuran
detectar los brillos divinos que



reverberan en las realidades más
vulgares”. (...)

Y habla también de un justo y
necesario “anticlericalismo, en el
sentido de que los laicos no deben
robar métodos y funciones a los
curas y a los frailes, ni viceversa.
Creo que heredó este
“anticlericalismo” de sus
progenitores, y especialmente de su
padre, un caballero sin tacha,
trabajador infatigable, cristiano
convencido, enamoradísimo de su
mujer y siempre sonriente. “Lo
recuerdo siempre sereno -escribió su
hijo-; a él le debo la vocación...: por
eso soy ‘paternalista’.” Otra
pincelada “anticlerical” le viene
probablemente de las investigaciones
hechas para su tesis doctoral en
derecho canónico, en el monasterio
de las monjas cistercienses de Las
Huelgas, cerca de Burgos. Allí, la
abadesa había sido al mismo tiempo,
señora, superiora, prelado,



gobernadora temporal del
monasterio, del hospital, de los
conventos, de las iglesias y de las
villas dependientes, con jurisdicción
y poderes reales y “quasi”
episcopales. Otro “monstruo”, a
causa de los múltiples oficios
contrapuestos y superpuestos.
Amasados así, estos trabajos no
reunían condiciones para ser -como
pretendía Escrivá-, trabajos de Dios.
Porque el trabajo -decía- ¿cómo
puede ser “de Dios” si está mal
hecho, con prisas y sin competencia?
¿Cómo puede ser santo un albañil, un
arquitecto, un médico, un profesor, si
no es también, en la medida de sus
posibilidades, un buen albañil, un
buen arquitecto, un buen médico o
un buen profesor? En la misma línea,
había escrito Gilson en 1949: “Nos
dicen que ha sido la fe la que ha
construido las catedrales en la Edad
Media; de acuerdo... pero también la
geometría”. Fe y geometría, fe y
trabajo realizado con competencia,



para Escrivá van del brazo; son las
dos alas de la santidad.

Francisco de Sales confió su teoría a
los libros. Escrivá hizo lo mismo,
utilizando retales de tiempo. Si se le
ocurría una idea o una frase
significativa, quizá mientras
continuaba la conversación, sacaba
del bolsillo la agenda y escribía
rápidamente una palabra, media
línea, que más tarde usaba para un
libro. A propagar su gran empresa de
espiritualidad dedicó una actividad
intensísima, aparte de sus
divulgadísimos libros, y organizó la
asociación de Opus Dei. “Dad un
clavo a un aragonés -dice el refrán- y
lo clavará con su cabeza”. Pues bien,
“yo soy aragonés -escribió- y
necesitamos ser tozudos”. No perdía
ni un minuto. Al principio, en
España, durante y después de la
guerra civil, pasaba de las clases a los
universitarios, a hacer la comida, a
fregar suelos, a hacer las camas y a



atender a los enfermos. “Tengo en mi
conciencia -y lo digo con orgullo-
miles de horas dedicadas a confesar
niños en los barrios pobres de
Madrid. Venían con los mocos hasta
la boca. Era necesario empezar por
limpiarles la nariz, para limpiar
después aquellas pobres almas”. Así
ha escrito, demostrando que vivía de
verdad “la sonrisa diaria”. Y
también: “Me iba a dormir muerto de
cansancio. Cuando me levantaba por
las mañanas, todavía cansado, me
decía: ‘Josemaría, antes de comer te
echarás un sueñecito’. En cambio,
apenas salía a la calle, contemplando
el panorama de los trabajos que me
esperaban en aquella jornada,
añadía: ‘Josemaría, te he vuelto a
engañar’”.

Sin embargo, su gran trabajo fue
fundar y desarrollar el Opus Dei. El
nombre llegó por casualidad. “Esto es
una obra de Dios”, le dijo uno. “He
aquí el nombre exacto, pensó: la obra



no es mía, sino de Dios. Opus Dei”.
Vio crecer ante sus ojos esta obra
hasta extenderse a todos los
continentes: comenzó entonces el
trabajo de sus viajes
intercontinentales para las nuevas
fundaciones y para dar conferencias.
La extensión, el número y la calidad
de los socios del Opus Dei ha hecho
pensar en no se sabe qué intenciones
de poder y de férrea obediencia de
gregarios. La verdad es lo contrario,
sólo existe el deseo de hacer santos,
pero con alegría, con espíritu de
servicio y de gran libertad.

“Somos ecuménicos, Santo Padre,
pero no hemos aprendido el
ecumenismo de Vuestra Santidad”, se
atrevió a decir un día Escrivá al Papa
Juan XXIII. Este sonrió: sabía que,
desde 1950, el Opus Dei tenía
permiso de Pío XII para recibir como
cooperadores a los no católicos y a
los no cristianos.



Escrivá fumaba cuando era
estudiante. Cuando entró en el
seminario, regaló las pipas y el
tabaco al portero y no volvió a
fumar. Pero el día en que fueron
ordenados los tres primeros
sacerdotes del Opus Dei, dijo: “Yo no
fumo, vosotros tres tampoco: Don
Álvaro, es necesario que empieces a
fumar tú...; deseo que los demás no
se sientan obligados, y que fumen, si
les gusta”. Ocurre a veces que un
socio, a quien el Opus Dei solamente
ayuda a tomar responsablemente
decisiones libres, también en política,
ostenta un cargo importante. Eso es
asunto suyo, no del Opus Dei.
Cuando en 1957, una alta
personalidad felicitó a Escrivá
porque un socio había sido
nombrado ministro en España
recibió esta respuesta, más bien seca:
“¿Qué me importa que sea ministro o
barrendero? Lo que importa es que
se santifique con su trabajo”. En esta
respuesta está todo el pensamiento



de Escrivá y el espíritu del Opus Dei:
que uno se santifique con su trabajo,
aunque sea de ministro, si tiene ese
puesto: que sea santo de verdad. Lo
demás importa poco.

Publicaciones póstumas del
Fundador del Opus Dei En los años
siguientes al fallecimiento del
Fundador del Opus Dei, fueron
apareciendo otras publicaciones de
escritos originales suyos; aunque
todavía son numerosos los textos
inéditos, sobre todo cartas,
meditaciones y homilías. En 1977
apareció un segundo libro de
homilías, con el título “Amigos de
Dios”, seleccionadas, en este caso, por
su temática centrada en algunas de
las principales virtudes cristianas y el
itinerario de la santidad cristiana. En
1981 se publicó “Via Crucis”, libro
destinado a la práctica de esta
arraigada devoción cristiana, en el
que el autor ayuda a contemplar y
meditar la Pasión de Jesucristo,



conduciendo al lector por el itinerario
de amor y sufrimiento de nuestro
Redentor. En 1986 y 1987 vieron la
luz, respectivamente, “Surco” y
“Forja”, dos libros de características
similares a “Camino”, con el que han
pasado a formar una valiosa y
completa trilogía de puntos de
meditación sobre la vida espiritual
cristiana. Otras homilías y
meditaciones del Beato Josemaría han
ido apareciendo en diversas
publicaciones, como las recogidas en
el volumen “Amar a la Iglesia”.
“Hacia la Santidad”, Homilía
pronunciada el 26-XI-1967

Nos quedamos removidos, con una
fuerte sacudida en el corazón, al
escuchar atentamente aquel grito de
San Pablo: ésta es la voluntad de Dios,
vuestra santificación (1 Tes 4,3). Hoy,
una vez más me lo propongo a mí, y
os recuerdo también a vosotros y a la
humanidad entera: ésta es la
Voluntad de Dios, que seamos santos.



Para pacificar las almas con
auténtica paz, para transformar la
tierra, para buscar en el mundo y a
través de las cosas del mundo a Dios
Señor Nuestro, resulta indispensable
la santidad personal. En mis charlas
con gentes de tantos países y de los
ambientes sociales más diversos, con
frecuencia me preguntan: ¿Y qué nos
dice a los casados? ¿Qué, a los que
trabajamos en el campo? ¿Qué, a la
viudas? ¿Qué, a los jóvenes?

Respondo sistemáticamente que
tengo un solo puchero . Y suelo
puntualizar que Jesucristo Señor
Nuestro predicó la buena nueva para
todos, sin distinción alguna. Un solo
puchero y un solo alimento: mi
comida es hacer la voluntad del que
me ha enviado, y dar cumplimiento a
su obra (Jn 4, 34). A cada uno llama a
la santidad, de cada uno pide amor:
jóvenes y ancianos, solteros y
casados, sanos y enfermos, cultos e
ignorantes, trabajen donde trabajen,



estén donde estén. Hay un solo modo
de crecer en la familiaridad y en la
confianza con Dios: tratarle en la
oración, hablar con El, manifestarle -
de corazón a corazón- nuestro afecto.

(…) Recomendar esa unión continua
con Dios, ¿no es presentar un ideal,
tan sublime, que se revela
inasequible para la mayoría de los
cristianos? Verdaderamente es alta la
meta, pero no inasequible. El
sendero, que conduce a la santidad,
es sendero de oración; y la oración
debe prender poco a poco en el alma,
como la pequeña semilla que se
convertirá más tarde en árbol
frondoso (…)

Habíamos empezado con plegarias
vocales, sencillas, encantadoras, que
aprendimos en nuestra niñez, y que
no nos gustaría abandonar nunca. La
oración, que comenzó con esa
ingenuidad pueril, se desarrolla
ahora en cauce ancho, manso y



seguro, porque sigue el paso de la
amistad con Aquel que afirmó: Yo soy
el camino (Jn 14, 6). Si amamos a
Cristo así, si con divino atrevimiento
nos refugiamos en la abertura que la
lanza dejó en su Costado, se cumplirá
la promesa del Maestro: cualquiera
que me ama, observará mi doctrina, y
mi Padre le amará, y vendremos a él,
y haremos mansión dentro de él (Jn
14,23).

El corazón necesita, entonces,
distinguir y adorar a cada una de las
Personas divinas. De algún modo, es
un descubrimiento, el que realiza el
alma en la vida sobrenatural, como
los de una criaturica que va abriendo
los ojos a la existencia. Y se
entretiene amorosamente con el
Padre y con el Hijo y con el Espíritu
Santo; y se somete fácilmente a la
actividad del Paráclito vivificador,
que se nos entrega sin merecerlo: ¡los
dones y las virtudes sobrenaturales!



Hemos corrido como el ciervo, que
ansía las fuentes de las aguas (Sal 41,
2); con sed, rota la boca, con
sequedad. Queremos beber en ese
manantial de agua viva. Sin rarezas,
a lo largo del día nos movemos en
ese abundante y claro venero de
frescas linfas que saltan hasta la vida
eterna(cfr. Jn 4, 14). Sobran las
palabras, porque la lengua no logra
expresarse; ya el entendimiento se
aquieta. No se discurre, ¡se mira! Y el
alma rompe otra vez a cantar con
cantar nuevo, porque se siente y se
sabe también mirada amorosamente
por Dios, a todas horas.

No me refiero a situaciones
extraordinarias. Son, pueden muy
bien ser, fenómenos ordinarios de
nuestra alma: una locura de amor
que, sin espectáculo, sin
extravagancias, nos enseña a sufrir y
a vivir, porque Dios nos concede la
Sabiduría. ¡Qué serenidad, qué paz
entonces, metidos en la senda



estrecha que conduce a la vida! (Mt 7,
14).

¿Ascética? ¿Mística? no me preocupa.
Sea lo que fuere, ascética o mística,
¿qué importa?: es merced de Dios. Si
tú procuras meditar, el Señor no te
negará su asistencia. Fe y hechos de
fe: hechos, porque el Señor -lo has
comprobado desde el principio, y te
lo subrayé a su tiempo- es cada día
más exigente. Eso es ya
contemplación y es unión; ésta ha de
ser la vida de muchos cristianos,
cada uno yendo adelante por su
propia vía espiritual -son infinitas-,
en medio de los afanes del mundo,
aunque ni siquiera hayan caído en la
cuenta.

Una oración y una conducta que no
nos apartan de nuestras actividades
ordinarias, que en medio de ese afán
noblemente terreno nos conducen al
Señor. Al elevar todo ese quehacer a
Dios, la criatura diviniza el mundo.



¡He hablado tantas veces del mito del
rey Midas, que convertía en oro
cuanto tocaba! En oro de méritos
sobrenaturales podemos convertir
todo lo que tocamos, a pesar de
nuestros personales errores (…)

“Via Crucis”, Prólogo

Señor mío y Dios mío, bajo la mirada
amorosa de nuestra Madre, nos
disponemos a acompañarte por el
camino de dolor, que fue precio de
nuestro rescate. Queremos sufrir
todo lo que Tú sufriste, ofrecerte
nuestro pobre corazón, contrito,
porque eres inocente y vas a morir
por nosotros, que somos los únicos
culpables. Madre mía, Virgen
dolorosa, ayúdame a revivir aquellas
horas amargas que tu Hijo quiso
pasar en la tierra, para que nosotros,
hechos de un puñado de lodo,
viviésemos al fin in libertatem gloriæ
filiorum Dei , en la libertad y gloria
de los hijos de Dios.



“Via Crucis”, IV Estación: Jesus
encuentra a María, su Santísima
Madre

Apenas se ha levantado Jesús de su
primera caída, cuando encuentra a
su Madre Santísima, junto al camino
por donde El pasa.

Con inmenso amor mira María a
Jesús, y Jesús mira a su Madre; sus
ojos se encuentran, y cada corazón
vierte en el otro su propio dolor. El
alma de María queda anegada en
amargura, en la amargura de
Jesucristo. ¡Oh vosotros cuantos
pasáis por el camino: mirad y ved si
hay dolor comparable a mi dolor!
(Lam 1,12)

Pero nadie se da cuenta, nadie se fija;
sólo Jesús.

Se ha cumplido la profecía de
Simeón: una espada traspasará tu
alma (Lc 2,35).



En la oscura soledad de la Pasión,
Nuestra Señora ofrece a su Hijo un
bálsamo de ternura, de unión, de
fidelidad; un sí a la voluntad divina.

De la mano de María, tú y yo
queremos también consolar a Jesús,
aceptando siempre y en todo la
Voluntad de su Padre, de nuestro
Padre.

Sólo así gustaremos de la dulzura de
la Cruz de Cristo, y la abrazaremos
con la fuerza del amor, llevándola en
triunfo por todos los caminos de la
tierra . “Surco”, Introducción

Déjame, lector amigo, que tome tu
alma y le haga contemplar virtudes
de hombre: la gracia obra sobre la
naturaleza. Pero no olvides que mis
consideraciones, por muy humanas
que te parezcan, como las he escrito -
y aun vivido- para ti y para mí cara a
Dios, por fuerza han de ser
sacerdotales. Ojalá que estas páginas
hasta tal punto sirvan de provecho -



así lo pido a Nuestro Señor- que nos
mejoren y nos muevan a dejar en
esta vida, con nuestras obras, un 
surco fecundo.

“Surco”, n. 259

"La oración" es la humildad del
hombre que reconoce su profunda
miseria y la grandeza de Dios, a
quien se dirige y adora, de manera
que todo lo espera de El y nada de sí
mismo.

"La fe" es la humildad de la razón,
que renuncia a su propio criterio y se
postra ante los juicios y la autoridad
de la Iglesia.

"La obediencia" es la humildad de la
voluntad, que se sujeta al querer
ajeno, por Dios.

"La castidad" es la humildad de la
carne, que se somete al espíritu.



"La mortificación" exterior es la
humildad de los sentidos.

"La penitencia" es la humildad de
todas las pasiones, inmoladas al
Señor.

- La humildad es la verdad en el
camino de la lucha ascética.

“Forja”, Introducción

Aquella madre -santamente
apasionada, como todas las madres-
a su hijo pequeño le llamaba: su
príncipe, su rey, su tesoro, su sol. Yo
pensé en ti. Y entendí -¿qué padre no
lleva en las entrañas algo maternal?-
que no era ponderación el decir de la
madre buena: tú... eres más que un
tesoro, vales más que el sol: ¡toda la
Sangre de Cristo! ¿Cómo no voy a
tomar tu alma -oro puro- para
meterla en forja , y trabajarla con el
fuego y el martillo, hasta hacer de
ese oro nativo una joya espléndida
que ofrecer a mi Dios, a tu Dios?



“Forja”, n. 39

Me veo como un pobre pajarillo que,
acostumbrado a volar solamente de
árbol a árbol o, a lo más, hasta el
balcón de un tercer piso..., un día, en
su vida, tuvo bríos para llegar hasta
el tejado de cierta casa modesta, que
no era precisamente un rascacielos...

Mas he aquí que a nuestro pájaro lo
arrebata un águila -lo tomó
equivocadamente por una cría de su
raza- y, entre sus garras poderosas, el
pajarillo sube, sube muy alto, por
encima de las montañas de la tierra y
de los picos de nieve, por encima de
las nubes blancas y azules y rosas,
más arriba aun, hasta mirar de
frente al sol... Y entonces el águila,
soltando al pajarillo, le dice: anda,
¡vuela!...

-¡Señor, que no vuelva a volar
pegado a la tierra!, ¡que esté siempre
iluminado por los rayos del divino
Sol -Cristo- en la Eucaristía!, ¡que mi



vuelo no se interrumpa hasta hallar
el descanso de tu Corazón!

Causa de Beatificación y
Canonización del Fundador del
Opus Dei En 1981 se introdujo la
Causa de Beatificación y Canonización
de Josemaría Escrivá de Balaguer.
Durante ese mismo año comenzaron
dos procesos paralelos sobre las
virtudes heroicas del siervo de Dios,
en Madrid y en Roma. Esa fase
introductoria quedó cerrada en el año
1986 con la presentación de toda la
documentación pertinente en la Santa
Sede. Después de los trabajos y
estudios previstos en la Congregación
para las Causas de los Santos, el 9 de
abril de 1990, Juan Pablo II declaró la
heroicidad de las virtudes del
Venerable siervo de Dios Josemaría
Escrivá. El 6 de julio de 1991 se dió
lectura al decreto que confirmó el
carácter milagroso de una curación
mediante la intercesión del Venerable
Escrivá, último paso antes de poder



procederse a la Beatificación.
Decreto pontificio sobre el
ejercicio heroico de las virtudes
del Siervo de Dios Josemaría
Escrivá de Balaguer

“Todos los fieles, de cualquier
condición y estado, son llamados por
el Señor, cada uno según su propio
camino, a la perfección de aquella
santidad con la que es perfecto el
mismo Padre celestial” (Conc. Vat. 11,
Const. dogm. Lumen gentium, n. 1 l).
En esta proclamación de la llamada a
la santidad de todos los bautizados -
que se ha reconocido como
característica peculiar y, por así
decir, fin último de todo el
magisterio conciliar (Pablo VI, Motu
proprio Sanctitas clarior , 19-
III-1969)-, resplandece la conciencia
que la Iglesia tiene de sí misma,
como misterio de la comunión de los
hombres con Dios. Al contemplar
este misterio, la Esposa de Cristo ve
confirmado también el inagotable



patrimonio de su propia historia, y
escucha el eco del testimonio de los
heraldos de santidad que el Espíritu
Vivificador suscita en todo tiempo,
para mover a los hombres a acoger el
designio de salvación.

El Siervo de Dios Josemaría Escrivá
de Balaguer pertenece
merecidamente al número de esos
testigos, no sólo por el fecundo
ejemplo de su vida, sino también por
el vigor absolutamente singular con
que, en profético concordia con el
Concilio Vaticano II, procuró, ya
desde los comienzos de su
sacerdocio, recordar esa llamada
evangélica a todos los cristianos.
Movido por esta solicitud, escribió:
Tienes obligación de santificarle. Tú
también (...). A todos, sin excepción,
dijo el Señor.- «Sed perfectos, como
mi Padre Celestial es perfecto» ( 
Camino , n. 291). Y también: Estas
crisis mundiales son crisis de santos (
Ibid. , n. 301). (…)



Con una caridad infatigable y una
activa esperanza, promovió y guió la
expansión del Opus Dei por todo el
mundo, contribuyendo a una vasta
movilización de laicos, que fueran
conscientes de su responsabilidad de
participar en la misión de la Iglesia.
Impulsó iniciativas de vanguardia en
el ámbito de la evangelización y de la
promoción humana; suscitó en todas
partes vocaciones al sacerdocio y al
estado religioso; emprendió viajes
extenuantes por Europa y por
América, para difundir la doctrina de
la Iglesia. Y, sobre todo, se dedicó a la
formación de los miembros del Opus
Dei -sacerdotes y laicos, hombres y
mujeres-, para infundirles una sólida
vida interior, con una ejemplar
adhesión al Magisterio de la Iglesia y
un celo ardiente por las almas, que
les llevara a ejercer un apostolado
personal capilar. Omnes cum Petro
ad lesum per Mariam !: estas palabras
expresan bien la incesante y
encendida pasión que consumía al



Siervo de Dios y predicó a los demás
desde los comienzos de su
sacerdocio.

De todos modos, los rasgos más
característicos de su personalidad no
hay que buscarlos tanto en sus
egregias cualidades para la acción
como en su vida de oración, y en la
asidua experiencia unitiva que hizo
de él verdaderamente un
contemplativo itinerante. Fiel al
carisma recibido, fue ejemplo de
heroicidad en las circunstancias
corrientes de la vida: en la oración
continua; en la mortificación
ininterrumpida - como el latir del
corazón -; en la asidua presencia de
Dios, que alcanzaba las cumbres de
la unión con Dios incluso en medio
del fragor del mundo y de una
dedicación incansable al trabajo.
Continuamente inmerso en la
contemplación del misterio de la
Trinidad, vivió la filiación divina en
Cristo como fundamento de toda la



vida espiritual, en la que la fortaleza
de la fe y la audacia apostólica de la
caridad se conjugaban
armónicamente con el abandono
filial en las manos de Dios Padre. (…)

El Siervo de Dios falleció en Roma el
26 de junio de 1975. En aquel
momento, pertenecían al Opus Dei
más de 60.000 miembros de 80
nacionalidades; los sacerdotes
incardinados en la Obra eran casi un
millar; y florecían por los cinco
continentes iniciativas apostólicas,
entre las que se contaban escuelas,
universidades y centros de
promoción social. Los escritos del
Siervo de Dios, que han alcanzado
una difusión de casi seis millones de
ejemplares, se consideran ya obras
clásicas de espiritualidad.

La fama de santidad, de la que
Josemaría Escrivá gozó ya en vida, se
extendió después de su muerte, hasta
el punto de que, en muchas naciones,



puede considerarse ya una auténtica
manifestación de devoción popular.
La Causa de Canonización fue
introducida en Roma el 19 de febrero
de 1981. Se instruyeron dos Procesos
Cognicionales aeque principales , uno
en Madrid y otro en Roma, que se
concluyeron, respectivamente, el 26
de junio de 1984 y el 8 de noviembre
de 1986. Después, fue estudiada en la
Congregación de las Causas de los
Santos; primero, en el Congreso de
Consultores, celebrado el 19 de
septiembre de 1989, bajo la
presidencia del Promotor General de
la Fe, Revmo. Mons. Antonio Petti;
luego, el día 20 de marzo de 1990, en
la Congregación Ordinaria de
Cardenales y Obispos, en la que actúa
como Ponente el Emmo. Card.
Edouard Gagnon. Y en las dos
reuniones, se dio una respuesta
afirmativa a la pregunta sobre el
ejercicio heroico de las virtudes del
Siervo de Dios. (…)



El Santo Padre ha dispuesto que este
Decreto se haga público y sea
incluido en las actas de la
Congregación de las Causas de los
Santos.

Dado en Roma, el día 9 de abril del
Año del Señor 1990.

Angelus Card. Felici, Praefectus

Eduardus Nowak, Archiep. tit.
Lunensis, a Secretis Decreto
pontificio por el que se reconoce
un milagro atribuido al Venerable
siervo de Dios Josemaría Escrivá
de Balaguer

El Venerable Josemaría Escrivá de
Balaguer nació en Barbastro
(España) el 9 de enero de 1902. Su
carisma eclesial específico consiste
en la vigorosa proclamación de la
radicalidad de la vocación bautismal
en cuanto vocación a la santidad. El 2
de octubre de 1928, movido por Dios,
fundó el Opus Dei; poco después, el



14 de febrero de 1930, entendió, con
la gracia de Dios, que el Opus Dei
debía desarrollar su apostolado
también entre las mujeres, y, el 14 de
febrero de 1943, también movido por
Dios, fundó la Sociedad Sacerdotal de
la Santa Cruz. (…)

A su muerte (…) decenas de millares
de favores, espirituales y materiales,
algunos de ellos patentemente
extraordinarios, vinieron enseguida
a confirmar la extensión de su fama
de santidad y su poder de intercesión
ante Dios. Entre las curaciones
prodigiosas que se le atribuyen,
destaca la de Sor Concepción Boullón
Rubio, Carmelita de la Caridad, de 70
años: cuando se encontraba en
trance de muerte inmediata, una
noche de junio de 1976, como
resultado de las invocaciones
dirigidas al Siervo de Dios, curó de
modo repentino, y con efecto total y
permanente, de una enfermedad
cuyo diagnóstico ha sido fijado por la



Consulta Médica de la Congregación
para las Causas de los Santos como
Lipocalcinogranulomatosis tumoral
en sujeto de raza blanca con
localizaciones múltiples dolientes e
invalidantes, con volumen máximo
de una naranja en el hombro
izquierdo. A esta enfermedad se
añadía una patología concomitante,
diagnosticada por la Consulta Médica
en los siguientes términos: Estado
caquéctico en paciente con úlcera
gástrica y hernia de hiato complicada
por una grave anemia hipocrómica.
En el momento en que
desaparecieron las tumefacciones,
esta segunda enfermedad mejoró,
también de modo repentino e
inexplicable, hasta desaparecer
definitivamente. La misma Consulta
ha establecido que el pronóstico era
gravemente infausto quoad vitam y 
quoad valetudinem .

Sobre esta curación prodigiosa se
instruyó en la Curia Arzobispal de



Madrid, del 21 de enero al 3 de abril
de 1982, un Proceso Cognicional, que
recibió el decreto de validez de la
Congregación para las Causas de los
Santos el 20 de noviembre de 1984.

De acuerdo con lo que prescribe el
derecho, el caso fue sometido en
primer lugar al examen de la
Consulta Médica ya citada, que, en la
reunión del 30 de junio de 1990,
concluyó unánimemente que la
curación de Sor Concepción Boullón
Rubio no es explicable por causas
naturales.

El estudio de la curación pasó luego a
la discusión teológica: en un primer
momento, en el Congreso Peculiar de
los Consultores Teólogos, que tuvo
lugar el 14 de julio de 1990 bajo la
dirección del Rvdmo. Mons. Antonio
Petti, Promotor General de la Fe;
después, el 18 de junio de 1991, en la
Congregación Ordinaria de
Cardenales y Obispos, reunida en el



Palacio Apostólico, en la que actuó
como Ponente el Emmo. y Rvdmo.
Card. Edouard Gagnon. Los dos
organismos dieron respuesta positiva
unánime a la cuestión de la
consistencia del milagro y de su
atribución al Venerable Josemaría
Escrivá de Balaguer.

El Sumo Pontífice Juan Pablo II,
después de haber recibido del
Cardenal Prefecto abajo firmante
una detallada y fiel relación de todo
lo que se acaba de exponer,
acogiendo y ratificando los votos de
la Congregación, ordenó que se
extendiese el Decreto sobre la
antedicha curación prodigiosa.

Cumplida esa disposición y
convocados en la fecha de hoy el
Cardenal Prefecto, el Ponente de la
Causa, el infrascrito Secretario y
otros según costumbre, el Santo
Padre ha declarado en presencia de
los asistentes: Constan las pruebas del



milagro obrado por Dios a través de
la intercesión de su Venerable Siervo
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Sacerdote, Fundador de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz y del
Opus Dei, es decir, de la curación
instantánea, perfecta y permanente de
Sor Concepción Boullón Rubio,
Carmelita de la Caridad, de
lipocalcinogranulomatosis tumoral en
sujeto de raza blanca con
localizaciones múltiples dolientes e
invalidantes, con volumen máximo de
una naranja en el hombro izquierdo,-
y de estado caquéctico en paciente con
úlcera gástrica y hernia de hiato
complicada por una grave anemia
hipocrómica .

El Santo Padre ha dispuesto que este
Decreto se haga público y sea
incluido en las actas de la
Congregación para las Causas de los
Santos.

Dado en Roma, el 6 de julio de 1991.



Angelus Card. Fellici, Praefectus

Eduardus Nowak, Archiep. tit. de
Lunensis, a Secretis

Beatificación del Fundador del
Opus Dei Culminado el proceso de
beatificación, el 17 de mayo de 1992,
ante unos 300.000 peregrinos llegados
de todo el mundo, y en el curso de una
solemne celebración litúrgica en la
plaza de San Pedro de Roma, el Papa
Juan Pablo II beatificó al Fundador del
Opus Dei, Josemaría Escrivá de
Balaguer, junto a la religiosa
canosiana sudanesa Josefina Bakhita.
Juan Pablo II, Breve apostólico “Ad
perpetuam memoriam”,
Beatificación del Venerable Siervo
de Dios Josemaría Escrivá de
Balaguer, Sacerdote, Fundador del
Opus Dei, 17 de mayo de 1992

(…) El Fundador del Opus Dei
percibió con claridad la ilimitada
virtualidad apostólica que se
desprende de la vida común de los



fieles, mediante el empeño por
santificar el trabajo y el conjunto de
las actividades ordinarias. De ahí su
insistencia en la necesidad de fundir
en armónica unidad de vida la
oración, el trabajo y el apostolado:
“hay una única vida, hecha de carne
y espíritu, y ésa es la que tiene que
ser -en el alma y en el cuerpo- santa y
llena de Dios … Necesita nuestra
época devolver -a la materia y a las
situaciones que parecen más
vulgares- su noble y original sentido,
ponerlas al servicio del Reino de
Dios” ( Conversaciones , n. 114).

El Venerable Josemaría Escrivá,
nacido en Barbastro (España) el 9 de
enero de 1902, fue ordenado
sacerdote el 28 de marzo de 1925 y el
2 de octubre de 1928 fundó en
Madrid el Opus Dei; el 14 de febrero
de 1930 comprendió que debía
extender su apostolado también
entre las mujeres. En el fiel
cumplimiento de su tarea, llevó a



sacerdotes y laicos, hombres y
mujeres de toda condición, a
encontrar en las ocupaciones
cotidianas el ámbito de la propia
corresponsabilidad en la misión de la
Iglesia, con plenitud de dedicación a
Dios en las circunstancias ordinarias
de la vida secular. “¡Se han abierto
los caminos divinos de la tierra!”,
exclamaba ( Es Cristo que pasa , n.
21): no se limitó en la práctica a
describir las perspectivas pastorales
que se abrían con ese empeño
capilar de evangelización, sino que lo
configuró como realidad
perteneciente a la naturaleza estable
y orgánica de la Iglesia. (…)

La notable fama de santidad, de que
gozó en vida, se consolidó con
extraordinario vigor después de su
muerte. En 1981, el Vicario General
de la diócesis de Roma, Card. Ugo
Poletti, dio inicio a la Causa de
Canonización del Siervo de Dios.
Después de la celebración de dos



Procesos Cognicionales sobre la vida
y virtudes, uno en Roma y otro en
Madrd, se procedió a la discusión
sobre la heroicidad de las virtudes. El
correspondiente decreto fue
emanado el 9 de abril de 1990.

Entre los numerosos prodigios
atribuidos al Siervo de Dios, fue
elegida la curación milagrosa de una
religiosa, sucedida en 1976 y sobre la
cual se instruyó un Proceso
Cognicional en 1982. Sometido el
caso a los exámenes de rigor, el 6 de
julio de 1991 fue promulgado el
decreto super miro .

Llegamos así a establecer que el rito
de la Beatificación tuviera lugar el 17
de mayo de 1992.

Hoy, pues, en Toma, en la Plaza de
San Pedro, en el curso de la solemne
celebración litúrgica, hemos
pronunciado la siguiente fórmula:



“Nos, acogiendo el deseo de nuestros
hermanos Camillo Ruini, Nuestro
Vicario para la ciudad de Roma, y
Pietro Giacomo Nonis, Obispo de
Vicenza, así como de otros muchos
Hermanos en el Episcopado, y de
numerosos fieles, después de haber
escuchado el parecer de la
Congregación para las Causas de los
Santos, con Nuestra Autoridad
Apostólica declaramos que los
Venerables Siervos de Dios Josemaría
Escrivá de Balaguer, sacerdote,
Fundador del Opus Dei, y Josefina
Bakhita, virgen, Hija de la Caridad,
Canosiana, de ahora en adelante
pueden ser llamados Beatos, y se
podrá celebrar su fiesta, en los
lugares y en el modo establecido por
el derecho, cada año, en el día de su
nacimiento al cielo: el 26 de junio
para Josemaría Escrivá de Balaguer,
y el 8 de febrero para Josefina
Bakhita.



En el nombre del Padre, y del Hijo, y
del Espíritu Santo.”

Todo cuanto hemos decretado por la
presente carta, queremos que sea
estable ahora y en el futuro, no
obstante cualquier otra cosa en
contrario.

Dado en Roma, junto a San Pedro, y
sellado con el anillo del Pescador, el
17 de mayo de 1992, año
decimocuarto de Nuestro
Pontificado.

Homilía del Santo Padre Juan
Pablo II en la Misa de beatificación
del Fundador del Opus Dei y de
Josefina Bakhita, religiosa
canosiana, Plaza de San Pedro, 17-
V-1992

(…) Hoy se nos ofrece la ocasión de
fijar una vez más nuestra mirada en
esta vía de salvación: el camino hacia
la santidad, y reflexionar sobre las
figuras de dos personas que, de



ahora en adelante, llamaremos
Beatas: Josemaría Escrivá de
Balaguer, sacerdote, Fundador del
Opus Dei, y Josefina Bakhita, Hija de
la Caridad, Canosiana. (…)

3. Josemaría Escrivá de Balaguer,
nacido en el seno de una familia
profundamente cristiana, ya en la
adolescencia percibió la llamada de
Dios a una vida de mayor entrega.
Pocos años después de ser ordenado
sacerdote dio inicio a la misión
fundacional a la que dedicaría 47
años de amorosa e infatigable
solicitud en favor de los sacerdotes y
laicos de lo que hoy es la Prelatura
del Opus Dei.

La vida espiritual y apostólica del
nuevo Beato es- tuvo fundamentada
en saberse, por la fe, hijo de Dios en
Cristo. De esta fe se alimentaba su
amor al Señor, su ímpetu
evangelizador, su alegría constante,
incluso en las grandes pruebas y



dificultades que hubo de superar.
«Tener la cruz es encontrar la
felicidad, la alegría -nos dice en una
de sus Meditaciones- tener la cruz es
identificarse con Cristo, es ser Cristo
y, por eso, ser hijo de Dios.»

Con sobrenatural intuición, el Beato
Josemaría predicó incansablemente
la llamada universal a la santidad y
al apostolado. Cristo convoca a todos
a santificarse en la realidad de la
vida cotidiana; por ello, el trabajo es
también medio de santificación
personal y de apostolado cuando se
vive en unión con Jesucristo, pues el
Hijo de Dios, al encarnarse, se ha
unido en cierto modo a toda la
realidad del hombre y a toda la
creación (cfr Dominum et
vivificantem 50). En una sociedad en
la que el afán desenfrenado de
poseer cosas materiales las convierte
en un ídolo y motivo de aleja- miento
de Dios, el nuevo Beato nos recuerda
que estas mismas realidades,



criaturas de Dios y del ingenio
humano, si se usan rectamente para
gloria del Creador y al servicio de los
hermanos, pueden ser camino para
el encuentro de los hombres con
Cristo. «Todas las cosas de la tierra -
enseñaba- también las actividades
terrenas y temporales de los
hombres, han de ser llevadas a
Dios» (Carta del 19 de marzo de
1954).

«Bendeciré tu nombre por siempre
jamás, Dios mío, mi rey.» Esta
aclamación que hemos hecho en el
salmo responsorial es como el
compendio de la vida espiritual del
Beato Josemaría. Su gran amor a
Cristo, por quien se siente fascinado,
le lleva a consagrarse para siempre a
Él y a participar en el misterio de su
Pasión y Resurrección. Al mismo
tiempo, su amor filial a la Virgen
María le inclina a imitar sus virtudes.
«Bendeciré tu nombre por siempre
jamás»: he aquí el himno que



brotaba espontáneamente de su
alma y que le impulsaba a ofrecer a
Dios todo lo suyo y cuanto le
rodeaba. En efecto, su vida se reviste
de humanismo cristiano con el sello
inconfundible de la bondad, la
mansedumbre de corazón, el
sufrimiento escondido con el que
Dios purifica y santifica a sus
elegidos.

4. La actualidad y transcendencia de
su mensaje espiritual,
profundamente enraizado en el
Evangelio, son evidentes, como lo
muestra también la fecundidad con
la que Dios ha bendecido la vida y
obra de Josemaría Escrivá. Su tierra
natal, España, se honra con este hijo
suyo, sacerdote ejemplar, que supo
abrir nuevos horizontes apostólicos a
la acción misionera y evangeliza-
dora. Que esta gozosa celebración
sea ocasión propicia que aliente a
todos los miembros de la Prelatura
del Opus De¡ a una mayor entrega, en



su respuesta a la llamada a la
santificación y a una más generosa
participación en la vida eclesial,
siendo siempre testigos de los
genuinos valores evangélicos, lo cual
se traduzca en un ilusionado
dinamismo apostólico, con particular
atención hacia los más pobres y
necesitados. (…)

Oraciones para la Misa en honor
del Beato Josemaría Escrivá
Colecta. Señor y Dios nuestro, que
elegiste al beato Josemaría,
presbítero, para anunciar en la
Iglesia la vocación universal a la
santidad y al apostolado:
concédenos, por su intercesión y su
ejemplo, que, realizando fielmente el
trabajo cotidiano según el Espíritu de
Cristo, seamos configurados a tu Hijo
y, en unión con la santísima Virgen
María, sirvamos con ardiente amor a
la obra de la Redención. Por nuestro
Señor Jesucristo…



Oración sobre las ofrendas . Recibe,
Padre santo, estos dones, que te
ofrecemos en la conmemoración del
beato Josemaría; concédenos que,
por esta renovación sacramental del
sacrificio de la cruz, sean
santificadas todas nuestras obras.
Por Jesucristo nuestro Señor.

Oración después de la comunión.
Concédenos, Señor, que este
sacramento que hemos recibido en la
conmemoración del beato Josemaría
fortalezca en nosotros el espíritu de
hijos adoptivos, y que, cumpliendo tu
voluntad en todo, recorramos con
alegría el camino de nuestra
vocación. Por Jesucristo nuestro
Señor.

Simposio teológico sobre el Beato
Josemaría

Como culminación de los
acontecimeintos vividos en torno a la
Beatificación de Josemaría Escrivá, la
actual Univerisad -entonces Ateneo



Romano- de la Santa Cruz organizó
en Roma, entre el 12 y el 14 de
octubre de 1993, un Simposio
teológico de estudio en torno a las
enseñanzas del Beato Josemaría
Escrivá. El Simposio puso de
manifiesto el gran interés científico
que presenta el estudio de su
pensamiento. Juan Pablo II recibió en
audiencia a los participantes en
dicho simposio. Reproducimos parte
de su alocución, así como algunos
fragmentos de las reflexiones
ofrecidas al simposio por el Cardenal
Ratzinger, que enmarcan
oportunamente los trabajos
realizados esos días. Estas dos
intervenciones y el resto de trabajos
del simposio se pueden encontrar en
el volumen “Santidad y mundo. Actas
del Simposio teológico de estudio en
torno a las enseñanzas del Beato
Josemaría Escrivá”, Pamplona, 1994.

Alocución de Su Santidad Juan
Pablo II a los participantes el



Simposio teológico de estudio en
torno a las enseñanzas del Beato
Josemaría, 14 de octubre de 1993

(…) La historia de la Iglesia y del
mundo se desarrolla bajo la acción
del Espíritu Santo, que, con la
colaboración libre de los hombres,
dirige todos los acontecimientos
hacia la realización del plan salvífico
de Dios Padre. Manifestación
evidente de esta Providencia divina
es la presencia constante a lo largo
de los siglos de hombres y mujeres,
fieles a Cristo, que iluminan con su
vida y su mensaje las diversas épocas
de la historia. Entre estas figuras
insignes ocupa un lugar destacado el
beato Josemaría Escrivá, que, como
subrayé el día solemne de su
beatificación, recordó al mundo
contemporáneo la llamada universal
a la santidad y el valor cristiano que
puede adquirir el trabajo
profesional, en las circunstancias
ordinarias de cada uno (…)



La profunda conciencia que la Iglesia
actual tiene de estar al servicio de
una redención que atañe a todas las
dimensiones de la existencia
humana, fue preparada, bajo la guía
del Espíritu Santo, por un progreso
intelectual y espiritual gradual. El
mensaje del beato Josemaría, al que
habéis dedicado las jornadas de
vuestro congreso, constituye uno de
los impulsos carismáticos más
significativos en esa dirección,
partiendo precisamente de una
singular toma de conciencia de la
fuerza universal de irradiación que
posee la gracia del Redentor. En una
de sus homilías, el Fundador del
Opus Dei afirmaba: “No hay nada
que pueda ser ajeno al afán de Cristo.
Hablando con profundidad teológica
(…) no se puede decir que haya
realidades -buenas, nobles, y aun
indiferentes- que sean
exclusivamente profanas, una vez
que el Verbo de Dios ha fijado su
morada entre los hijos de los



hombres, ha tenido hambre y sed, ha
trabajado con sus manos, ha
conocido la amistad y la obediencia,
ha experimentado el dolor y la
muerte” ( Es Cristo que pasa , n. 112).

Sobre la base de esta honda
convicción, el beato Josemaría invitó
a los hombres y a las mujeres de las
más diversas condiciones sociales a
santificarse y a cooperar en la
santificación de los demás,
santificando la vida ordinaria. En su
actividad sacerdotal percibía a fondo
el valor de toda alma y el poder que
tiene el Evangelio de iluminar las
conciencias y suscitar un serio
compromiso cristiano en la defensa
de la persona y de su dignidad. En 
Camino , el beato escribía: “Estas
crisis mundiales son crisis de santos.
- Dios quiere un puñado de hombres
"suyos" en cada actividad humana. -
Después... "pax Christi in regno
Christi" - la paz de Cristo en el reino
de Cristo” ( Camino , n. 301).



¡Cuánta fuerza tiene esta doctrina
ante la labor ardua y, al mismo
tiempo, atractiva de la nueva
evangelización, a la que toda la
Iglesia está llamada! En vuestro
congreso habéis tenido la
oportunidad de reflexionar en los
diversos aspectos de esta enseñanza
espiritual. Os invito a continuar en
esta obra, porque Josemaría Escrivá
de Balaguer, como otras grandes
figuras de la historia contemporánea
de la Iglesia, también puede ser
fuente de inspiración para el
pensamiento teológico. En efecto, la
investigación teológica, que lleva a
cabo una mediación imprescindible
en las relaciones entre la fe y la
cultura, progresa y se enriquece
acudiendo a la fuente del Evangelio,
bajo el impulso y la experiencia de
los grandes testigos del cristianismo.
Y el beato Josemaría es, sin duda, uno
de éstos.



Por otra parte, no podemos olvidar
que la importancia de la figura del
beato Josemaría Escrivá no sólo
deriva de su mensaje, sino también
de la realidad apostólica que inició.
En los sesenta y cinco años
transcurridos desde su fundación, la
Prelatura del Opus Dei, unidad
indisoluble de sacerdotes y laicos, ha
contribuido a hacer resonar en
muchos ambientes el anuncia
salvador de Cristo. Como Pastor de la
Iglesia universal me llegan los ecos
de ese apostolado, en le que animo a
perseverar a todos los miembros de
la Prelatura del Opus Dei, en fiel
continuidad con el espíritu de
servicio a la Iglesia que siempre
inspiró la vida de su Fundador.

Con estos sentimientos, invoco sobre
todos la abundancia de los dones
celestiales, en prenda de los cuales os
imparto de corazón mi bendición a
vosotros y a cuantos se inspiran en



las enseñanzas y los ejemplos del
beato Josemaría Escrivá de Balaguer.

Mensaje inaugural a los
participantes en el simposio del
Cardenal Joseph Ratzinger,
Prefecto de la Congregación para
la Doctrina de la Fe

(…) Resulta oportuno, e incluso
necesario, que en cuanto teólogos
escuchemos la palabra de los santos
para descubrir su mensaje: un
mensaje multiforme, por cuanto los
santos son muchos y cada uno ha
recibido su carisma particular; y al
mismo tiempo unitario, porque los
santos remiten al único Cristo, al que
se unen y cuya riqueza nos ayudan a
penetrar. En esta sinfonía múltiple y
unitaria, en la que, como diría
Möhler, consiste la tradición
cristiana, ¿qué acento lleva consigo
el beato Josemaría Escrivá?, ¿qué
impulso recibe a su luz la Teología?
No me corresponde responder ahora



a estas preguntas: los relatores del
Congreso aportarán sus personales
reflexiones, a las que se sumarán las
de cuantos, participando del espíritu
del beato Josemaría Escrivá y en
conexión con su mensaje, se
dediquen, con el pasar de los años, a
la enseñanza y a la investigación
teológica.

Con todo, existe una realidad que
salta a la vista en cuanto uno se
acerca a la vida de Mons. Escrivá de
Balaguer o entra en contacto con sus
escritos: un sentido muy vivo de la
presencia de Cristo. “Enciende tu fe. -
No es Cristo una figura que pasó. No
es un recuerdo que se pierde en la
historia. ¡Vive!: "Jesus Christus heri
et hodie: ipse et in sæcula!" - dice San
Pablo - ¡Jesucristo ayer y hoy y
siempre!” ( Camino , n. 584). Este
Cristo vivo es además un Cristo
cercano, un Cristo en el que el poder
y la majestad de Dios se tornan



presentes a través de las cosas
humanas, simples, ordinarias.

Se puede, pues, hablar, en relación
con el beato Josemaría Escrivá, de un
cristocentrismo acentuado y
singular, en el que la contemplación
de la vida terrena de Jesús y la
contemplación de su presencia viva
en la Eucaristía conducen al
descubrimiento de Dios y a la
iluminación, a partir de Dios, de las
circunstancias del vivir cotidiano (…)

Dos consecuencias se desprenden de
esta consideración de la vida de
Jesús, del misterio profundo de la
realidad de un Dios que no sólo se ha
hecho hombre, sino que ha asumido
la condición humana, haciéndose en
todo igual a nosotros, excepto en el
pecado (cfr. Heb 4, 5). Ante todo la
llamada universal a la santidad, a
cuya proclamación el beato
Josemaría contribuyó notablemente,
como recordaba Juan Pablo II en su



solemne homilía durante la Misa de
beatificación. Pero también, para
consistencia a esta llamada, el
reconocimiento de que a la santidad
se llega, bajo la acción del Espíritu
Santo, a través de la vida cotidiana.
La santidad consiste en esto: en vivir
la vida cotidiana con la mirada fija
en Dios; en plasmar nuestras
acciones a la luz del Evangelio y del
espíritu de la fe. Toda una
comprensión teológica del mundo y
de la historia deriva de este núcleo,
como atestiguan, de modo preciso e
incisivo, muchos textos del beato
Escrivá (…)

(Texto incluido en "Fuentes para la
Historia del Opus Dei" de Federico
M. Requena y Javier Sesé publicado
en Editorial Ariel)



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/fama-de-
santidad-y-beatificacion-del-fundador-

del-opus-dei-1975-1992/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/fama-de-santidad-y-beatificacion-del-fundador-del-opus-dei-1975-1992/
https://opusdei.org/es-es/article/fama-de-santidad-y-beatificacion-del-fundador-del-opus-dei-1975-1992/
https://opusdei.org/es-es/article/fama-de-santidad-y-beatificacion-del-fundador-del-opus-dei-1975-1992/
https://opusdei.org/es-es/article/fama-de-santidad-y-beatificacion-del-fundador-del-opus-dei-1975-1992/

	Fama de santidad y Beatificación del Fundador del Opus Dei (1975-1992)

