opusdei.org

Extracto del libro
“Vivir la Santa
Misa”, de Mons.
Echevarria, prelado
del Opus Dei

02/02/2010

Ed. Rialp (febrero, 2010)

En la Comunioén, Cristo se da como
alimento del alma. «jOh Pan vivo que
das vida al hombre!», se reza en el
Adoro te devote; y se afiade: «Concede
a mi alma que de ti viva y que
siempre saboree tu dulzura»[1].



Con la Sagrada Comunion el alma se
une intimamente a Cristo y —con
Cristo— al Padre y al Espiritu
santificador. A este propdsito,
Benedicto XVI comenta que «en la
Eucaristia la adoracion debe llegar a
ser union. Con la celebracion
eucaristica nos encontramos en
aquella "hora" de Jesus, de la que
habla el evangelio de San Juan.
Mediante la Eucaristia, esta "hora"
suya se convierte en nuestra hora, su
presencia en medio de nosotros»[2].
Por eso, el Concilio Vaticano II
exhorta: «Se recomienda
especialmente la participacion mas
perfecta en la Misa, que consiste en
que los fieles, después de la
comunion del sacerdote, reciban del
mismo sacrificio el Cuerpo del
Sefior»[3]. Animémonos, cuando
tenemos a Cristo en nosotros con su
presencia real, a tratarle con piedad
y con recia ternura de amor. Son
muy adecuadas las palabras del
Salmo: quid retribuam Domino pro



omnibus, quee retribuet mihi? (Sal
116, 12); ;como pagaré al Sefior todo
el bien que me ha dado?
Comparemos lo que sucede: El se nos
entrega del todo; en su omnipotencia
y en su amor infinito no cabe mayor
exceso. En cambio, de nuestra parte,
jcuantas resistencias para
corresponder con entera
generosidad!

Para alcanzar el mayor fruto posible
de la Comunion, hemos de
esmerarnos en la preparacion tanto
remota como proxima. San
Josemaria ensefiaba y animaba a
buscar la presencia de Dios durante
el trabajo, a conservar el
recogimiento en las horas que
preceden a la Misa, a cuidar
intensamente los tiempos de oracidn,
a esmerarnos en la celebracion o en
la asistencia al Santo Sacrificio. Como
consecuencia de una actuacion en
esa linea, el pensamiento se ird con
frecuencia al Sacrificio del Altar que



hemos celebrado o en el que hemos
participado, y desearemos
acompaiiarle en todos los Sagrarios
del mundo.

El celebrante comienza recordando a
los asistentes su dignidad de hijos de
Dios y les exhorta a rezar la oracion
dominical. «Jesus es el Camino, el
Mediador; en Fl, todo; fuera de El,
nada. En Cristo, ensefiados por El,
nos atrevemos a llamar Padre
Nuestro al Todopoderoso: el que hizo
el cielo y la tierra es ese Padre
entrafiable que espera que volvamos
a El continuamente, cada uno como
un nuevo y constante hijo
prodigo»[4].

A diario tendriamos que redescubrir
la admirable realidad de nuestra
filiacion divina: algo tan grande y de
tanto esplendor, que «causa estupor
a los angeles, admiracion al cielo y
turbacion a la tierra»[5]. Dios es
nuestro Padre, y nosotros somos



hijos suyos; hijos tanto mas queridos
cuanto mas nos asemejamos al
Unigénito (cfr. Ef 1, 5; Rm 8, 29). «Hay
que ser conscientes de esa raiz
divina, que esta injertada en nuestra
vida, y actuar en consecuencia»[6].
Con otras palabras: tratemos de
luchar con alegria para
comportarnos como hijos de Dios las
veinticuatro horas del dia, sin
admitir fracturas ni divisiones en
nuestra existencia, con plena unidad
de vida.

Roguemos humildemente al Paraclito
que nos conceda la gracia de no
acostumbrarnos a ser, a obrar, a
llamarnos con este nombre santisimo
de hijos de Dios. Decidamonos a
fomentar el espiritu de filiacion
divina, considerando con mucha
frecuencia esta verdad: jsoy hijo de
Dios, en Cristo, por el Espiritu Santo!
Pensar y actuar de esta manera,
moverse habitualmente con la
seguridad de saberse hijo muy



amado del Padre celestial, «no
entrafla arrogancia, sino fe;
proclamar lo que has recibido —
escribe San Ambrosio— no supone
soberbia, sino devocion. Levanta,
pues, la mirada al Padre que te
engendro por el Bautismo, al Padre
que te redimio por el Hijo, y di: Padre
nuestro»[7].

Dios nos urge a ser imitadores suyos,
como hijos queridisimos (Ef 5, 1); pero
El es el Santo por excelencia; nos
anima, por tanto, a cultivar un
ardiente afan de santidad. Por eso
decimos: santificado sea tu nombre.
Comenta San Juan Crisostomo que
"santificado” significa aqui
"glorificado": «Concédenos —viene a
manifestar el Sefior— que vivamos
con tal pureza, que todos te
glorifiquen por nosotros (...). Que
nuestra vida sea tan intachable en
todo, que cuantos la miren refieran
la gloria de ella al Sefior»[8].



Si permitimos que Dios obre en
nosotros, nos veremos realmente
capaces de revolucionar —con su
gracia— este mundo nuestro, como
han hecho siempre los santos. Para
reconducir todas las cosas a Dios, se
requiere que nos comportemos en
todos los momentos como personas
que se esfuerzan por reflejar a Cristo
en su conducta, a impulsos del
Espiritu Santo. Este afan se resume
en lo que expresamos en el
Padrenuestro: «El cristiano pide a
Dios que sea santificado en sus hijos
de adopcidn, asi como también en
todos los que no han recibido su
revelacion, convencido de que
mediante la santidad Dios salva a la
creacion entera»[9].

Venga a nosotros tu reino. Otro modo
de manifestar el deseo de que el
Nombre de Dios sea santificado en
todas las criaturas. Ya ahora reina en
las almas por la gracia, pero sdlo al
fin del mundo, cuando Jesucristo



retorne gloriosamente para tomar
posesion definitiva del reino que
conquisto en la Cruz, Dios sera todo
en todos (1 Cor 15, 28). Esta ansia
santa del advenimiento de Nuestro
Sefior, tan vivo en la primitiva Iglesia
(cfr. 2 Pe 3, 9-10; Ap 22, 20), «<no
aparta [a los creyentes] de su mision
diaria en el mundo; al contrario, los
compromete aun mas»[10].

Hasta que llegue el momento en que
Cristo entregue el reino a Dios Padre
(cfr. 1 Cor 15, 24), a los cristianos nos
concierne la responsabilidad de
preparar su venida gloriosa con
nuestro trabajo. Hemos de afrontar
cada tarea con el convencimiento de
que "eso" sirve para la edificacion del
reino de Dios, o para obstaculizarlo.
Por tanto, renovemos nuestro afan
de empefarnos con lealtad en la
construccion del Reino, y
ponderemos hasta qué punto
valoramos el cumplimiento de los
diferentes deberes, también los mas



pequenos, seguros de que no hay
materia sin importancia para quien
de verdad ama a Dios.

Hdagase tu Voluntad en la tierra como
en el cielo. Al rogar con estos
términos, pedimos a Dios: «Asi como
se cumple tu Voluntad en los angeles,
que estan en los cielos (...), sin que
ningun error oscurezca su sabiduria,
ni miseria alguna impida su
bienaventuranza, asi se cumpla en
los santos que estan en la tierra»[11].
Mientras nos encontramos aqui
abajo, nadie se halla confirmado en
gracia: siempre serd preciso «luchar,
por amor, hasta el ultimo
instante»[12], tratando de
identificarnos mas y mas con la
Voluntad Santisima de Dios.

Esta ultima peticion de la primera
parte del Padrenuestro supone, por
tanto, un reconocimiento implicito
de la necesidad de no cejar en el
combate de la santidad, una



invitacion a recomenzar cada
jornada con garbo, un recuerdo de
que solo las sucesivas conversiones,
bajo el impulso de la gracia, nos
conduciran a la plenitud de la
filiacion divina en Cristo.

Somos criaturas menesterosas.
Necesitamos asirnos con fuerza de la
mano de Dios, repitiendo —con
diferentes expresiones— unas
palabras frecuentemente recordadas
en el Evangelio: Domine, adiuva me!
(Mt 15, 25), Sefior, ayadame. Por eso
se nos invita a recurrir a su auxilio,
en la Misa y también cada vez que
rezamos el Padrenuestro: danos hoy
nuestro pan de cada dia.

Todo lo que precisamos durante la
existencia terrena se halla contenido
en esta peticion: lo necesario para la
vida corporal —el alimento, la salud,
el vestido, los instrumentos
materiales— y la ayuda para tener
garray eficacia apostdlica en el trato



con las almas. Por eso, si, ademas de
orar con el Padrenuestro, ponemos
los medios humanos a nuestro
alcance —comenzando por el trabajo
—, hemos de estar seguros de que
nuestro Padre Dios se encargara de
proporcionarnos todo lo necesario.
Contamos, a propdsito de esta
realidad, con unas palabras de un
sacerdote ejemplar que lo
experimento en su vida con mucha
frecuencia: «Las obras en servicio de
Dios nunca se pierden por falta de
dinero: se pierden por falta de
espiritu»[13].

Pero la confianza en la Providencia
divina va enteramente refiida con el
desasosiego ante el porvenir y con el
desordenado afan de bienes
temporales. Comentando esta
peticion del Padrenuestro, muchos
Padres y escritores eclesiasticos
explican que «cuando en la oracion
del Sefior decimos "hoy", se nos
ensefia a preocuparnos solo del dia



que pasa, no a hacer previsiones
para toda la vida, de modo que
nuestro &nimo no se quede enredado
en las preocupaciones del
futuro»[14]. Por eso el Sefior
advierte: no os preocupéis por el
manana, porque el maniana traera su
propia preocupacion. A cada dia le
basta su contrariedad (Mt 6, 34). Con
la invitacion a abandonarse
plenamente en Dios, se nos ensefia
que todos los cristianos hemos de
amar y practicar la pobreza de
espiritu. Detengamonos en un
examen personal, para considerar
como cuidamos esta virtud que
Nuestro Sefior abrazd desde la cuna
hasta la Cruz, y con qué alegria
acogemos sus consecuencias
concretas —cualesquiera que sean—
en nuestra existencia personal. De
este modo «evitaremos la triste
esclavitud en la que caen tantos,
porque olvidan su condicion de hijos
de Dios, afanados por un mafiana o



por un después que quiza ni siquiera
veran»[15].

Como no solo de pan vivira el hombre,
sino de toda palabra que procede de la
boca de Dios (Mt 4, 4), en el alimento
que Jesus nos insta a pedir se incluye
también el que sustenta a la
inteligencia. «El verdadero pan es el
que nutre al hombre verdadero,
hecho a imagen de Dios; y el que se
alimenta de ese pan se hace también
semejante al Creador. ;Qué hay, en
efecto, mas apto para alimentar el
alma que el Verbo? ;Qué mas
precioso que la Sabiduria divina,
para el espiritu de quien la puede
comprender? ;Qué hay mas
conveniente para una naturaleza
racional que la Verdad?»[16]. Dios
nos ha comunicado esa Verdad
mediante los profetas y, sobre todo,
mediante el envio al mundo de su
Unigénito (cfr. Hb 1, 1-4), el Verbo
encarnado, que ha confiado a la
Iglesia la doctrina salvadora. La



palabra de Dios contiene el pan
supersustancial (cfr. Mt 6, 11), que
nutre las inteligencias de los
cristianos. «L.o que yo 0s eXxpongo —
explicaba San Agustin a los fieles—
es pan de cada dia; pan de cada dia
es el escuchar cotidianamente las
lecturas en la Iglesia; pan de cada dia
es también el oir y cantar himnos.
Cosas todas que son necesarias en
nuestra peregrinacion»[17].

Esta peticion se refiere
eminentemente al alimento
eucaristico, como atestigua la
interpretacion de los Padres de la
Iglesia ya desde los primeros siglos.
«El pan de vida es Cristo —
comentaba San Cipriano—, y este
pan no es de todos, sino nuestro (...),
de los creyentes y de los que le
conocen (...). Este es el pan que
pedimos nos dé cada dia»[18]. San
Ambrosio afiade: «Recibe cada dia lo
que cada dia te beneficia. Vive de tal



modo que merezcas recibirlo
cotidianamente»[19].

Bien nos consta que —en sentido
estricto— nadie se ha de considerar
perfectamente digno de participar en
el banquete eucaristico. Pero se nos
concede la Sagrada Comunidn, no
como un premio a la virtud, sino
como alimento necesario para
mantener y desarrollar la vida
sobrenatural. Por eso la Iglesia, para
comulgar con fruto, solo exige a los
fieles la conciencia limpia de pecado
mortal actual, la recta intencion y
guardar las normas del ayuno
eucaristico[20]. Simultaneamente,
nada mas logico que el esfuerzo por
mostrarnos menos indignos,
acudiendo con frecuencia al
sacramento de la Penitencia, y
disponiéndonos de la mejor manera
para la Comunion. jCuantos aspectos
se encierran aqui para afinar en el
examen personal, para formular —
jornada tras jornada— propasitos de



tratar con mayor delicadeza y carifio
a ese Jesus que se nos entrega,
inerme, en el Santo Sacramento del
Altar!

Cuando nos preparamos para
comulgar, también adquieren gran
relieve las palabras: perdona
nuestras ofensas, como también
nosotros perdonamos a los que nos
ofenden.

iGrande y preciosa es la misericordia
de Dios! Perdona nuestras faltas,
cuando se lo imploramos, sin
acordarse mas de esas ofensas. «El
perdon y la reconciliacion —escribio
Juan Pablo II— son el gran don que
recibié el mundo cuando Jesus,
enviado por el Padre, declaro abierto
"el afio de gracia del Sefior" (Lc 4,
19)»[21]. Mas aun, sale a buscarnos
cuando nos alejamos de El por el
pecado, como el pastor que busca la
oveja extraviada, como el padre que
aguardaba la llegada del hijo prodigo



(cfr. Lc 15, 1-32). Y si, con su gracia y
el recto uso de la libertad, no nos
separamos de El por el pecado,
continua concediéndonos a raudales
su gracia, para que aumentemos
nuestra unién con El.

Cor contritum et humiliatum, Deus,
non despicies! (Sal 50 [51] 19); no
desprecia Dios un corazon contrito y
humillado. Estas palabras acudian
frecuentemente a los labios de San
Josemaria con la fuerza de una
contricion honda y sincera. De este
modo, saboreando el perdon de Dios
Padre, nos dispondremos mejor a
perdonar y a disculpar a quienes —
consciente o inconscientemente—
nos hayan ofendido: «Esfuérzate, si
es preciso, en perdonar siempre a
quienes te ofendan, desde el primer
instante, ya que, por grande que sea
el perjuicio o la ofensa que te hagan,
mas te ha perdonado Dios a ti»[22].
Esta prontitud para el perdon de las
ofensas es una de las mas claras



manifestaciones de «los rasgos
auténticos de los verdaderos hijos del
unico Padre celestial»[23].

Que no anide en nuestro corazon
ninguna barrera que nos separe de
los demas. Saber perdonar, no
guardar rencor ni resentimiento a
quienes nos hayan podido causar un
agravio, resulta requisito
indispensable para que el Sefior nos
perdone a nosotros, y para ponernos
en condiciones de recibirle de modo
digno. «Ese camino se resume en una
unica palabra: amar. Amar es tener
el corazon grande, sentir las
preocupaciones de los que nos
rodean, saber perdonary
comprender: sacrificarse, con
Jesucristo, por las almas todas»[24].

[1] Himno Adoro te devote.

[2] Benedicto XVI, Homilia en la XX
Jornada Mundial de la Juventud, 21-
VIII-2005.



[3] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, n. 55.

[4] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 91.

[5] San Pedro Crisologo, Sermon 67, 1
(CCL 24A, 402).

[6] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 60.

[7] San Ambrosio, Los Sacramentos 'V,
19 (PL 16, 450-451).

[8] San Juan Crisostomo, Homilias
sobre el Evangelio de San Mateo 19, 4
(PG 57, 279).

[9] Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de las Misiones, 23-
V-1999.

[10] Ibid.

[11] San Agustin, Comentario al
Sermon de la Montania VI, 21 (CCL 35,



111). [12] San Josemaria, Palabras del
31-XI1-1971 (AGP, P01 I-1972, p. 58).

[13] San Josemaria, Forja, n. 731.

[14] San Cromacio de Aquileya,
Tratado 28 sobre el Evangelio de San
Mateo V, 2 (CCL 9A, 332).

[15] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 116.

[16] Origenes, Tratado sobre la
oracion XXVII, 2 (PG 11, 506).

[17] San Agustin, Sermon 57, 7 (PL 38,
389-390).

[18] San Cipriano, Tratado sobre la
oracion dominical 18 (CCL 3A, 101).

[19] San Ambrosio, Los sacramentos
V, 25 (PL 16, 452).

[20] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, nn. 1385-1387.



[21] Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de oracion por las
vocaciones, 1-X-1998.

[22] San Josemaria, Camino, n. 452.

[23] Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de oracion por las
vocaciones, 1-X-1998.

[24] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 158.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/extracto-del-
libro-vivir-la-santa-misa-de-mons-
echevarria-prelado-del-opus-dei/
(15/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/extracto-del-libro-vivir-la-santa-misa-de-mons-echevarria-prelado-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/extracto-del-libro-vivir-la-santa-misa-de-mons-echevarria-prelado-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/extracto-del-libro-vivir-la-santa-misa-de-mons-echevarria-prelado-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/extracto-del-libro-vivir-la-santa-misa-de-mons-echevarria-prelado-del-opus-dei/

	Extracto del libro “Vivir la Santa Misa”, de Mons. Echevarría, prelado del Opus Dei

