
opusdei.org

Extracto del libro
“Vivir la Santa
Misa”, de Mons.
Echevarría, prelado
del Opus Dei

02/02/2010

Ed. Rialp (febrero, 2010)

En la Comunión, Cristo se da como
alimento del alma. «¡Oh Pan vivo que
das vida al hombre!», se reza en el 
Adoro te devote; y se añade: «Concede
a mi alma que de ti viva y que
siempre saboree tu dulzura»[1].



Con la Sagrada Comunión el alma se
une íntimamente a Cristo y —con
Cristo— al Padre y al Espíritu
santificador. A este propósito,
Benedicto XVI comenta que «en la
Eucaristía la adoración debe llegar a
ser unión. Con la celebración
eucarística nos encontramos en
aquella "hora" de Jesús, de la que
habla el evangelio de San Juan.
Mediante la Eucaristía, esta "hora"
suya se convierte en nuestra hora, su
presencia en medio de nosotros»[2].
Por eso, el Concilio Vaticano II
exhorta: «Se recomienda
especialmente la participación más
perfecta en la Misa, que consiste en
que los fieles, después de la
comunión del sacerdote, reciban del
mismo sacrificio el Cuerpo del
Señor»[3]. Animémonos, cuando
tenemos a Cristo en nosotros con su
presencia real, a tratarle con piedad
y con recia ternura de amor. Son
muy adecuadas las palabras del
Salmo: quid retribuam Domino pro



omnibus, quæ retribuet mihi? (Sal
116, 12); ¿cómo pagaré al Señor todo
el bien que me ha dado?
Comparemos lo que sucede: Él se nos
entrega del todo; en su omnipotencia
y en su amor infinito no cabe mayor
exceso. En cambio, de nuestra parte,
¡cuántas resistencias para
corresponder con entera
generosidad!

Para alcanzar el mayor fruto posible
de la Comunión, hemos de
esmerarnos en la preparación tanto
remota como próxima. San
Josemaría enseñaba y animaba a
buscar la presencia de Dios durante
el trabajo, a conservar el
recogimiento en las horas que
preceden a la Misa, a cuidar
intensamente los tiempos de oración,
a esmerarnos en la celebración o en
la asistencia al Santo Sacrificio. Como
consecuencia de una actuación en
esa línea, el pensamiento se irá con
frecuencia al Sacrificio del Altar que



hemos celebrado o en el que hemos
participado, y desearemos
acompañarle en todos los Sagrarios
del mundo.

El celebrante comienza recordando a
los asistentes su dignidad de hijos de
Dios y les exhorta a rezar la oración
dominical. «Jesús es el Camino, el
Mediador; en Él, todo; fuera de Él,
nada. En Cristo, enseñados por Él,
nos atrevemos a llamar Padre
Nuestro al Todopoderoso: el que hizo
el cielo y la tierra es ese Padre
entrañable que espera que volvamos
a Él continuamente, cada uno como
un nuevo y constante hijo
pródigo»[4].

A diario tendríamos que redescubrir
la admirable realidad de nuestra
filiación divina: algo tan grande y de
tanto esplendor, que «causa estupor
a los ángeles, admiración al cielo y
turbación a la tierra»[5]. Dios es
nuestro Padre, y nosotros somos



hijos suyos; hijos tanto más queridos
cuanto más nos asemejamos al
Unigénito (cfr. Ef 1, 5; Rm 8, 29). «Hay
que ser conscientes de esa raíz
divina, que está injertada en nuestra
vida, y actuar en consecuencia»[6].
Con otras palabras: tratemos de
luchar con alegría para
comportarnos como hijos de Dios las
veinticuatro horas del día, sin
admitir fracturas ni divisiones en
nuestra existencia, con plena unidad
de vida.

Roguemos humildemente al Paráclito
que nos conceda la gracia de no
acostumbrarnos a ser, a obrar, a
llamarnos con este nombre santísimo
de hijos de Dios. Decidámonos a
fomentar el espíritu de filiación
divina, considerando con mucha
frecuencia esta verdad: ¡soy hijo de
Dios, en Cristo, por el Espíritu Santo!
Pensar y actuar de esta manera,
moverse habitualmente con la
seguridad de saberse hijo muy



amado del Padre celestial, «no
entraña arrogancia, sino fe;
proclamar lo que has recibido —
escribe San Ambrosio— no supone
soberbia, sino devoción. Levanta,
pues, la mirada al Padre que te
engendró por el Bautismo, al Padre
que te redimió por el Hijo, y di: Padre
nuestro»[7].

Dios nos urge a ser imitadores suyos,
como hijos queridísimos (Ef 5, 1); pero
Él es el Santo por excelencia; nos
anima, por tanto, a cultivar un
ardiente afán de santidad. Por eso
decimos: santificado sea tu nombre.
Comenta San Juan Crisóstomo que
"santificado" significa aquí
"glorificado": «Concédenos —viene a
manifestar el Señor— que vivamos
con tal pureza, que todos te
glorifiquen por nosotros (...). Que
nuestra vida sea tan intachable en
todo, que cuantos la miren refieran
la gloria de ella al Señor»[8].



Si permitimos que Dios obre en
nosotros, nos veremos realmente
capaces de revolucionar —con su
gracia— este mundo nuestro, como
han hecho siempre los santos. Para
reconducir todas las cosas a Dios, se
requiere que nos comportemos en
todos los momentos como personas
que se esfuerzan por reflejar a Cristo
en su conducta, a impulsos del
Espíritu Santo. Este afán se resume
en lo que expresamos en el
Padrenuestro: «El cristiano pide a
Dios que sea santificado en sus hijos
de adopción, así como también en
todos los que no han recibido su
revelación, convencido de que
mediante la santidad Dios salva a la
creación entera»[9].

Venga a nosotros tu reino. Otro modo
de manifestar el deseo de que el
Nombre de Dios sea santificado en
todas las criaturas. Ya ahora reina en
las almas por la gracia, pero sólo al
fin del mundo, cuando Jesucristo



retorne gloriosamente para tomar
posesión definitiva del reino que
conquistó en la Cruz, Dios será todo
en todos (1 Cor 15, 28). Esta ansia
santa del advenimiento de Nuestro
Señor, tan vivo en la primitiva Iglesia
(cfr. 2 Pe 3, 9-10; Ap 22, 20), «no
aparta [a los creyentes] de su misión
diaria en el mundo; al contrario, los
compromete aún más»[10].

Hasta que llegue el momento en que
Cristo entregue el reino a Dios Padre
(cfr. 1 Cor 15, 24), a los cristianos nos
concierne la responsabilidad de
preparar su venida gloriosa con
nuestro trabajo. Hemos de afrontar
cada tarea con el convencimiento de
que "eso" sirve para la edificación del
reino de Dios, o para obstaculizarlo.
Por tanto, renovemos nuestro afán
de empeñarnos con lealtad en la
construcción del Reino, y
ponderemos hasta qué punto
valoramos el cumplimiento de los
diferentes deberes, también los más



pequeños, seguros de que no hay
materia sin importancia para quien
de verdad ama a Dios.

Hágase tu Voluntad en la tierra como
en el cielo. Al rogar con estos
términos, pedimos a Dios: «Así como
se cumple tu Voluntad en los ángeles,
que están en los cielos (...), sin que
ningún error oscurezca su sabiduría,
ni miseria alguna impida su
bienaventuranza, así se cumpla en
los santos que están en la tierra»[11].
Mientras nos encontramos aquí
abajo, nadie se halla confirmado en
gracia: siempre será preciso «luchar,
por amor, hasta el último
instante»[12], tratando de
identificarnos más y más con la
Voluntad Santísima de Dios.

Esta última petición de la primera
parte del Padrenuestro supone, por
tanto, un reconocimiento implícito
de la necesidad de no cejar en el
combate de la santidad, una



invitación a recomenzar cada
jornada con garbo, un recuerdo de
que sólo las sucesivas conversiones,
bajo el impulso de la gracia, nos
conducirán a la plenitud de la
filiación divina en Cristo.

Somos criaturas menesterosas.
Necesitamos asirnos con fuerza de la
mano de Dios, repitiendo —con
diferentes expresiones— unas
palabras frecuentemente recordadas
en el Evangelio: Domine, adiuva me!
(Mt 15, 25), Señor, ayúdame. Por eso
se nos invita a recurrir a su auxilio,
en la Misa y también cada vez que
rezamos el Padrenuestro: danos hoy
nuestro pan de cada día.

Todo lo que precisamos durante la
existencia terrena se halla contenido
en esta petición: lo necesario para la
vida corporal —el alimento, la salud,
el vestido, los instrumentos
materiales— y la ayuda para tener 
garra y eficacia apostólica en el trato



con las almas. Por eso, si, además de
orar con el Padrenuestro, ponemos
los medios humanos a nuestro
alcance —comenzando por el trabajo
—, hemos de estar seguros de que
nuestro Padre Dios se encargará de
proporcionarnos todo lo necesario.
Contamos, a propósito de esta
realidad, con unas palabras de un
sacerdote ejemplar que lo
experimentó en su vida con mucha
frecuencia: «Las obras en servicio de
Dios nunca se pierden por falta de
dinero: se pierden por falta de
espíritu»[13].

Pero la confianza en la Providencia
divina va enteramente reñida con el
desasosiego ante el porvenir y con el
desordenado afán de bienes
temporales. Comentando esta
petición del Padrenuestro, muchos
Padres y escritores eclesiásticos
explican que «cuando en la oración
del Señor decimos "hoy", se nos
enseña a preocuparnos sólo del día



que pasa, no a hacer previsiones
para toda la vida, de modo que
nuestro ánimo no se quede enredado
en las preocupaciones del
futuro»[14]. Por eso el Señor
advierte: no os preocupéis por el
mañana, porque el mañana traerá su
propia preocupación. A cada día le
basta su contrariedad (Mt 6, 34). Con
la invitación a abandonarse
plenamente en Dios, se nos enseña
que todos los cristianos hemos de
amar y practicar la pobreza de
espíritu. Detengámonos en un
examen personal, para considerar
cómo cuidamos esta virtud que
Nuestro Señor abrazó desde la cuna
hasta la Cruz, y con qué alegría
acogemos sus consecuencias
concretas —cualesquiera que sean—
en nuestra existencia personal. De
este modo «evitaremos la triste
esclavitud en la que caen tantos,
porque olvidan su condición de hijos
de Dios, afanados por un mañana o



por un después que quizá ni siquiera
verán»[15].

Como no sólo de pan vivirá el hombre,
sino de toda palabra que procede de la
boca de Dios (Mt 4, 4), en el alimento
que Jesús nos insta a pedir se incluye
también el que sustenta a la
inteligencia. «El verdadero pan es el
que nutre al hombre verdadero,
hecho a imagen de Dios; y el que se
alimenta de ese pan se hace también
semejante al Creador. ¿Qué hay, en
efecto, más apto para alimentar el
alma que el Verbo? ¿Qué más
precioso que la Sabiduría divina,
para el espíritu de quien la puede
comprender? ¿Qué hay más
conveniente para una naturaleza
racional que la Verdad?»[16]. Dios
nos ha comunicado esa Verdad
mediante los profetas y, sobre todo,
mediante el envío al mundo de su
Unigénito (cfr. Hb 1, 1-4), el Verbo
encarnado, que ha confiado a la
Iglesia la doctrina salvadora. La



palabra de Dios contiene el pan
supersustancial (cfr. Mt 6, 11), que
nutre las inteligencias de los
cristianos. «Lo que yo os expongo —
explicaba San Agustín a los fieles—
es pan de cada día; pan de cada día
es el escuchar cotidianamente las
lecturas en la Iglesia; pan de cada día
es también el oír y cantar himnos.
Cosas todas que son necesarias en
nuestra peregrinación»[17].

Esta petición se refiere
eminentemente al alimento
eucarístico, como atestigua la
interpretación de los Padres de la
Iglesia ya desde los primeros siglos.
«El pan de vida es Cristo —
comentaba San Cipriano—, y este
pan no es de todos, sino nuestro (...),
de los creyentes y de los que le
conocen (...). Éste es el pan que
pedimos nos dé cada día»[18]. San
Ambrosio añade: «Recibe cada día lo
que cada día te beneficia. Vive de tal



modo que merezcas recibirlo
cotidianamente»[19].

Bien nos consta que —en sentido
estricto— nadie se ha de considerar
perfectamente digno de participar en
el banquete eucarístico. Pero se nos
concede la Sagrada Comunión, no
como un premio a la virtud, sino
como alimento necesario para
mantener y desarrollar la vida
sobrenatural. Por eso la Iglesia, para
comulgar con fruto, sólo exige a los
fieles la conciencia limpia de pecado
mortal actual, la recta intención y
guardar las normas del ayuno
eucarístico[20]. Simultáneamente,
nada más lógico que el esfuerzo por
mostrarnos menos indignos,
acudiendo con frecuencia al
sacramento de la Penitencia, y
disponiéndonos de la mejor manera
para la Comunión. ¡Cuántos aspectos
se encierran aquí para afinar en el
examen personal, para formular —
jornada tras jornada— propósitos de



tratar con mayor delicadeza y cariño
a ese Jesús que se nos entrega,
inerme, en el Santo Sacramento del
Altar!

Cuando nos preparamos para
comulgar, también adquieren gran
relieve las palabras: perdona
nuestras ofensas, como también
nosotros perdonamos a los que nos
ofenden.

¡Grande y preciosa es la misericordia
de Dios! Perdona nuestras faltas,
cuando se lo imploramos, sin
acordarse más de esas ofensas. «El
perdón y la reconciliación —escribió
Juan Pablo II— son el gran don que
recibió el mundo cuando Jesús,
enviado por el Padre, declaró abierto
"el año de gracia del Señor" (Lc 4,
19)»[21]. Más aún, sale a buscarnos
cuando nos alejamos de Él por el
pecado, como el pastor que busca la
oveja extraviada, como el padre que
aguardaba la llegada del hijo pródigo



(cfr. Lc 15, 1-32). Y si, con su gracia y
el recto uso de la libertad, no nos
separamos de Él por el pecado,
continúa concediéndonos a raudales
su gracia, para que aumentemos
nuestra unión con Él.

Cor contritum et humiliatum, Deus,
non despicies! (Sal 50 [51] 19); no
desprecia Dios un corazón contrito y
humillado. Estas palabras acudían
frecuentemente a los labios de San
Josemaría con la fuerza de una
contrición honda y sincera. De este
modo, saboreando el perdón de Dios
Padre, nos dispondremos mejor a
perdonar y a disculpar a quienes —
consciente o inconscientemente—
nos hayan ofendido: «Esfuérzate, si
es preciso, en perdonar siempre a
quienes te ofendan, desde el primer
instante, ya que, por grande que sea
el perjuicio o la ofensa que te hagan,
más te ha perdonado Dios a ti»[22].
Esta prontitud para el perdón de las
ofensas es una de las más claras



manifestaciones de «los rasgos
auténticos de los verdaderos hijos del
único Padre celestial»[23].

Que no anide en nuestro corazón
ninguna barrera que nos separe de
los demás. Saber perdonar, no
guardar rencor ni resentimiento a
quienes nos hayan podido causar un
agravio, resulta requisito
indispensable para que el Señor nos
perdone a nosotros, y para ponernos
en condiciones de recibirle de modo
digno. «Ese camino se resume en una
única palabra: amar. Amar es tener
el corazón grande, sentir las
preocupaciones de los que nos
rodean, saber perdonar y
comprender: sacrificarse, con
Jesucristo, por las almas todas»[24].

[1] Himno Adoro te devote.

[2] Benedicto XVI, Homilía en la XX
Jornada Mundial de la Juventud, 21-
VIII-2005.



[3] Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, n. 55.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 91.

[5] San Pedro Crisólogo, Sermón 67, 1
(CCL 24A, 402).

[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 60.

[7] San Ambrosio, Los Sacramentos V,
19 (PL 16, 450-451).

[8] San Juan Crisóstomo, Homilías
sobre el Evangelio de San Mateo 19, 4
(PG 57, 279).

[9] Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de las Misiones, 23-
V-1999.

[10] Ibid.

[11] San Agustín, Comentario al
Sermón de la Montaña VI, 21 (CCL 35,



111). [12] San Josemaría, Palabras del
31-XII-1971 (AGP, P01 I-1972, p. 58).

[13] San Josemaría, Forja, n. 731.

[14] San Cromacio de Aquileya, 
Tratado 28 sobre el Evangelio de San
Mateo V, 2 (CCL 9A, 332).

[15] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 116.

[16] Orígenes, Tratado sobre la
oración XXVII, 2 (PG 11, 506).

[17] San Agustín, Sermón 57, 7 (PL 38,
389-390).

[18] San Cipriano, Tratado sobre la
oración dominical 18 (CCL 3A, 101).

[19] San Ambrosio, Los sacramentos
V, 25 (PL 16, 452).

[20] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, nn. 1385-1387.



[21] Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de oración por las
vocaciones, 1-X-1998.

[22] San Josemaría, Camino, n. 452.

[23] Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de oración por las
vocaciones, 1-X-1998.

[24] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 158.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/extracto-del-
libro-vivir-la-santa-misa-de-mons-
echevarria-prelado-del-opus-dei/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/extracto-del-libro-vivir-la-santa-misa-de-mons-echevarria-prelado-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/extracto-del-libro-vivir-la-santa-misa-de-mons-echevarria-prelado-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/extracto-del-libro-vivir-la-santa-misa-de-mons-echevarria-prelado-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/extracto-del-libro-vivir-la-santa-misa-de-mons-echevarria-prelado-del-opus-dei/

	Extracto del libro “Vivir la Santa Misa”, de Mons. Echevarría, prelado del Opus Dei

