opusdei.org

Evangelizacion,
atracciony
proselitismo

Articulo publicado por la
Pontificia Academia Theologica
13 (2014) 429-438, en el que el
autor reflexiona sobre el
alcance y significado de
palabras como proselitismo,
evangelizacion, y atraccion,
usadas por el Papa en la
Exhortacion apostdlica
Evangelii gaudium.

02/11/2021



Sumario

Introduccion

1. La atraccion de Cristo
2. El proselitismo

3. La mediacion eclesial de la
atraccion ejercida por Cristo

Introduccion

En el n. 14 de la Evangelii gaudium"’
se hace referencia a tres ambitos de
la nueva evangelizacion: los
destinatarios de la pastoral
ordinaria; las personas bautizadas
pero que no viven las exigencias del
Bautismo; y finalmente, los que no
conocen a Jesucristo o siempre lo han
rechazado.

En relacion al tercer ambito, el Papa
Francisco afirma: La Iglesia no crece
por proselitismo sino “por atraccion”;
y, en una nota, remite a una homilia
de Benedicto XVI: La Iglesia no hace



proselitismo. Crece mucho mas por
"atraccion": como Cristo "atrae a
todos a si" con la fuerza de su amor,
que culmino en el sacrificio de la cruz,
ast la Iglesia cumple su mision en la
medida en que, asociada a Cristo,
realiza su obra conformdndose en
espiritu y concretamente con la
caridad de su Sefior”.

Dos son los conceptos centrales de la
afirmacion: atraccion y proselitismo.
¢Qué forma de atraccion? ¢Qué tipo
de proselitismo? Ya que no se trata
de conceptos univocos. Por ejemplo,
en otro lugar el mismo Benedicto XVI
rechaza cierto género de

proselitismo®.

1. La atraccion de Cristo

La atraccion que la Iglesia ejerce
sobre los hombres es la atraccion
ejercida por el amor de Cristo, que
culmino en el sacrificio de la cruz. Asi
se lee en Jn 12,32: Yo, cuando sea
elevado sobre la tierra, atraeré a



todos hacia mi. Como el mismo san
Juan afirma en el versiculo siguiente,
esa elevacion de la tierra hace
referencia a la cruz. En el original
griego, el verbo traducido por elevar
es 0Podv, empleado cinco veces por
Juan, y siempre dentro de un
contexto cristolégico, no solo como
elevacion fisica sino también como
exaltacion gloriosa'”. En ese sentido,
se entiende la gloria de la cruz en el
anuncio de la glorificacion del Hijo
del Hombre, a proposito del discurso
de la ultima cena (cf. Jn 13,32).

Jn 12,32 tiene una evidente relacion
con Jn 3,14-15: Como Moisés alzo la
serpiente en el desierto, asi sera
levantado el Hijo del hombre, para
que quien crea en él tenga vida eterna.
Mirar la serpiente levantada por
Moisés en el desierto para curarse,
como signo profético de la salvacion
realizada por Cristo en la cruz, nos
lleva a considerar que, para ser
atraidos por Cristo -y, por tanto,



salvados por él-, es necesario mirar a
Cristo crucificado®. En ese sentido
podemos leer también Jn 8,28:
Cuando hayadis levantado al Hijo del
Hombre, entonces conoceréis que yo
soy. Tanto en Jn 3 como en Jn 8 el
verbo empleado es 0oV, alzar,
elevar, el mismo de Jn 12,32.

Asi pues, para saber quién es Cristo
hay que mirar al Crucificado, y ver
en él al que puede decir Yo Soy.
Viendo a Cristo en la cruz, se sabe
que es Dios y que Dios es amor,
porque nadie tiene amor mds grande
que quien da la vida por sus amigos
(Jn 15,13). El amor es la fuerza mas
grande de atraccion. Atraer es el
significado que, en el griego de Jn
12,32, tiene el verbo £Akw'® que, en el
cuarto Evangelio, adquiere un
sentido especial. De hecho, de las
ocho veces que el verbo aparece en el
Nuevo Testamento, cinco son de
Juan. Dos de los pasajes son
especialmente significativos: el



primero, ya mencionado, esta en
relacion con el anuncio de la pasion
cuando Jesus atraera a todos hacia si
(cf. Jn 12,32). El segundo es Jn 6,44:
Nadie puede venir a mi si no lo trae
[las traducciones castellanas suelen
decir “traer” en vez de “atraer”, pero
significa lo mismo. Ndt.] el Padre que
me envid. La atraccion que Cristo
crucificado ejerce no es el resultado
puramente humano de ver la cruz: es
obra de Dios Padre y comporta
también el don de la fe.

La atraccion que ejerce el misterio de
Cristo en la cruz no es simplemente
una invitacion a participar en sus
sufrimientos: es ver que, en la pasion
y muerte de Jesus, se realiza el
arcano del amor divino por la
humanidad y nuestra salvacion
mediante la nueva vida en Dios que
se nos ha dado por la resurreccion de
Cristo (cf. Rm 4,25).



Desde los primerisimos tiempos, la
comunidad cristiana vio el misterio
de la cruz no como una derrota, Sino
como la entrega del Hijo de Dios que,
venciendo a la muerte, trasforma un
hecho oprobioso en una victoria. E1
mensaje de la cruz era algo
inaceptable para los destinatarios de
la predicacion apostolica. Pablo se lo
tiene que aclarar a la comunidad de
Corinto: Nosotros predicamos a
Cristo crucificado, escandalo para los
judios, necedad para los gentiles; pero
para los llamados, sean judios o
griegos, predicamos a Cristo poder de
Dios y sabiduria de Dios (1Cor
1,23-24). Para el Apostol, Jesus en la
cruz es todo el Evangelio: Pues me
propuse no saber entre vosotros cosa
alguna sino a Jesucristo, y a éste
crucificado (1Cor 2,2), porque
predicar a Cristo crucificado es
también predicar a Cristo resucitado
y hacerlo presente en la Palabra y en
los sacramentos, especialmente en la
Eucaristia.



La insistencia en la cruz solo se
puede explicar si se piensa que la
Iglesia primitiva la veia iluminada
por la luz de la resurreccion. Al
mismo tiempo, la cruz manifiesta el
amor de Jesus, que le lleva a dar su
vida por cada uno de los que luego
creerian en él. Cuando Pablo dice a
los Galatas, refiriéndose a la persona
de Jesucristo: He sido crucificado con
Cristo, y ya no soy yo el que vive, sino
que Cristo vive en mi. Esta vida en la
carne la vivo en la fe del Hijo de Dios,
que me amo y se entrego a si mismo
por mi (Gal 2, 20), expresa en primer
lugar el amor que Jesus desperto en
él. La contemplacion del sacrificio
del Hijo de Dios, la entrega de su
vida, atrajo el pensamiento y la
voluntad del Apdstol de tal modo que
le llevo a ser imitador de Cristo.
Pablo no duda en decir que ha sido
crucificado con Cristo, penetrando,
con la ayuda de la gracia divina, en el
misterio de la redencion hasta
identificarse con Cristo mismo: Ya no



soy yo el que vive. La fuerza de
atraccion de ese misterio de amor se
manifiesta en toda su amplitud.

La justificacion parte de la fe: El
hombre no es justificado por las obras
de la ley sino por la fe en Jesucristo
(Gal 2,16). Esa fe, el conocimiento del
misterio divino de salvacion y la
adhesion a Cristo, convierte al
hombre en justo, de pecador que era.
En seguida aparece el amor que
ayuda a hacer propia la realidad que
se contempla, y este es el punto de
partida de la imitacion de Cristo e
identificacion con él. La atraccion
hace referencia al amor, insta al
corazon humano en todas sus
dimensiones: inteligencia, voluntad y
sentimientos.

San Lucas emplea también el verbo
DYooV, en el discurso de Pedro la
mafana de Pentecostés, para indicar
la ascension de Cristo: Exaltado por
la diestra de Dios, y habiendo recibido



del Padre la promesa del Espiritu
Santo, ha derramado esto que
vosotros veis y ois (Hch 2,33).
También en este caso, el concepto de
elevar comporta una atraccion. San
Pedro dice que, como fruto de ser
elevado, Jesus ha derramado el
Espiritu Santo sobre los creyentes,
haciendo brotar en ellos el deseo de
seguir las huellas de Jesus, de ser sus
discipulos.

Esa atraccion del poder divino se
atribuye al Padre, pero Jesus mismo
se apropia la gracia de la salvacidn,
que es derramada en los corazones
de los fieles por medio del Espiritu
Santo (cf. Rm 5,5). Pero antes de que
miremos a Cristo en la cruz, Cristo
nos mira a nosotros desde la cruz,
como mird a Maria, su Madre, y a
Juan (cf. Jn 19,26-27)""". El Padre y el
Hijo atraen a Cristo crucificado
mediante el Espiritu Santo. La
atraccion comporta un acto de
correspondencia a esa iniciativa



divina, a la invitacion a contemplar
al Hijo muerto por nosotros: En esto
consiste el amor: no en que nosotros
hayamos amado a Dios, sino en que él
nos amo a nosotros, y envio a su Hijo
en propiciacion por nuestros pecados
(1Jn 4,10).

El encuentro con Cristo en la fe
requiere también la libre aceptacion
del creyente, que no puede ser fruto
de violencia o engafio. La fe da lugar
al amor, pero al mismo tiempo es
precisamente el amor el que mueve a
creer, a aceptar las verdades de Dios.
Por eso, la dignidad de la persona
humana excluye el proselitismo en el
sentido empleado por el Papa
Francisco: La Iglesia no crece por
proselitismo sino “por atraccion”. A
eso se referia también Benedicto XVI,
afirmando que un tipo de
proselitismo que buscase imponer la

fe no seria cristiano™.

2. El proselitismo



El sentido negativo de la palabra
proselitismo, es decir, el uso de
métodos impositivos, no respetuosos
de la libertad e intimidad de las
personas, para la captacion de
seguidores, fue siempre rechazado
por la Iglesia. En el contexto de la
libertad religiosa, el Concilio
Vaticano II lo confirmé con
particular claridad™.

A pesar de esto, el significado
originario del proselitismo no es
negativo. El proselitismo es la labor
de quien busca hacer prosélitos, o
procura acercar a otros individuos a
una religion o doctrina, o cuando
una persona tiende
espontaneamente a comunicar a
otras el descubrimiento de una
verdad que le llena de alegria. El
término mpoaonAvtog paso del
judaismo a la tradicion cristiana. El
vocablo deriva del griego mpoo
(hacia) Epxopal (venir). Se trata de la
traduccion griega del nombre hebreo



ger. La raiz verbal gur significa
alojarse [alojarse con intencion de
quedarse, permanecer. Ndt]. Por
tanto, ger asume el significado de
extranjero que viene a quedarse en el
territorio, distinto del nativo, es decir
‘ezrah y del nokhri o ben-nékhar, o
sea extranjero de paso. En la
literatura talmudica gér se usa
siempre para prosélito, que indica
una persona convertida al judaismo,
siguiendo el sentido usado en el
Antiguo Testamento.

El término es frecuente en la version
de los LXX (77 veces), y designaba
principalmente al extranjero que,
viviendo establemente en la
comunidad hebrea, tenia los mismos
derechos y deberes que los
hebreos"”, participando también en
el culto religioso de la comunidad, y
habiendo pasado por una serie de
ritos de iniciacion. Los que se
sometian a esta adhesion completa
recibian el nombre de prosélitos de la



justicia, a diferencia de los que, aun
teniendo domicilio en Israel, habian
aceptado solo algunas prescripciones
alimentarias para hacer posibles las
relaciones sociales con los israelitas.

El término prosélito paso también al
Nuevo Testamento, indicando el
pagano que se ha convertido al
judaismo. La palabra mpoonAvTog se
encuentra solo cuatro veces en el
Nuevo Testamento: en Mt 23,15y en
tres pasajes de los Hechos (2,11; 6,5;
13,43). Mt 23,15 pertenece al discurso
en el que Jesus pronuncia los siete
«Ayes» contra los escribas y fariseos.
Se refiere, por una parte, a su celo
para ganar una persona que pudiese
abrazar la fe de Israel, y por otra
hace ver la influencia perniciosa que
ejercian sobre sus convertidos,
porque insistian en el cumplimiento
externo de los preceptos sin
preocuparse de la intencion del
corazon.



Los escribas y fariseos se afanaban
en buscar personas capaces de
entender y vivir la fe en el unico
Dios. En buena medida, fue su
actividad proselitista lo que permitio
al judaismo sobrevivir después de la
destruccion del templo y la
dispersion del pueblo. Esta claro que
la critica de Jesus a los escribas y
fariseos en Mt 23,15 no iba dirigida a
que hicieran prosélitos sino al modo
de hacerlo y, sobre todo, a que
llevaban a los prosélitos a ser hijos de
la Gehena™. No han faltado
interpretaciones, especialmente en el
contexto del protestantismo liberal,
segun las cuales Cristo en Mt 23,15
estaria rechazando el proselitismo en
cuanto tal, porque su actividad se
dirigia exclusivamente a Israel (como
podria inferirse de Mt 10,6; 15,24).
Aparte de que Israel buscaba y
aceptaba con gusto a los paganos que
se querian convertir al judaismo,
Jesucristo no rechazo el proselitismo
hebreo en su significado positivo



originario; es mas, la universalidad
de su mision estaba en continuidad
con el proselitismo de los judios; una
continuidad que se vislumbraba en
el horizonte de la peculiar relacion
entre el Antiguo y el Nuevo
Testamento.

En Hch 2,11 se hace referencia a la
variedad de proveniencias
geograficas de las personas que
escuchaban el discurso de Pedro la
mafana de Pentecostés, y se
mencionan judios y prosélitos. La
afirmacion toma en consideracion no
ya la nacionalidad sino la
pertenencia religiosa; probablemente
el texto se refiere tanto a los
romanos como a todas las regiones
geograficas de la lista™ en relacién
con la religion hebrea. En Hch 6,5 se
cuenta la eleccion de los siete
diaconos para resolver la friccion
entre helenistas y hebreos. Entre
estos se nombra a Nicolas, prosélito
antioqueno: era probablemente un



pagano convertido al judaismo™ que

llegb a ser miembro de Israel antes
de acoger la fe cristiana. La tercera
vez que el término aparece en los
Hechos es a proposito del discurso de
Pablo en la sinagoga de Antioquia de
Pisidia. Al terminar de hablar Pabloy
Bernabé, al salir de la sinagoga, los
invitaron a que el siguiente sabado les
hablaran mas de estas cosas. Cuando
se disolvio la asamblea, muchos
judios y prosélitos fieles acomparniaron
a Pablo y a Bernabé, los cuales en su
conversacion con ellos les instaron a
perseverar en la gracia de Dios (Hch
13,42-43).

Lucas se detiene en el grupo de
oEPOUEVWV TTPOCNAVTWY, prosélitos
devotos o creyentes, que luego
abrazaron el cristianismo. No eran
los gentiles que frecuentaban la
sinagoga, sino personas devotas que
habian aceptado la ley en su
totalidad. Se aprecia el celo
proselitista de los judios de la



diaspora por la integracion de los
paganos en la fe de Israel. En los
Hechos de los Apdstoles el concepto
de «prosélito» es claramente positivo.

En la época patristica el término
proselitismo no es muy frecuente,
pero también suele tener un sentido
positivo™. Algo similar se puede
decir de los siglos siguientes, hasta
tiempos recientes, cuando el término
ha adquirido también un sentido
negativo -sobre todo en ambientes
de didlogo ecuménico-, pero sin
excluir su empleo en sentido
positivo, como se puede deducir
también de los diccionarios de las
principales lenguas. De hecho, el
significado originario positivo del
término proselitismo esta aun en uso
en ambientes tanto eclesiales como
civiles. Se trata de una realidad
presente en muchos niveles
(religioso, politico, deportivo,
economico, etc.), en si positiva 'y
natural al hombre, aunque, como



cualquier otra actividad humana
puede degenerar moralmente y
perder aspectos propios de su
significado genuino™®'.

Es importante sefialar que en
algunos ambientes es incluso
repudiado el término proselitismo,
no solo en su actual frecuente
sentido negativo, sino también en su
significado positivo originario,
sinénimo de la actividad
misionera®. A este propdsito, San
Juan Pablo II escribio: Hoy la llamada
a la conversion, que los misioneros
dirigen a los no cristianos, se pone en
tela de juicio o pasa en silencio. Se ve
en ella un acto de «proselitismo»; se
dice que basta ayudar a los hombres a
ser mas hombres o mas fieles a la
propia religion; que basta formar
comunidades capaces de trabajar por
la justicia, la libertad, la paz, la
solidaridad. Pero se olvida que toda
persona tiene el derecho a escuchar la
«Buena Nueva» de Dios que se revelay



se da en Cristo, para realizar en
plenitud la propia vocacion (RM 46).

Proselitismo y evangelizacion se
podrian considerar conceptos
sindnimos si se usan en el contexto
del cristianismo, pero de hecho se
emplean con diferentes
implicaciones que requieren ser
adecuadamente interpretadas en sus
contextos.

3. La mediacion eclesial de la
atraccion ejercida por Cristo

¢De qué modo el Crucificado se hace
verdaderamente visible, para que
mirandolo, Dios -Padre, Hijo y
Espiritu Santo- atraiga a los hombres
a Cristo? Cuando Judas Tadeo
pregunto a Jesus en la ultima cena,
SComo es que te manifiestas a
nosotros y no al mundo?, le respondio
Jesus: Si uno me ama, observara mi
palabra y mi Padre lo amarad y
vendremos a ély haremos morada en
él (Jn 14,22-23). Cristo quiere



manifestarse, hacerse ver, en sus
discipulos y a través de sus
discipulos. Jesus, desde el principio
de su vida publica, predico a todos la
conversion, porque el reino de Dios
estd cerca (cf. Mc 1,14-15). Tras sus
pasos, la predicacion apostdlica,
cumpliendo la misién confiada por el
Senor (cf. Mt 28,19; Mc 16,15-16),
incluia también la invitacion a
recibir el Bautismo a los que estaban
libremente dispuestos (cf. Hch 2,38;
8,36; 19,1-15). Primero se les
presentaba a Cristo para que,
mirando al Crucificado, los oyentes
fueran atraidos por él y abriesen sus
corazones para unirse a la Iglesia
naciente mediante el Bautismo. Los
primeros cristianos eran bien
conscientes de su mision de
comunicar a todos —-primero a los
judios y luego también a los gentiles-
el mensaje salvifico de Cristo, con el
fin de ganar almas para el Sefior (cf.
1Cor 9,19-22).



Toda la mision de la Iglesia se puede
resumir en el concepto de
evangelizacion, que esta dirigida a
todos y tiene una gran riqueza de
contenido™”. La Iglesia se siente
empujada por el mandamiento del
mismo Jesus a llevar el anuncio
evangélico a todas las gentes y hacer
de ellos discipulos. Se trata de la
traditio Evangelii, trasmision del
Evangelio en cuanto poder de Dios
para salvacion de todo aquel que cree
(Rm 1, 16)™. Cristo en la cruz es ese
Evangelio, ese poder de Dios.

El proselitismo es, y era desde los
inicios de la Iglesia, no solo la
presentacion de una doctrina, sino
también una precisa invitacion a la
conversion personal”; el concepto
aparece entonces en su significado
originario, que no es el proselitismo
en sentido negativo, rechazado desde
siempre por la Iglesia y,
recientemente, por el Papa Francisco,
en la ya citada afirmacion de EG 14:



La Iglesia no crece por proselitismo,
sino por atraccion. El Papa, poco
después, en la misma exhortacion
apostolica, recuerda: La
evangelizacion obedece al mandato
misionero de Jesus: «Id y haced que
todos los pueblos sean mis discipulos,
bautizandolos en el nombre del Padre
y del Hijo y del Espiritu Santo,
ensefiandoles a observar todo lo que
0s he mandado» (Mt 28,19-20). En
estos versiculos se presenta el
momento en el cual el Resucitado
envia a los suyos a predicar el
Evangelio en todo tiempo y por todas
partes, de manera que la fe en El se
difunda en cada rincon de la tierra
(EG 19).

En estas palabras del Evangelio de
Mateo se recoge la exhortacion de
Jesucristo a sus fieles para que vayan
por el mundo haciendo discipulos,
los bauticen y les comuniquen las
ensefianzas de Jesus. De acuerdo con
el ultimo mandamiento del



Resucitado, no pocos cristianos
consideran el proselitismo un deber
moral mediante el cual se siguen las
huellas de los apdstoles en su
compromiso de llevar el Evangelio
hasta los confines de la tierra (cf. Hch
1,8). Toda actividad misionera es una
forma de proselitismo. No se trata,
pues -segun las mismas palabras de
Jesus-, de una simple proposicion y
proclamacion de la doctrina, sino
también de hacer discipulos, que es
precisamente la definicion de
proselitismo en el sentido original
del término. La comunidad
evangelizadora se mete con obrasy
gestos en la vida cotidiana de los
demas, achica distancias, se abaja
hasta la humillacion si es necesario, y
asume la vida humana, tocando la
carne sufriente de Cristo en el pueblo
(EG 24).

Por eso, evangelizar no es solamente
hablar; es iluminar, bendecir,
vivificar, levantar, curar (EG 273).



Obviamente, este hacer discipulos
nunca es una labor solo ni
principalmente humana -mucho
menos realizada con métodos no
respetuosos de la libertad e
intimidad de las personas: el tipo de
proselitismo que hay que rechazar-,
sino que se lleva a cabo invitando a
contemplar a Cristo crucificado y
resucitado, para que sea €l quien
atraiga a las personas a si con la
fuerza del Espiritu Santo. Se hacen
discipulos mediante el alegre
anuncio del Evangelio con la gracia
de Dios, porque el amor de Cristo nos
urge (2Cor 5,14). Pablo notaba el
impulso del amor divino, como una
invitacion y como un deber que hay
que cumplir: Si anuncio el Evangelio,
no lo hago para gloriarme: al
contrario, es para mi una necesidad
imperiosa. jAy de mi si no predicara el
Evangelio! (1Cor 9,16).

Mons. Fernando Ocariz es Vicario
auxiliar del Opus Dei



™ FRANCISCO, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013) (EG), n. 14.

2 BENEDICTO XVI, Homilia, 13-
V-2007.

Bl «Nuestra fe no la imponemos a
nadie. Semejante género de
proselitismo (Diese Art von
Proselytismus) es contrario al
cristianismo» (BENEDICTO XVI,
Homilia, 10-IX-2006).

I Cf. G. Liideman, hypsod, en H. Balz
— G. Schneider (ed.), Dizionario
esegetico del Nuovo Testamento,
Paideia, Brescia 2004, 1159.

' Sobre la recepcion de este
versiculo en la Iglesia primitiva y en
la patristica puede verse el estudio
de J.L. Gonzdlez Gullon, La
fecundidad de la cruz: una reflexion
sobre la exaltacion y la atraccion de
Cristo en los textos joanicos y la



literatura cristiana antigua, EDUSC,
Roma 2003. Cf. también J.F. Herrera
Gabler, Cristo exaltado en la cruz:
exégesis y teologia contemporaneas,
Eunsa, Pamplona 2012.

! Cf. J. Wanke, helkd, in Balz —
Schneider (edd.), Dizionario
esegetico, 1159.

" Cf. P. Rodriguez, «Omnia traham ad
meipsump». El sentido de Juan 12, 32
en la experiencia espiritual de Mons.
Escriva de Balaguer, en «Annales
Theologici» 6 (1992) 5-34. El autor,
tras una exposicion sintética de la
exegesis del testo joaneo, ofrece un
interesante comentario teoldgico de
una experiencia espiritual de san
Josemaria Escriva: una locucion
interior, que sintio el 7 de agosto de
1931, enla que Jn 12,32 era
entendido en el sentido de levantar a
Cristo en la cima de todas las
actividades de los hombres para que
el Sefior atraiga a todos hacia si. Cf.



G. Derville, La liturgia del trabajo.
«Levantado de la tierra atraeré a
todos hacia mi» (Jn 12,32) en la
experiencia de san Josemaria Escriva
de Balaguer, en «Scripta Theologica»
38 (2006) 821-54; E. Burkhart - J.
Lopez, Vida cotidiana y santidad en
la ensefianza de san Josemaria:
estudio de teologia espiritual, vol. 1,
Rialp, Madrid 2010, 424-433.

81 Cf, Benedicto XVI, Homilia, 10-
[X-2006. Es sabido que el término
«proselitismo» actualmente tiene un
sentido negativo predominante en la
lengua alemana, y también en inglés;
no es asi, en cambio, en otras
lenguas, como el espafiol y el
italiano.

1 Cf. Concilio Vaticano II,
Declaracion Dignitatis humanae (7-
XII-1965), n. 4; S. Juan Pablo II, Carta
enciclica Redemptoris missio (7-
XII-1990) (RM), n. 55.



19 cf. K.G. Kuhn, prosélytos, en G.
Kittel — G. Friedrich (ed.), Grande
Lessico del Nuovo Testamento, vol.
11, Paideia, Brescia 1980, 303.

M Cf. H. Kuhli, prosélytos, in Balz —
Schneider (ed.), Dizionario esegetico,
1151-1154. Sobre las diversas
hipotesis acerca del motivo por el
que los prosélitos se volvian peores
que su maestro, cf. E. Lerle,
Proselytenwerbung und
Urchristentum, Evangelische
Verlagsanstalt, Berlin 1960, 64-65.

121 Cf. G. Rossé, Atti degli Apostoli,
Citta Nuova, Roma 1998, 137.

31 Cf, E. Haenchen, The Acts of the
Apostles, Westminster, Philadelphia
1971, 264.

4 cf., por ejemplo, S. Justino,
Dialogus cum Tryphone, 121,4y
122,1, en PG 6, 758-759; Flavio Josefo,
Contra Apionem, 2,10,39 (CSEL 37,
99); S. Juan Crisostomo, Exp. in



Psalmos, CXIX, 2, 5, en PG 55, 341; S.
Agustin, Contra Faustum, 16, 29, en
PL 42, 336.

"5 Sobre toda esta temaética, cf., por
ejemplo, F. Ocariz, Evangelizacion,
Proselitismo y Ecumenismo, en
«Scripta Theologica» 38 (2006)
617-636.

% Cf. Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal sobre algunos
aspectos de la Evangelizacion (3-
XII-2007), nota 49.

U7 cf. Cf. B. Pablo VI, Exhortacién
apostolica Evangelii nuntiandi (8-
XII-1975), n. 17; cf. EG 176.

81 Cf. Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal, n. 2.

191 Cf, RM 47; Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Nota doctrinal, n.
1.



Evangelizacion, proselitismo y
ecumenismo

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/
evangelizacion-proselitismo-y-
ecumenismo/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/

	Evangelización, atracción y proselitismo

