
opusdei.org

Evangelización,
atracción y
proselitismo

Artículo publicado por la
Pontificia Academia Theologica
13 (2014) 429-438, en el que el
autor reflexiona sobre el
alcance y significado de
palabras como proselitismo,
evangelización, y atracción,
usadas por el Papa en la
Exhortación apostólica
Evangelii gaudium.

02/11/2021



Sumario

Introducción

1. La atracción de Cristo

2. El proselitismo

3. La mediación eclesial de la
atracción ejercida por Cristo

Introducción

En el n. 14 de la Evangelii gaudium[1]

se hace referencia a tres ámbitos de
la nueva evangelización: los
destinatarios de la pastoral
ordinaria; las personas bautizadas
pero que no viven las exigencias del
Bautismo; y finalmente, los que no
conocen a Jesucristo o siempre lo han
rechazado.

En relación al tercer ámbito, el Papa
Francisco afirma: La Iglesia no crece
por proselitismo sino “por atracción”;
y, en una nota, remite a una homilía
de Benedicto XVI: La Iglesia no hace



proselitismo. Crece mucho más por
"atracción": como Cristo "atrae a
todos a sí" con la fuerza de su amor,
que culminó en el sacrificio de la cruz,
así la Iglesia cumple su misión en la
medida en que, asociada a Cristo,
realiza su obra conformándose en
espíritu y concretamente con la
caridad de su Señor[2].

Dos son los conceptos centrales de la
afirmación: atracción y proselitismo.
¿Qué forma de atracción? ¿Qué tipo
de proselitismo? Ya que no se trata
de conceptos unívocos. Por ejemplo,
en otro lugar el mismo Benedicto XVI
rechaza cierto género de
proselitismo[3].

1. La atracción de Cristo

La atracción que la Iglesia ejerce
sobre los hombres es la atracción
ejercida por el amor de Cristo, que
culminó en el sacrificio de la cruz. Así
se lee en Jn 12,32: Yo, cuando sea
elevado sobre la tierra, atraeré a



todos hacia mí. Como el mismo san
Juan afirma en el versículo siguiente,
esa elevación de la tierra hace
referencia a la cruz. En el original
griego, el verbo traducido por elevar
es ύψοῦν, empleado cinco veces por
Juan, y siempre dentro de un
contexto cristológico, no solo como
elevación física sino también como
exaltación gloriosa[4]. En ese sentido,
se entiende la gloria de la cruz en el
anuncio de la glorificación del Hijo
del Hombre, a propósito del discurso
de la última cena (cf. Jn 13,32).

Jn 12,32 tiene una evidente relación
con Jn 3,14-15: Como Moisés alzó la
serpiente en el desierto, así será
levantado el Hijo del hombre, para
que quien crea en él tenga vida eterna.
Mirar la serpiente levantada por
Moisés en el desierto para curarse,
como signo profético de la salvación
realizada por Cristo en la cruz, nos
lleva a considerar que, para ser
atraídos por Cristo −y, por tanto,



salvados por él−, es necesario mirar a
Cristo crucificado[5]. En ese sentido
podemos leer también Jn 8,28: 
Cuando hayáis levantado al Hijo del
Hombre, entonces conoceréis que yo
soy. Tanto en Jn 3 como en Jn 8 el
verbo empleado es ύψοῦν, alzar, 
elevar, el mismo de Jn 12,32.

Así pues, para saber quién es Cristo
hay que mirar al Crucificado, y ver
en él al que puede decir Yo Soy.
Viendo a Cristo en la cruz, se sabe
que es Dios y que Dios es amor,
porque nadie tiene amor más grande
que quien da la vida por sus amigos
(Jn 15,13). El amor es la fuerza más
grande de atracción. Atraer es el
significado que, en el griego de Jn
12,32, tiene el verbo ἔλκω[6] que, en el
cuarto Evangelio, adquiere un
sentido especial. De hecho, de las
ocho veces que el verbo aparece en el
Nuevo Testamento, cinco son de
Juan. Dos de los pasajes son
especialmente significativos: el



primero, ya mencionado, está en
relación con el anuncio de la pasión
cuando Jesús atraerá a todos hacía sí
(cf. Jn 12,32). El segundo es Jn 6,44: 
Nadie puede venir a mí si no lo trae
[las traducciones castellanas suelen
decir “traer” en vez de “atraer”, pero
significa lo mismo. Ndt.] el Padre que
me envió. La atracción que Cristo
crucificado ejerce no es el resultado
puramente humano de ver la cruz: es
obra de Dios Padre y comporta
también el don de la fe.

La atracción que ejerce el misterio de
Cristo en la cruz no es simplemente
una invitación a participar en sus
sufrimientos: es ver que, en la pasión
y muerte de Jesús, se realiza el
arcano del amor divino por la
humanidad y nuestra salvación
mediante la nueva vida en Dios que
se nos ha dado por la resurrección de
Cristo (cf. Rm 4,25).



Desde los primerísimos tiempos, la
comunidad cristiana vio el misterio
de la cruz no como una derrota, sino
como la entrega del Hijo de Dios que,
venciendo a la muerte, trasforma un
hecho oprobioso en una victoria. El
mensaje de la cruz era algo
inaceptable para los destinatarios de
la predicación apostólica. Pablo se lo
tiene que aclarar a la comunidad de
Corinto: Nosotros predicamos a
Cristo crucificado, escándalo para los
judíos, necedad para los gentiles; pero
para los llamados, sean judíos o
griegos, predicamos a Cristo poder de
Dios y sabiduría de Dios (1Cor
1,23-24). Para el Apóstol, Jesús en la
cruz es todo el Evangelio: Pues me
propuse no saber entre vosotros cosa
alguna sino a Jesucristo, y a éste
crucificado (1Cor 2,2), porque
predicar a Cristo crucificado es
también predicar a Cristo resucitado
y hacerlo presente en la Palabra y en
los sacramentos, especialmente en la
Eucaristía.



La insistencia en la cruz solo se
puede explicar si se piensa que la
Iglesia primitiva la veía iluminada
por la luz de la resurrección. Al
mismo tiempo, la cruz manifiesta el
amor de Jesús, que le lleva a dar su
vida por cada uno de los que luego
creerían en él. Cuando Pablo dice a
los Gálatas, refiriéndose a la persona
de Jesucristo: He sido crucificado con
Cristo, y ya no soy yo el que vive, sino
que Cristo vive en mí. Esta vida en la
carne la vivo en la fe del Hijo de Dios,
que me amó y se entregó a sí mismo
por mí (Gal 2, 20), expresa en primer
lugar el amor que Jesús despertó en
él. La contemplación del sacrificio
del Hijo de Dios, la entrega de su
vida, atrajo el pensamiento y la
voluntad del Apóstol de tal modo que
le llevó a ser imitador de Cristo.
Pablo no duda en decir que ha sido
crucificado con Cristo, penetrando,
con la ayuda de la gracia divina, en el
misterio de la redención hasta
identificarse con Cristo mismo: Ya no



soy yo el que vive. La fuerza de
atracción de ese misterio de amor se
manifiesta en toda su amplitud.

La justificación parte de la fe: El
hombre no es justificado por las obras
de la ley sino por la fe en Jesucristo
(Gal 2,16). Esa fe, el conocimiento del
misterio divino de salvación y la
adhesión a Cristo, convierte al
hombre en justo, de pecador que era.
En seguida aparece el amor que
ayuda a hacer propia la realidad que
se contempla, y este es el punto de
partida de la imitación de Cristo e
identificación con él. La atracción
hace referencia al amor, insta al
corazón humano en todas sus
dimensiones: inteligencia, voluntad y
sentimientos.

San Lucas emplea también el verbo
ύψοῦν, en el discurso de Pedro la
mañana de Pentecostés, para indicar
la ascensión de Cristo: Exaltado por
la diestra de Dios, y habiendo recibido



del Padre la promesa del Espíritu
Santo, ha derramado esto que
vosotros veis y oís (Hch 2,33).
También en este caso, el concepto de
elevar comporta una atracción. San
Pedro dice que, como fruto de ser
elevado, Jesús ha derramado el
Espíritu Santo sobre los creyentes,
haciendo brotar en ellos el deseo de
seguir las huellas de Jesús, de ser sus
discípulos.

Esa atracción del poder divino se
atribuye al Padre, pero Jesús mismo
se apropia la gracia de la salvación,
que es derramada en los corazones
de los fieles por medio del Espíritu
Santo (cf. Rm 5,5). Pero antes de que
miremos a Cristo en la cruz, Cristo
nos mira a nosotros desde la cruz,
como miró a María, su Madre, y a
Juan (cf. Jn 19,26-27)[7]. El Padre y el
Hijo atraen a Cristo crucificado
mediante el Espíritu Santo. La
atracción comporta un acto de
correspondencia a esa iniciativa



divina, a la invitación a contemplar
al Hijo muerto por nosotros: En esto
consiste el amor: no en que nosotros
hayamos amado a Dios, sino en que él
nos amó a nosotros, y envió a su Hijo
en propiciación por nuestros pecados
(1Jn 4,10).

El encuentro con Cristo en la fe
requiere también la libre aceptación
del creyente, que no puede ser fruto
de violencia o engaño. La fe da lugar
al amor, pero al mismo tiempo es
precisamente el amor el que mueve a
creer, a aceptar las verdades de Dios.
Por eso, la dignidad de la persona
humana excluye el proselitismo en el
sentido empleado por el Papa
Francisco: La Iglesia no crece por
proselitismo sino “por atracción”. A
eso se refería también Benedicto XVI,
afirmando que un tipo de
proselitismo que buscase imponer la
fe no sería cristiano[8].

2. El proselitismo



El sentido negativo de la palabra 
proselitismo, es decir, el uso de
métodos impositivos, no respetuosos
de la libertad e intimidad de las
personas, para la captación de
seguidores, fue siempre rechazado
por la Iglesia. En el contexto de la
libertad religiosa, el Concilio
Vaticano II lo confirmó con
particular claridad[9].

A pesar de esto, el significado
originario del proselitismo no es
negativo. El proselitismo es la labor
de quien busca hacer prosélitos, o
procura acercar a otros individuos a
una religión o doctrina, o cuando
una persona tiende
espontáneamente a comunicar a
otras el descubrimiento de una
verdad que le llena de alegría. El
término προσήλυτος pasó del
judaísmo a la tradición cristiana. El
vocablo deriva del griego πρόσ
(hacia) ἔρχομαι (venir). Se trata de la
traducción griega del nombre hebreo



ger. La raíz verbal gūr significa 
alojarse [alojarse con intención de
quedarse, permanecer. Ndt]. Por
tanto, ger asume el significado de 
extranjero que viene a quedarse en el
territorio, distinto del nativo, es decir
‘ezrāh y del nokhri o ben-nēkhār, o
sea extranjero de paso. En la
literatura talmúdica gēr se usa
siempre para prosélito, que indica
una persona convertida al judaísmo,
siguiendo el sentido usado en el
Antiguo Testamento.

El término es frecuente en la versión
de los LXX (77 veces), y designaba
principalmente al extranjero que,
viviendo establemente en la
comunidad hebrea, tenía los mismos
derechos y deberes que los
hebreos[10], participando también en
el culto religioso de la comunidad, y
habiendo pasado por una serie de
ritos de iniciación. Los que se
sometían a esta adhesión completa
recibían el nombre de prosélitos de la



justicia, a diferencia de los que, aun
teniendo domicilio en Israel, habían
aceptado solo algunas prescripciones
alimentarias para hacer posibles las
relaciones sociales con los israelitas.

El término prosélito pasó también al
Nuevo Testamento, indicando el
pagano que se ha convertido al
judaísmo. La palabra προσήλυτος se
encuentra solo cuatro veces en el
Nuevo Testamento: en Mt 23,15 y en
tres pasajes de los Hechos (2,11; 6,5;
13,43). Mt 23,15 pertenece al discurso
en el que Jesús pronuncia los siete
«Ayes» contra los escribas y fariseos.
Se refiere, por una parte, a su celo
para ganar una persona que pudiese
abrazar la fe de Israel, y por otra
hace ver la influencia perniciosa que
ejercían sobre sus convertidos,
porque insistían en el cumplimiento
externo de los preceptos sin
preocuparse de la intención del
corazón.



Los escribas y fariseos se afanaban
en buscar personas capaces de
entender y vivir la fe en el único
Dios. En buena medida, fue su
actividad proselitista lo que permitió
al judaísmo sobrevivir después de la
destrucción del templo y la
dispersión del pueblo. Está claro que
la crítica de Jesús a los escribas y
fariseos en Mt 23,15 no iba dirigida a
que hicieran prosélitos sino al modo
de hacerlo y, sobre todo, a que
llevaban a los prosélitos a ser hijos de
la Gehena[11]. No han faltado
interpretaciones, especialmente en el
contexto del protestantismo liberal,
según las cuales Cristo en Mt 23,15
estaría rechazando el proselitismo en
cuanto tal, porque su actividad se
dirigía exclusivamente a Israel (como
podría inferirse de Mt 10,6; 15,24).
Aparte de que Israel buscaba y
aceptaba con gusto a los paganos que
se querían convertir al judaísmo,
Jesucristo no rechazó el proselitismo
hebreo en su significado positivo



originario; es más, la universalidad
de su misión estaba en continuidad
con el proselitismo de los judíos; una
continuidad que se vislumbraba en
el horizonte de la peculiar relación
entre el Antiguo y el Nuevo
Testamento.

En Hch 2,11 se hace referencia a la
variedad de proveniencias
geográficas de las personas que
escuchaban el discurso de Pedro la
mañana de Pentecostés, y se
mencionan judíos y prosélitos. La
afirmación toma en consideración no
ya la nacionalidad sino la
pertenencia religiosa; probablemente
el texto se refiere tanto a los
romanos como a todas las regiones
geográficas de la lista[12] en relación
con la religión hebrea. En Hch 6,5 se
cuenta la elección de los siete
diáconos para resolver la fricción
entre helenistas y hebreos. Entre
estos se nombra a Nicolás, prosélito
antioqueno: era probablemente un



pagano convertido al judaísmo[13] que
llegó a ser miembro de Israel antes
de acoger la fe cristiana. La tercera
vez que el término aparece en los
Hechos es a propósito del discurso de
Pablo en la sinagoga de Antioquía de
Pisidia. Al terminar de hablar Pablo y
Bernabé, al salir de la sinagoga, los
invitaron a que el siguiente sábado les
hablaran más de estas cosas. Cuando
se disolvió la asamblea, muchos
judíos y prosélitos fieles acompañaron
a Pablo y a Bernabé, los cuales en su
conversación con ellos les instaron a
perseverar en la gracia de Dios (Hch
13,42-43).

Lucas se detiene en el grupo de
σεβομένων προσηλύτων, prosélitos
devotos o creyentes, que luego
abrazaron el cristianismo. No eran
los gentiles que frecuentaban la
sinagoga, sino personas devotas que
habían aceptado la ley en su
totalidad. Se aprecia el celo
proselitista de los judíos de la



diáspora por la integración de los
paganos en la fe de Israel. En los
Hechos de los Apóstoles el concepto
de «prosélito» es claramente positivo.

En la época patrística el término 
proselitismo no es muy frecuente,
pero también suele tener un sentido
positivo[14]. Algo similar se puede
decir de los siglos siguientes, hasta
tiempos recientes, cuando el término
ha adquirido también un sentido
negativo −sobre todo en ambientes
de diálogo ecuménico−, pero sin
excluir su empleo en sentido
positivo, como se puede deducir
también de los diccionarios de las
principales lenguas. De hecho, el
significado originario positivo del
término proselitismo está aún en uso
en ambientes tanto eclesiales como
civiles. Se trata de una realidad
presente en muchos niveles
(religioso, político, deportivo,
económico, etc.), en sí positiva y
natural al hombre, aunque, como



cualquier otra actividad humana
puede degenerar moralmente y
perder aspectos propios de su
significado genuino[15].

Es importante señalar que en
algunos ambientes es incluso
repudiado el término proselitismo,
no solo en su actual frecuente
sentido negativo, sino también en su
significado positivo originario,
sinónimo de la actividad
misionera[16]. A este propósito, San
Juan Pablo II escribió: Hoy la llamada
a la conversión, que los misioneros
dirigen a los no cristianos, se pone en
tela de juicio o pasa en silencio. Se ve
en ella un acto de «proselitismo»; se
dice que basta ayudar a los hombres a
ser más hombres o más fieles a la
propia religión; que basta formar
comunidades capaces de trabajar por
la justicia, la libertad, la paz, la
solidaridad. Pero se olvida que toda
persona tiene el derecho a escuchar la
«Buena Nueva» de Dios que se revela y



se da en Cristo, para realizar en
plenitud la propia vocación (RM 46).

Proselitismo y evangelización se
podrían considerar conceptos
sinónimos si se usan en el contexto
del cristianismo, pero de hecho se
emplean con diferentes
implicaciones que requieren ser
adecuadamente interpretadas en sus
contextos.

3. La mediación eclesial de la
atracción ejercida por Cristo

¿De qué modo el Crucificado se hace
verdaderamente visible, para que
mirándolo, Dios −Padre, Hijo y
Espíritu Santo− atraiga a los hombres
a Cristo? Cuando Judas Tadeo
preguntó a Jesús en la última cena, 
¿cómo es que te manifiestas a
nosotros y no al mundo?, le respondió
Jesús: Si uno me ama, observará mi
palabra y mi Padre lo amará y
vendremos a él y haremos morada en
él (Jn 14,22-23). Cristo quiere



manifestarse, hacerse ver, en sus
discípulos y a través de sus
discípulos. Jesús, desde el principio
de su vida pública, predicó a todos la
conversión, porque el reino de Dios
está cerca (cf. Mc 1,14-15). Tras sus
pasos, la predicación apostólica,
cumpliendo la misión confiada por el
Señor (cf. Mt 28,19; Mc 16,15-16),
incluía también la invitación a
recibir el Bautismo a los que estaban
libremente dispuestos (cf. Hch 2,38;
8,36; 19,1-15). Primero se les
presentaba a Cristo para que, 
mirando al Crucificado, los oyentes
fueran atraídos por él y abriesen sus
corazones para unirse a la Iglesia
naciente mediante el Bautismo. Los
primeros cristianos eran bien
conscientes de su misión de
comunicar a todos −primero a los
judíos y luego también a los gentiles−
el mensaje salvífico de Cristo, con el
fin de ganar almas para el Señor (cf.
1Cor 9,19-22).



Toda la misión de la Iglesia se puede
resumir en el concepto de
evangelización, que está dirigida a
todos y tiene una gran riqueza de
contenido[17]. La Iglesia se siente
empujada por el mandamiento del
mismo Jesús a llevar el anuncio
evangélico a todas las gentes y hacer
de ellos discípulos. Se trata de la 
traditio Evangelii, trasmisión del
Evangelio en cuanto poder de Dios
para salvación de todo aquel que cree
(Rm 1, 16)[18]. Cristo en la cruz es ese
Evangelio, ese poder de Dios.

El proselitismo es, y era desde los
inicios de la Iglesia, no solo la
presentación de una doctrina, sino
también una precisa invitación a la
conversión personal[19]; el concepto
aparece entonces en su significado
originario, que no es el proselitismo
en sentido negativo, rechazado desde
siempre por la Iglesia y,
recientemente, por el Papa Francisco,
en la ya citada afirmación de EG 14: 



La Iglesia no crece por proselitismo,
sino por atracción. El Papa, poco
después, en la misma exhortación
apostólica, recuerda: La
evangelización obedece al mandato
misionero de Jesús: «Id y haced que
todos los pueblos sean mis discípulos,
bautizándolos en el nombre del Padre
y del Hijo y del Espíritu Santo,
enseñándoles a observar todo lo que
os he mandado» (Mt 28,19-20). En
estos versículos se presenta el
momento en el cual el Resucitado
envía a los suyos a predicar el
Evangelio en todo tiempo y por todas
partes, de manera que la fe en Él se
difunda en cada rincón de la tierra
(EG 19).

En estas palabras del Evangelio de
Mateo se recoge la exhortación de
Jesucristo a sus fieles para que vayan
por el mundo haciendo discípulos,
los bauticen y les comuniquen las
enseñanzas de Jesús. De acuerdo con
el último mandamiento del



Resucitado, no pocos cristianos
consideran el proselitismo un deber
moral mediante el cual se siguen las
huellas de los apóstoles en su
compromiso de llevar el Evangelio
hasta los confines de la tierra (cf. Hch
1,8). Toda actividad misionera es una
forma de proselitismo. No se trata,
pues −según las mismas palabras de
Jesús−, de una simple proposición y
proclamación de la doctrina, sino
también de hacer discípulos, que es
precisamente la definición de
proselitismo en el sentido original
del término. La comunidad
evangelizadora se mete con obras y
gestos en la vida cotidiana de los
demás, achica distancias, se abaja
hasta la humillación si es necesario, y
asume la vida humana, tocando la
carne sufriente de Cristo en el pueblo
(EG 24).

Por eso, evangelizar no es solamente
hablar; es iluminar, bendecir,
vivificar, levantar, curar (EG 273).



Obviamente, este hacer discípulos
nunca es una labor solo ni
principalmente humana −mucho
menos realizada con métodos no
respetuosos de la libertad e
intimidad de las personas: el tipo de
proselitismo que hay que rechazar−,
sino que se lleva a cabo invitando a
contemplar a Cristo crucificado y
resucitado, para que sea él quien 
atraiga a las personas a sí con la
fuerza del Espíritu Santo. Se hacen
discípulos mediante el alegre
anuncio del Evangelio con la gracia
de Dios, porque el amor de Cristo nos
urge (2Cor 5,14). Pablo notaba el
impulso del amor divino, como una
invitación y como un deber que hay
que cumplir: Si anuncio el Evangelio,
no lo hago para gloriarme: al
contrario, es para mí una necesidad
imperiosa. ¡Ay de mí si no predicara el
Evangelio! (1Cor 9,16).

Mons. Fernando Ocáriz es Vicario
auxiliar del Opus Dei



[1] FRANCISCO, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013) (EG), n. 14.

[2] BENEDICTO XVI, Homilía, 13-
V-2007.

[3] «Nuestra fe no la imponemos a
nadie. Semejante género de
proselitismo (Diese Art von
Proselytismus) es contrario al
cristianismo» (BENEDICTO XVI,
Homilía, 10-IX-2006).

[4] Cf. G. Lüdeman, hypsoõ, en H. Balz
– G. Schneider (ed.), Dizionario
esegetico del Nuovo Testamento,
Paideia, Brescia 2004, 1159.

[5] Sobre la recepción de este
versículo en la Iglesia primitiva y en
la patrística puede verse el estudio
de J.L. González Gullón, La
fecundidad de la cruz: una reflexión
sobre la exaltación y la atracción de
Cristo en los textos joánicos y la



literatura cristiana antigua, EDUSC,
Roma 2003. Cf. también J.F. Herrera
Gabler, Cristo exaltado en la cruz:
exégesis y teología contemporáneas,
Eunsa, Pamplona 2012.

[6] Cf. J. Wanke, helkõ, in Balz –
Schneider (edd.), Dizionario
esegetico, 1159.

[7] Cf. P. Rodríguez, «Omnia traham ad
meipsum». El sentido de Juan 12, 32
en la experiencia espiritual de Mons.
Escrivá de Balaguer, en «Annales
Theologici» 6 (1992) 5-34. El autor,
tras una exposición sintética de la
exégesis del testo joaneo, ofrece un
interesante comentario teológico de
una experiencia espiritual de san
Josemaría Escrivá: una locución
interior, que sintió el 7 de agosto de
1931, en la que Jn 12,32 era
entendido en el sentido de levantar a
Cristo en la cima de todas las
actividades de los hombres para que
el Señor atraiga a todos hacia sí. Cf.



G. Derville, La liturgia del trabajo.
«Levantado de la tierra atraeré a
todos hacia mí» (Jn 12,32) en la
experiencia de san Josemaría Escrivá
de Balaguer, en «Scripta Theologica»
38 (2006) 821-54; E. Burkhart - J.
López, Vida cotidiana y santidad en
la enseñanza de san Josemaría:
estudio de teología espiritual, vol. 1,
Rialp, Madrid 2010, 424-433.

[8] Cf. Benedicto XVI, Homilía, 10-
IX-2006. Es sabido que el término
«proselitismo» actualmente tiene un
sentido negativo predominante en la
lengua alemana, y también en inglés;
no es así, en cambio, en otras
lenguas, como el español y el
italiano.

[9] Cf. Concilio Vaticano II,
Declaración Dignitatis humanae (7-
XII-1965), n. 4; S. Juan Pablo II, Carta
encíclica Redemptoris missio (7-
XII-1990) (RM), n. 55.



[10] Cf. K.G. Kuhn, prosélytos, en G.
Kittel – G. Friedrich (ed.), Grande
Lessico del Nuovo Testamento, vol.
11, Paideia, Brescia 1980, 303.

[11] Cf. H. Kuhli, prosélytos, in Balz –
Schneider (ed.), Dizionario esegetico,
1151-1154. Sobre las diversas
hipótesis acerca del motivo por el
que los prosélitos se volvían peores
que su maestro, cf. E. Lerle,
Proselytenwerbung und
Urchristentum, Evangelische
Verlagsanstalt, Berlín 1960, 64-65.

[12] Cf. G. Rossé, Atti degli Apostoli,
Città Nuova, Roma 1998, 137.

[13] Cf. E. Haenchen, The Acts of the
Apostles, Westminster, Philadelphia
1971, 264.

[14] Cf., por ejemplo, S. Justino,
Dialogus cum Tryphone, 121,4 y
122,1, en PG 6, 758-759; Flavio Josefo,
Contra Apionem, 2,10,39 (CSEL 37,
99); S. Juan Crisóstomo, Exp. in



Psalmos, CXIX, 2, 5, en PG 55, 341; S.
Agustín, Contra Faustum, 16, 29, en
PL 42, 336.

[15] Sobre toda esta temática, cf., por
ejemplo, F. Ocáriz, Evangelización,
Proselitismo y Ecumenismo, en
«Scripta Theologica» 38 (2006)
617-636.

[16] Cf. Congregación para la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal sobre algunos
aspectos de la Evangelización (3-
XII-2007), nota 49.

[17] Cf. Cf. B. Pablo VI, Exhortación
apostólica Evangelii nuntiandi (8-
XII-1975), n. 17; cf. EG 176.

[18] Cf. Congregación para la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal, n. 2.

[19] Cf. RM 47; Congregación para la
Doctrina de la Fe, Nota doctrinal, n.
1.



Evangelización, proselitismo y
ecumenismo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/
evangelizacion-proselitismo-y-

ecumenismo/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-es/article/evangelizacion-proselitismo-y-ecumenismo/

	Evangelización, atracción y proselitismo

