
opusdei.org

Eterna es su
misericordia

Iniciamos una serie de
editoriales sobre el Año de la
Misericordia, para alimentar la
oración personal durante el
Jubileo. "¡Cómo deseo -ha
escrito el Papa- que los años por
venir estén impregnados de
misericordia para poder ir al
encuentro de cada persona
llevando la bondad y la ternura
de Dios!"

19/12/2015



«El Espíritu del Señor está sobre mí,
por lo cual me ha ungido para
evangelizar a los pobres, me ha
enviado para anunciar la redención
a los cautivos y devolver la vista a los
ciegos, para poner en libertad a los
oprimidos y para promulgar el año
de gracia del Señor»[1]. El Señor
vuelve por primera vez a Nazaret
durante su vida pública, y se levanta
para leer en la sinagoga. Le entregan
el libro de Isaías, y proclama este
pasaje, que se refiere a Él mismo.
Después se sienta y, ante el asombro
de todos, apostilla: «hoy se ha
cumplido esta Escritura que acabáis
de oír»[2].

Ahí tienen, ante sus ojos, a Aquél que
viene de Dios, y es Dios mismo, que
viene a quitar el pecado del
mundo[3]. Pero los paisanos del
Señor no están aún preparados para
acogerle, y adoptan una actitud
hostil: le echan de la ciudad y le
intentan despeñar, como si se tratara



de un falso profeta. Entonces Jesús,
relata el Evangelio en un giro
misterioso, «pasando por medio de
ellos, se marchó»[4]. Jesús sigue su
camino porque nada puede detener
el corazón de Dios.

La libertad que solo Dios puede
dar

Al convocar un jubileo, la Iglesia se
sabe portadora de ese empuje
irrefrenable del Señor: la salvación
es hoy. «Utinam hodie vocem eius
audiatis: nolite obdurare corda vestra,
¡Ojalá escuchéis hoy su voz! No
endurezcáis vuestro corazón»[5]. En
el Antiguo Testamento, una
prefiguración de la salvación de Dios
es precisamente el año jubilar, que
tenía lugar cada 50 años. Al
cumplirse «siete semanas de años»[6]
-siete veces siete años- se iniciaba un
año en el que los esclavos eran
liberados, y cada uno volvía a su
propiedad y a su familia[7], porque



los hombres no pertenecen a nadie,
sino a Dios[8]. Si una palabra tuviera
que resumir lo que suponía un
jubileo para el Pueblo de Israel,
podría ser “libertad”[9].

Libertad: ¿no está hoy más que
nunca esta palabra en boca de todos?
Y, sin embargo, muchas veces
olvidamos que la libertad, en su
sentido más profundo, proviene de
Dios. Con su pasión salvadora y su
resurrección, Él nos libera de la peor
esclavitud: el pecado. «Por la
entrañable misericordia de nuestro
Dios, nos visitará el sol que nace de
lo alto, para iluminar a los que viven
en tinieblas y en sombra de muerte,
para guiar nuestros pasos por el
camino de la paz»[10].

La fuente de la verdadera libertad
está en la misericordia de Dios. Para
una lógica meramente mundana,
esta afirmación parecería una
ingenuidad: se admitiría quizá que



un poco de misericordia podría venir
bien para dulcificar las relaciones,
pero solo después de haber resuelto
muchas otras cosas más urgentes.
Poner, en cambio, la misericordia en
primer lugar, «humanamente
hablando es de locos, pero “lo necio
de Dios es más sabio que los
hombres; y lo débil de Dios es más
fuerte que los hombres” (1 Cor 1,
25)»[11]. El mundo la necesita para
salir de tantas espirales de
resentimiento, de envidia, de
frustración; la necesitan las familias,
la sociedad.

«Lo débil de Dios»: con el sí del Señor
a hacerse hombre, a ser cosido en la
Cruz, y a ser recibido en las entrañas
de la tierra, surge en el mundo un
nuevo germen de libertad que ya no
muere más. La resurrección gloriosa
de Cristo prolonga a través de los
siglos el «año de gracia del
Señor»[12]. Pero con el trigo crece,
hasta el fin del mundo, la cizaña[13]:



junto a los signos de la auténtica
liberación, se perciben
constantemente en la historia los de
la esclavitud. Satanás intenta
cribarnos como el trigo, pero el
Señor ha rogado por Pedro, para que
su fe no desfallezca. Y él nos
confirma en nuestra fe[14]. A un
mundo que suspira por la libertad
sin lograr encontrarla, la Iglesia le
ofrece incansablemente la
misericordia del Señor, que trae
consigo «la libertad de los hijos de
Dios»[15].

Recogiendo todo un itinerario
espiritual de la Iglesia

«En medio de las luces y sombras que
aparecen en el caminar de los
cristianos, nunca han faltado las
intervenciones de la indulgencia
divina: por medio del Espíritu Santo
que habita en la Iglesia, y con la
presencia real de Cristo en la
Eucaristía, además de la intercesión



siempre actual de la Santísima
Virgen, se nos revelan los torrentes
de misericordia que se vierten
constantemente sobre el
mundo»[16]. En 2002, san Juan Pablo
II -que había dedicado su segunda
encíclica, Dives in misericordia, al
amor de Dios Padre por los hombres-
proclamó el segundo domingo de
Pascua como domingo de la divina
misericordia, siguiendo una
sugerencia de santa María Faustina
Kowalska, canonizada por él mismo.
«Es preciso transmitir al mundo este
fuego de la misericordia. En la
misericordia de Dios el mundo
encontrará la paz»[17].

Benedicto XVI se hizo eco muchas
veces de esta urgencia de su
predecesor. «Como sor Faustina, Juan
Pablo II se hizo a su vez apóstol de la
Misericordia divina. La tarde del
inolvidable sábado 2 de abril de
2005, cuando cerró los ojos a este
mundo, era precisamente la víspera



del segundo domingo de Pascua, y
muchos notaron la singular
coincidencia, que unía en sí la
dimensión mariana -era el primer
sábado del mes- y la de la
Misericordia divina. En efecto, su
largo y multiforme pontificado tiene
aquí su núcleo central; toda su
misión al servicio de la verdad sobre
Dios y sobre el hombre y de la paz en
el mundo se resume en este
anuncio»[18]. También en la
Prelatura se ha dado esa
providencial coincidencia: de la
mano de la Virgen, Mater
misericordiae, discurren juntos el
final del Año Mariano de la familia y
el inicio del Jubileo de la
misericordia.

«El rostro de Dios -decía el Papa
Francisco en su primer ángelus- es el
de un padre misericordioso, que
siempre tiene paciencia»[19]. La
decisión con que el Santo Padre
habla de la misericordia remite



también a su propia vocación.
Resulta más elocuente ahora su lema
episcopal, «miserando atque
eligendo», que mantuvo al ser elegido
para la sede de Pedro; son palabras
que aluden a la vocación de Mateo:
Jesús le miró con mucha
misericordia y lo eligió para Él.

«Desde el corazón de la Trinidad,
desde la intimidad más profunda del
misterio de Dios, brota y corre sin
parar el gran río de la
misericordia»[20]. La decisión del
Papa de convocar un Jubileo de la
Misericordia recoge, en fin, todo un
itinerario espiritual de la Iglesia, un
impulso del Espíritu Santo para el
tiempo presente. Al día siguiente de
abrir la Puerta Santa en San Pedro, el
Papa lo explicaba así: «La Iglesia
necesita este momento
extraordinario. En nuestra época de
profundos cambios, la Iglesia está
llamada a ofrecer su contribución
peculiar, haciendo visibles los signos



de la presencia y de la cercanía de
Dios. Y el Jubileo es un tiempo
favorable para todos nosotros, para
que contemplando la Divina
Misericordia, que supera todo límite
humano y resplandece sobre la
oscuridad del pecado, lleguemos a
ser testigos más convencidos y
eficaces»[21].

La puerta de la misericordia

«Dad gracias al Señor porque es
bueno, porque es eterna su
misericordia»[22]. En el rito de
apertura de la Puerta Santa en la
basílica de san Pedro se cantó el
salmo 117 (118), que se abre y se
cierra con este mismo verso. Y con el
motivo de la misericordia confluye el
de la puerta: «abridme las puertas de
la justicia: entraré y daré gracias al
Señor. Esta es la puerta del Señor: los
justos entrarán por ella»[23].

Desde un punto de vista pragmático,
una puerta es a fin de cuentas un



simple lugar de paso, que une y
distingue dos ambientes. La puerta
no parece tener, en sí misma, más
importancia. Importantes, son, en
todo caso, los ambientes; pero no la
puerta. Y sin embargo, el Año santo
nos invita a detenernos en este
motivo, a verlo como un símbolo de
nuestra vida, de nuestra
peregrinación en la tierra; a
considerar lo que supone atravesar
este umbral de esperanza, en
expresión querida de san Juan Pablo
II.

En la Escritura, la puerta tiene un
gran valor simbólico: desde la
entrada de la tienda de Abraham, en
la que está sentado el Patriarca
cuando recibe la visita de
Yahveh[24], pasando por la puerta de
la tienda del Encuentro, donde
Moisés hablaba cara a cara con
Dios[25], hasta las puertas de la
ciudad en la gran visión de
Ezequiel[26]. Todas estas referencias



convergen en el momento del
evangelio de Juan en que el Señor se
presenta, Él mismo, como «la puerta
de las ovejas»[27].

La Puerta Santa nos recuerda, de un
modo más vivo, de dónde viene la
salvación: del redil de Dios, del
espacio de Dios, al que Él nos invita a
entrar. «Como el soldado que está de
guardia, así hemos de estar nosotros
a la puerta de Dios Nuestro Señor: y
eso es oración. O como se echa el
perrillo, a los pies de su amo»[28]. La
salvación no viene de lo que nosotros
podemos hacer, sino de lo que hace
Dios por nosotros. «Fuera de la
misericordia de Dios no existe otra
fuente de esperanza para el
hombre»[29].

Sucede que a veces los hombres
pensamos que en realidad no hay
puerta que abrir para nuestros
problemas, incluso aquellos de
carácter más menudo. Sencillamente



aspiramos a sobrevivir mal que bien
a nuestros miedos y nuestras
dificultades. Preferimos quizá no
ponerles nombre, preferimos no
pensar demasiado en ellos... Porque,
aunque estemos mal, no creemos que
Dios pueda poner remedio a esas
cosas. Con las obras, más que con las
palabras, le decimos muchas veces:
«no voy a vivir siempre. Déjame, que
mis días son como un soplo»[30]. Y,
sin embargo, Dios «se hace el
encontradizo con los que no le
buscan»[31] y nos invita a abrir una
puerta de esperanza. El Jubileo es
«un Año Santo para sentir
intensamente dentro de nosotros la
alegría de haber sido encontrados
por Jesús, que, como Buen Pastor, ha
venido a buscarnos porque
estábamos perdidos»[32].

Lo que a Dios más le gusta

Estamos, pues, ante un momento
especial para experimentar la fuerza



liberadora de la misericordia divina,
que perdona nuestros pecados y nos
abre a los demás hombres: «Este
Jubileo, en definitiva, es un momento
privilegiado para que la Iglesia
aprenda a elegir únicamente “lo que
a Dios más le gusta”. Y, ¿qué es lo que
“a Dios más le gusta”? Perdonar a sus
hijos, tener misericordia con ellos, a
fin de que ellos puedan a su vez
perdonar a los hermanos,
resplandeciendo como antorchas de
la misericordia de Dios en el mundo.
Esto es lo que a Dios más le
gusta»[33].

La reconciliación con Dios -que
recibimos en la Confesión,
sacramento que está puesto en el
centro del Año jubilar[34]- abre una
puerta para dejar entrar en nuestra
vida a quienes nos rodean. Porque la
misericordia de Dios no es simple
manto que tapa nuestras miserias,
sin que en realidad nada cambie en
nuestra vida. Al contrario, su



misericordia nos transforma
radicalmente, nos hace hombres y
mujeres misericordiosos como el
Padre[35]: lo somos cuando
perdonamos a quien nos había
ofendido, realizamos quizá con
esfuerzo alguna obra de caridad,
damos a conocer el mensaje salvador
del Evangelio a quien vive lejos del
Señor. Acercarse a la misericordia de
Dios implica necesariamente
convertirse en instrumentos de su
compasión hacia quienes nos rodean:
«El corazón del Señor es corazón de
misericordia, que se compadece de
los hombres y se acerca a ellos.
Nuestra entrega, al servicio de las
almas, es una manifestación de esa
misericordia del Señor, no sólo hacia
nosotros, sino hacia la humanidad
toda»[36].

Carlos Ayxelà



[1] Is 61, 1-2 (cfr. Lc 4, 16).

[2] Lc 4, 21.

[3] Cfr. Jn 1, 29.

[4] Lc 4, 30.

[5] Sal 95, 7-8.

[6] Lv 25, 8.

[7] Cfr. Lv 25, 10.39ss.

[8] Cfr. Lv 25, 55.

[9] Cfr. Lv 25, 10.

[10] Lc 1, 78-79.

[11] Francisco, Audiencia, 9-XII-2015.

[12] Lc 4, 16.

[13] Cfr. Mt 13, 24-30.

[14] Cfr. Lc 22, 31.



[15] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 297. Cfr. Ga 5, 1.

[16] Javier Echevarría, Carta
pastoral, 4-XI-2015, n. 4.

[17] San Juan Pablo II, Homilía, 17-
VIII-2002.

[18] Benedicto XVI, Angelus, 30-
III-2008.

[19] Francisco, Angelus, 17-III-2013.

[20] Francisco, Bula Misericordiæ
Vultus, n. 25.

[21] Francisco, Audiencia, 9-XII-15.

[22] Sal 117 (118), 1.29.

[23] Sal 117 (118), 19-20.

[24] Cfr. Gn 18, 1.

[25] Cfr. Nm 12, 5.

[26] Cfr. Ez 48, 31.



[27] Jn 10, 7

[28] San Josemaría, Forja, 73

[29] San Juan Pablo II, Homilía, 17-
VIII-2002.

[30] Jb 7, 16.

[31] San Josemaría, Amar a la Iglesia,
n. 39.

[32] Francisco, Homilía, 11-IV-2005.

[33] Francisco, Audiencia, 9-XII-2015.

[34] Cfr. Francisco, Bula Misericordiæ
Vultus, n. 17.

[35] Cfr. Lc, 6, 36.

[36] San Josemaría, Carta 24-III-1930,
n. 1.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/eterna-es-su-
misericordia/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/eterna-es-su-misericordia/
https://opusdei.org/es-es/article/eterna-es-su-misericordia/
https://opusdei.org/es-es/article/eterna-es-su-misericordia/

	Eterna es su misericordia

