
opusdei.org

Ernestina de
Champourcin,
esencial

Una reivindicación de una
poeta que, pese a notables
intentos de recuperación,
todavía habita en el olvido.

24/03/2017

Nueva Revista (Anna María Iglesia) 
Ernestina de Champourcin, esencial

Más información sobre Ernestina de
Champourcin.

*****

https://www.nuevarevista.net/articulos/ernestina-de-champourcin-esencial
https://opusdei.org/es-es/search/?query=Ernestina+de+Champourcin
https://opusdei.org/es-es/search/?query=Ernestina+de+Champourcin


El 25 de diciembre de 1927, Carmen
Conde le preguntaba en una carta a
una joven Ernestina de Champourcin
de 22 años si había “muchas mujeres
de talento, moderno, en Madrid” y sí,
parece contestarle la poeta nacida en
Vitoria en 1905, la capital era por
entonces escenario de aquella
cultura que, como apunta Jaime Siles
en la introducción a Poesía esencial
(Fundación Banco Santander), se
había convertido para Ernestina “en
una liberación” y “no es de
extrañar”, continúa Siles, puesto que,
desde muy pronto, la poeta
encarnará “un modo de incipiente
feminismo poético, visible en su
interés por Juana de Ibarbourou,
Delmira Agustini y Gabriela Mistral”.
La poeta, la misma que en 1928
escribirá a Conde preguntándose
“¿por qué no podremos ser nosotras,
sencillamente, sin más? No tener
nombre, ni tierra, no ser de nada ni
de nadie, ser nuestras, como son
blancos los poemas o azules los



lirios”, la misma que declarará en
1928 detestar a Primo de Rivera y en
1931, en contra la opinión de su
familia, se definirá Republicana y la
misma que dirá que no puede
pensarse sin la poesía –“Yo sin la
Poesía no existo, no soy nada.
Prescindir de ella sería anularme”-,
se definirá a sí misma y definirá a su
poesía desde la inadaptación “que no
es orgullo ni maldad”, sino “un triste
privilegio de los escogidos”.

Y es precisamente este carácter
inadaptado, su rebeldía poética y
política y su poesía de madurez
trascendental-metafísica que
convierte, en palabras de Jaime Siles,
a Ernestina de Champourcin en un
“paradigma” de esas mujeres de los
años veinte y treinta que “asumieron
un protagonismo intelectual, visible
en las publicaciones y la política de
la épica, y fueron ellas mismas un
decidido agente del tipo de
modernidad a la que los sectores más



cultos y progresistas de la sociedad
de entonces aspiraban”. Sin embargo
y a pesar de ello, la historia de la
literatura ha olvidado en gran
medida a Ernestina así como a
aquellas mujeres de cultura de los
años ’27, hoy reunidas bajo la
etiqueta de las Sinsombrero,
término, comenta la poeta y editora
Elena Medel, término “muy reciente
—surgido a raíz del proyecto 
transmedia del mismo nombre, y que
recoge a las autoras vinculadas no
sólo a la Generación del 27, sino a un
determinado círculo intelectual: el de
los hombres que se agrupaban en
torno a la Residencia de Estudiantes
y otras instituciones similares. De
hecho, el documental —que ha
logrado crear cierta necesaria
expectación sobre la figura de estas
mujeres— consigna sus logros
particulares, por supuesto, pero
también las relaciones sentimentales
que mantuvieron con los hombres
del 27: por ejemplo, Marga Gil



Roësset termina definida por su
vínculo con Juan Ramón Jiménez. De
manera que el término refleja a una
parte de las mujeres de la
Generación del 27, pero orilla una
vez más a quienes por cuestiones
geográficas —la poeta María Cegarra
— o socioeconómicas —la narradora
Luisa Carnés, la poeta Lucía Sánchez
Saornil— se encontraban fuera de
ese círculo formado en su mayoría
por miembros de la clase alta del
país”. Por ello Medel prefiere optar
por otro término más incluyente, el
de “generación del 26”, acuñado por
Laura Freixas y que desplaza “el foco
del homenaje a Góngora en el Ateneo
de Sevilla —integrado en exclusiva
por hombres— a la fundación del
Lyceum Club Femenino”, donde la
propia Ernestina acudía.
Terminología aparte, de lo que no
cabe duda es que, como comenta
María Cristina Mabrey, “en el marco
histórico-cultural de la Generación
del 27, la presencia femenina ha



llegado a ser hoy un hecho innegable
para la crítica. Aunque sepamos que
una generación intelectual la forman
tanto mujeres como hombres, del
rótulo se ha excluido
tradicionalmente la contribución de
las mujeres y, por consiguiente, ellas
han recibido apenas atención”.
Precisamente por ello, la edición por
parte de la Fundación Banco
Santander de la Poesía esencial de
Champourcin es un gesto esencial
para restituir a Champourcin el
espacio que ocupó dentro de la
poesía española del XX y reproponer
una historia de la literatura que
incluya, finalmente, a estas autoras
que, como decía Siles, son
paradigmas de nuestra modernidad
poética. Al mismo tiempo, Poesía
esencial obliga a repensar a
Champourcin, su trayectoria
literaria, sus vaivenes estilísticos y su
inscripción dentro de la tradición
poética española.



Ernestina de Champourcin y la
tradición poética

Es cierto que, a la pregunta en torno
a su concepción poética, la poeta
afirmaba: “Carezco en absoluto de
conceptos. La vida borró los pocos
que disponía, y hasta ahora no tuve
tiempo de fabricarme otros nuevos.
Por otra parte, cuando todo el mundo
define y se define, causa un secreto
placer mantenerse desdibujado entre
los equívocos linderos de la
vaguedad y la vagancia”. Sin
embargo, también es cierto que el
ideario poético de Champourcin no
sólo fue modificándose, sino que su
giro poético, de una poesía pura a
una poesía metafísica-espiritual y
religiosa, quedó registrado en sus
escritos. Si en 1927 publicaba en El
Heraldo de Madrid un artículo de
título programático, La poesía pura,
en 1928 se va distanciando de esa
poesía pura cerebral: considera a
Jorge Guillén un poeta demasiado



“depurado”, considera a Paul Valery
“demasiado cerebral” y se acerca al
surrealismo y a la poesía de Paul
Claudel. Para Carmelo Guillén
Acosta, que no cree que pueda
hablarse exactamente de una poesía
pura dentro de la producción de la
poeta, la trayectoria de Ernestina
puede dividirse en tres partes: “una
primera, en la que se manifiesta el
magisterio del poeta moguereño; una
segunda, de búsqueda de
trascendencia que coincide con el
influjo de Thomas Merton, San Juan
de la Cruz y, en especial, su
incorporación al Opus Dei (…) y una
tercera, de poesía ‘evocativa y
esperanzadora’”. Sobre la influencia
que tuvo Juan Ramón en Ernestina
también se detiene la profesora de la
Universidad de Barcelona, Virginia
Trueba: Champourcin pertenecería a
una tradición poética muy fértil en la
poesía española, la de cierto
simbolismo de corte romántico que
encuentra a uno de sus paradigmas



más importantes en Juan Ramón
Jiménez. La presencia de Juan
Ramón no ha cesado en todo el siglo
XX, incluso cuando los tiempos
exigieron una poesía de corte más
realista y explícitamente política (no
debe olvidarse, por cierto, que
también hubo ‘compromiso’ en la
poesía de Juan Ramón, aunque
durante mucho tiempo eso no se
quiso ver)”. Y es, precisamente, a
Juan Ramón a quién Ernestina
dedica algunos de sus versos:

“Hoja blanca de hoy, de siempre, de
mañana.

Frutal de cada día, semilla fecunda

Por un rayo de luz o una gota de
agua.

La vida fluye abajo, arrastrándose
vana.

Encima de mi frente, los divinos
fantasmas



Del sueño verdadero, los éxtasis del
alma….

Cicatrices de otro, que mi pluma va
abriendo

Sobre la hoja blanca.”

Fue el simbolismo de corte
romántico juanramoniano, sostiene
Trueba, el que “integró en buena
medida el llamado modernismo
español y me parece que fue ese 
modernismo, con su corriente
espiritualista incluida, el que
predominó en la trayectoria poética
de Champourcin. Fue asimismo el
que continuó atravesando una parte
de la vanguardia española que tuvo
un desarrollo propio –hispánico- en
relación a otras vanguardias
europeas, y de la que también
participó en un momento dado la
poesía de Champourcin”. Si en su
poemario Ahora, tal y como señala
Ascunce, puede verse la influencia de
las greguerías ramonianas y de



Rubén Darío, en La voz en el viento se
observa la influencia del surrealismo
con la irrupción en su poesía de
términos propios de dicha
vanguardia, como “sueño” o “deseo”:

“Nunca podrás tenerme sin abrir tu
deseo,

Sobre la desnudez que sella lo
inefable,

Ni encontrarás mis labios

Mientras algo concreto enraíce tu
amor…”

O

“Fuiste duro, suave, eterno.

Variaciones de ti mismo

En la unidad de mis sueños.”

Si para Guillén Acosta no puede
hablarse –si bien así sucede- de una
poesía pura en Ernestina, para



Trueba no puede hablarse de una
poesía mística, si bien el poemario 
Presencia oscura ha sido leído en más
de una ocasión desde el misticismo
poético, sobre todo desde Santa
Teresa o San Juan de la Cruz, cuya
presencia –menciones explícitas- en
los poemas, sin embargo, no debe
llevar a confundir la inscripción en
el misticismo con el uso retórico de la
poesía mística: “Considero posible
hablar de un lenguaje proveniente
más bien de la tradición romántico-
simbolista a la que antes me refería,
en la que actuó de diferentes modos
una pulsión espiritualista y mística
que después cierta vanguardia
reescribió. En sentido estricto”,
continúa Trueba, “me parecen
difíciles los puentes entre la gran
escritura de los/las místicos/as
históricos/as y cierta poesía
contemporánea como la de
Champourcin, a no ser que nos
quedemos en el terreno retórico del
recurso a ciertos símbolos o



metáforas, a cierto léxico o incluso
ciertos ritmos”. Para Trueba, la
poesía religiosa de Champourcin
debe ser leída desde otra perspectiva,
introduciendo como posible objeto
de comparación la obra filosófica –e,
incluso, podría decirse entre muchas
comillas, poética- de María
Zambrano: “Su declaración de que 
toda poesía sincera es religiosa es
ilustrativa de una concepción de lo
poético que apunta a un vitalismo de
signo metafísico que se irá
acentuando o haciendo más explícito
con los años. Sería muy interesante
comparar esa concepción con la que
tenía una compañera de época,
María Zambrano. No sé si alguien se
ha hecho cargo de esa comparación,
pero, en todo caso, creo que se
descubrirían similitudes y
diferencias relevantes.”

La producción poética de Ernestina,
donde la experiencia del exilio juega
un papel fundamental –“Ya no hay



manera de volver atrás, de poseer
nuevamente / aquello a lo que se ha
renunciado”- describe un recorrido
que, a pesar de los vaivenes, “resulta
bastante unitaria tanto en su amplio
recorrido como en su totalidad”,
comenta Siles, un recorrido que
incorpora el modernismo
juanramoniano, el surrealismo de
Bretón, la tradición religiosa, la
retórica mística como también lo
autobiográfico, sobre todo en su obra
en prosa: “La casa de enfrente —la
reeditó Renacimiento en 2014—“,
comenta Medel, “me parece una
rareza en la época y una rareza en su
propia escritura: me interesó como
novela de iniciación protagonizada
por una mujer de las primeras
décadas del siglo XX, más por su
carácter testimonial que por su
voluntad de ruptura. Esa voluntad de
retrato generacional y de relato de
una sociedad no están presentes en
su poesía, cuya construcción tiene
mucho más que ver con la intimidad



y con la confesión autobiográfica.”
Junto a la obra novelística de
Ernestina, Medel destaca “su
actividad epistolar, en especial la que
mantiene con Carmen Conde —existe
una edición a cargo de Rosa
Fernández Urtasun, en Castalia en
2007—, por su condición reveladora
sobre la posición de ambas ante la
creación y tanto en la literatura como
en la sociedad de la época. Y resulta
muy llamativa su labor como
traductora: en Latinoamérica
continúan reeditándose, por ejemplo,
sus versiones de Gaston Bachelard”.

Ernestina hoy

A la pregunta de qué queda de
Ernestina de Champourcin, Elena
Medel y Virginia Trueba comparten
opinión: poco o nada queda. Para la
profesora de la Universidad de
Barcelona responder la pregunta
sobre el legado de Champourcin en
la poesía contemporánea “es



responder acerca de la huella de la
tradición romántico-simbolista en la
poesía actual. La poesía actual (como
por otra parte ocurre siempre) no es
una sino muchas, aunque si de
hegemonía hablamos, no tengo claro
que esa tradición romántico-
simbolista sea ahora mismo (2017) la
predominante”. Y es precisamente en
este sentido que la poesía de
Ernestina de Champourcin no está
presente, en términos generales,
“entre los nuevos poetas ni entre las
nuevas poetas”, aunque, matiza
Trueba, no hay que olvidar que
“tampoco lo estuvo entre los poetas
anteriores más deudores de esa
tradición romántico-simbolista, y
este es un tema interesante si se
relaciona con la importante
presencia que sí tuvo entre los
poetas, más incluso que entre los
pensadores, María Zambrano. Solo
hay que pensar en el magisterio que
ejerció en José Angel Valente y en la
consecuente forja de la tradición de



la denominada (con mayor o menor
acierto) poesía del silencio. De nuevo
aquí, las diferencias entre
Champourcin y Zambrano, más allá
de las similitudes, son las que
permitirían explicar la recepción que
tuvieron”. Desde una perspectiva
menos teórica, Medel considera que
la no presencia de Champourcin en
la poesía actual se debe, en primer
lugar, a que “ni se la ha leído ni se la
lee. Tanto La casa de enfrente como el
epistolario con Carmen Conde se
encuentran sin demasiado esfuerzo,
y la Fundación Santander publicó 
Poesía esencial. Sin embargo, como
en tantos otros casos, resulta
necesaria una antología —con un
buen estudio introductorio, en una
colección de clásicos— para llamar la
atención sobre su obra”.

Más allá de la accesibilidad de la
obra de Ernestina, de lo que no cabe
duda es que, como apunta Trueba,
“desde principios de la década del



2000 ha ido apareciendo en España
una poesía muy distinta a la que
conformó el canon que todos
conocemos hasta el punto de que, a
veces, es una poesía que suena poco
a poesía española. Fenómenos como
la globalización, la multiculturalidad,
la emergencia y configuración de las
distintas plataformas digitales donde
habitamos ya una buena parte del
tiempo, la lectura convencida, y
militante en algunos casos, de
determinados pensamientos
postmetafísicos provenientes o
derivados de los que tuvieron lugar
en los años sesenta y setenta, la
lectura de poetas de tradiciones
culturales y lingüísticas muy
diferentes a la hispánica (peninsular,
me refiero), etc…, todo ello, irrumpió
con fuerza a principios del nuevo
siglo en un panorama poético en el
que sí pervivían aún algunos de esos
otros lenguajes que habían sido
canónicos en el siglo XX, entre ellos,
el lenguaje de la tradición romántico-



simbolista”. El lenguaje ha cambiado,
sostiene Trueba, que introduce una
interesante cuestión al debate: la
impugnación de la tradición
romántico-simbolista como
impugnación a un canon
predominante masculino, sobre todo
por parte de las poetas, “cuyo gesto
actual de resistencia ante esa
tradición puede leerse desde (entre
otras) una perspectiva de género, en
tanto la tradición romántico-
simbolista que se quiere impugnar
remite, en última instancia, a una
tradición escrita mayoritariamente
en masculino, por mucho de
determinas mujeres poetas del
pasado intervinieran en ella para, al
menos, desestabilizarla”.

Si la impugnación del canon puede
leerse, en parte, como una revisión
del mismo, también obliga a
replantearse la consideración de las
poetas dentro del canon: la propia
Ernestina afirmaba: “Nunca he



logrado pensar en la poesía como
algo exclusivamente masculino o
femenino. Y en igual forma me
repugnan los calificativos con los que
suele acompañarse esa palabra”. Sin
rechazar el concepto de “poesía
femenina”, Medel propone
entenderlo “no como simple
contenedor que agrupa toda la
‘literatura escrita por mujeres’ —una
etiqueta diferente, a mi juicio—, sino
como una propuesta en la línea sobre
la que trabajaron Béatrice Didier y
Hélène Cixous allá por los años
setenta y ochenta. Cixous afirmó que
‘no podemos hablar de escritura
femenina por el hecho de que una
obra la firme una mujer’. No sé si
superado o no, desde luego sugerente
todavía, nos invita a replantearnos la
posición de la escritura, la posición
de la lectura y la posición de género
—impuesto o escogido— desde la que
afrontamos ambos gestos. Esto
implicaría que muchos autores



escribirían literatura femenina, y
muchas autoras no”.

En definitiva, la recuperación de
Ernestina de Champourcin obliga,
ante todo, a un replanteamiento del
gesto lector en tanto que gesto
configurador del canon poético
peninsular y cuya pregnancia en la
concepción del lenguaje es visible en
la actual producción poética, aunque
sea a través de su contestación. No se
trata, por tanto, solo de recuperar a
una autora, ni siquiera de restituirle
su sitio, pues siempre lo tuvo, sino de
que el ejercicio de lectura de
Champorucin se convierta en un
ejercicio paradigmático para una
nueva reconsideración crítica de la
tradición poética, donde, como
sostenía la propia Ernestina, cabe
hablar de poesía y de poetas, sin
otras distinciones que no sea su
propia obra poética. Solamente
llegados a ese punto podrá hablarse
de un canon o, mejor dicho, de una



historia literaria tendente a la
inclusión y no a la exclusión.

Anna María Iglesia

Nueva Revista

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/ernestina-de-
champourcin-esencial/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/ernestina-de-champourcin-esencial/
https://opusdei.org/es-es/article/ernestina-de-champourcin-esencial/
https://opusdei.org/es-es/article/ernestina-de-champourcin-esencial/

	Ernestina de Champourcin, esencial

