opusdei.org

Ernestina de
Champourcin,
esencial

Una reivindicacion de una
poeta que, pese a notables
intentos de recuperacion,
todavia habita en el olvido.

24/03/2017

Nueva Revista (Anna Maria Iglesia)
Ernestina de Champourcin, esencial

Mas informacién sobre Ernestina de
Champourcin.

Sk sk sk k


https://www.nuevarevista.net/articulos/ernestina-de-champourcin-esencial
https://opusdei.org/es-es/search/?query=Ernestina+de+Champourcin
https://opusdei.org/es-es/search/?query=Ernestina+de+Champourcin

El 25 de diciembre de 1927, Carmen
Conde le preguntaba en una carta a
una joven Ernestina de Champourcin
de 22 anos si habia “muchas mujeres
de talento, moderno, en Madrid” y si,
parece contestarle la poeta nacida en
Vitoria en 1905, la capital era por
entonces escenario de aquella
cultura que, como apunta Jaime Siles
en la introduccion a Poesia esencial
(Fundacion Banco Santander), se
habia convertido para Ernestina “en
una liberacion” y “no es de
extrafiar”, continua Siles, puesto que,
desde muy pronto, la poeta
encarnara “un modo de incipiente
feminismo poético, visible en su
interés por Juana de Ibarbourou,
Delmira Agustini y Gabriela Mistral”.
La poeta, la misma que en 1928
escribird a Conde preguntandose
“.por qué no podremos ser nosotras,
sencillamente, sin mas? No tener
nombre, ni tierra, no ser de nada ni
de nadie, ser nuestras, como son
blancos los poemas o azules los



lirios”, la misma que declarara en
1928 detestar a Primo de Rivera y en
1931, en contra la opinion de su
familia, se definird Republicana y la
misma que dird que no puede
pensarse sin la poesia —“Yo sin la
Poesia no existo, no soy nada.
Prescindir de ella seria anularme”-,
se definird a si misma y definira a su
poesia desde la inadaptacion “que no
es orgullo ni maldad”, sino “un triste
privilegio de los escogidos”.

Y es precisamente este caracter
inadaptado, su rebeldia poética y
politica y su poesia de madurez
trascendental-metafisica que
convierte, en palabras de Jaime Siles,
a Ernestina de Champourcin en un
“paradigma” de esas mujeres de los
afios veinte y treinta que “asumieron
un protagonismo intelectual, visible
en las publicaciones y la politica de
la épica, y fueron ellas mismas un
decidido agente del tipo de
modernidad a la que los sectores mas



cultos y progresistas de la sociedad
de entonces aspiraban”. Sin embargo
y a pesar de ello, la historia de la
literatura ha olvidado en gran
medida a Ernestina asi como a
aquellas mujeres de cultura de los
afos ’27, hoy reunidas bajo la
etiqueta de las Sinsombrero,
término, comenta la poeta y editora
Elena Medel, término “muy reciente
—surgido a raiz del proyecto
transmedia del mismo nombre, y que
recoge a las autoras vinculadas no
s6lo a la Generacién del 27, sino a un
determinado circulo intelectual: el de
los hombres que se agrupaban en
torno a la Residencia de Estudiantes
y otras instituciones similares. De
hecho, el documental —que ha
logrado crear cierta necesaria
expectacion sobre la figura de estas
mujeres— consigna sus logros
particulares, por supuesto, pero
también las relaciones sentimentales
que mantuvieron con los hombres
del 27: por ejemplo, Marga Gil



Roésset termina definida por su
vinculo con Juan Ramon Jiménez. De
manera que el término refleja a una
parte de las mujeres de la
Generacion del 27, pero orilla una
vez mas a quienes por cuestiones
geograficas —la poeta Maria Cegarra
— 0 socioeconOmicas —la narradora
Luisa Carnés, la poeta Lucia Sanchez
Saornil— se encontraban fuera de
ese circulo formado en su mayoria
por miembros de la clase alta del
pais”. Por ello Medel prefiere optar
por otro término mas incluyente, el
de “generacion del 26”, acufiado por
Laura Freixas y que desplaza “el foco
del homenaje a Gongora en el Ateneo
de Sevilla —integrado en exclusiva
por hombres— a la fundacion del
Lyceum Club Femenino”, donde la
propia Ernestina acudia.
Terminologia aparte, de lo que no
cabe duda es que, como comenta
Maria Cristina Mabrey, “en el marco
historico-cultural de la Generacion
del 27, 1a presencia femenina ha



llegado a ser hoy un hecho innegable
para la critica. Aunque sepamos que
una generacion intelectual la forman
tanto mujeres como hombres, del
rotulo se ha excluido
tradicionalmente la contribucion de
las mujeres y, por consiguiente, ellas
han recibido apenas atencion”.
Precisamente por ello, la edicion por
parte de la Fundacion Banco
Santander de la Poesia esencial de
Champourcin es un gesto esencial
para restituir a Champourcin el
espacio que ocupo dentro de la
poesia espafiola del XX y reproponer
una historia de la literatura que
incluya, finalmente, a estas autoras
que, como decia Siles, son
paradigmas de nuestra modernidad
poética. Al mismo tiempo, Poesia
esencial obliga a repensar a
Champourcin, su trayectoria
literaria, sus vaivenes estilisticos y su
inscripcion dentro de la tradicion
poética espafiola.



Ernestina de Champourcin y la
tradicion poética

Es cierto que, a la pregunta en torno
a su concepcion poética, la poeta
afirmaba: “Carezco en absoluto de
conceptos. La vida borro los pocos
que disponia, y hasta ahora no tuve
tiempo de fabricarme otros nuevos.
Por otra parte, cuando todo el mundo
define y se define, causa un secreto
placer mantenerse desdibujado entre
los equivocos linderos de la
vaguedad y la vagancia”. Sin
embargo, también es cierto que el
ideario poético de Champourcin no
solo fue modificandose, sino que su
giro poético, de una poesia pura a
una poesia metafisica-espiritual y
religiosa, quedo registrado en sus
escritos. Sien 1927 publicaba en El
Heraldo de Madrid un articulo de
titulo programatico, La poesia pura,
en 1928 se va distanciando de esa
poesia pura cerebral: considera a
Jorge Guillén un poeta demasiado



“depurado”, considera a Paul Valery
“demasiado cerebral” y se acerca al
surrealismo y a la poesia de Paul
Claudel. Para Carmelo Guillén
Acosta, que no cree que pueda
hablarse exactamente de una poesia
pura dentro de la produccion de la
poeta, la trayectoria de Ernestina
puede dividirse en tres partes: “una
primera, en la que se manifiesta el
magisterio del poeta moguerefio; una
segunda, de busqueda de
trascendencia que coincide con el
influjo de Thomas Merton, San Juan
de la Cruz y, en especial, su
incorporacion al Opus Dei (...) y una
tercera, de poesia ‘evocativa y
esperanzadora’. Sobre la influencia
que tuvo Juan Ramon en Ernestina
también se detiene la profesora de la
Universidad de Barcelona, Virginia
Trueba: Champourcin perteneceria a
una tradicion poética muy fértil en la
poesia espafiola, la de cierto
simbolismo de corte romdantico que
encuentra a uno de sus paradigmas



mas importantes en Juan Ramon
Jiménez. La presencia de Juan
Ramon no ha cesado en todo el siglo
XX, incluso cuando los tiempos
exigieron una poesia de corte mas
realista y explicitamente politica (no
debe olvidarse, por cierto, que
también hubo ‘compromiso’ en la
poesia de Juan Ramon, aunque
durante mucho tiempo eso no se
quiso ver)”. Y es, precisamente, a
Juan Ramon a quién Ernestina
dedica algunos de sus versos:

“Hoja blanca de hoy, de siempre, de
maifana.

Frutal de cada dia, semilla fecunda

Por un rayo de luz o una gota de
agua.

La vida fluye abajo, arrastrandose
vana.

Encima de mi frente, los divinos
fantasmas



Del suefio verdadero, los éxtasis del
alma....

Cicatrices de otro, que mi pluma va
abriendo

Sobre la hoja blanca.”

Fue el simbolismo de corte
romantico juanramoniano, sostiene
Trueba, el que “integro en buena
medida el llamado modernismo
esparfiol y me parece que fue ese
modernismo, con su corriente
espiritualista incluida, el que
predoming en la trayectoria poética
de Champourcin. Fue asimismo el
que continuo atravesando una parte
de la vanguardia espafiola que tuvo
un desarrollo propio —hispanico- en
relacion a otras vanguardias
europeas, y de la que también
participé en un momento dado la
poesia de Champourcin”. Si en su
poemario Ahora, tal y como sefiala
Ascunce, puede verse la influencia de
las greguerias ramonianas y de



Rubén Dario, en La voz en el viento se
observa la influencia del surrealismo
con la irrupcion en su poesia de
términos propios de dicha
vanguardia, como “suefio” o “deseo”:

“Nunca podras tenerme sin abrir tu
deseo,

Sobre la desnudez que sella lo
inefable,

Ni encontraras mis labios

Mientras algo concreto enraice tu
amor...”

0]

“Fuiste duro, suave, eterno.
Variaciones de ti mismo

En la unidad de mis suefos.”

Si para Guillén Acosta no puede
hablarse —si bien asi sucede- de una
poesia pura en Ernestina, para



Trueba no puede hablarse de una
poesia mistica, si bien el poemario
Presencia oscura ha sido leido en mas
de una ocasion desde el misticismo
poético, sobre todo desde Santa
Teresa o San Juan de la Cruz, cuya
presencia —-menciones explicitas- en
los poemas, sin embargo, no debe
llevar a confundir la inscripciéon en
el misticismo con el uso retorico de la
poesia mistica: “Considero posible
hablar de un lenguaje proveniente
mas bien de la tradicion romantico-
simbolista a la que antes me referia,
en la que actud de diferentes modos
una pulsion espiritualista y mistica
que después cierta vanguardia
reescribid. En sentido estricto”,
continuda Trueba, “me parecen
dificiles los puentes entre la gran
escritura de los/las misticos/as
historicos/as y cierta poesia
contemporanea como la de
Champourcin, a no ser que nos
quedemos en el terreno retérico del
recurso a ciertos simbolos o



metaforas, a cierto 1éxico o incluso
ciertos ritmos”. Para Trueba, la
poesia religiosa de Champourcin
debe ser leida desde otra perspectiva,
introduciendo como posible objeto
de comparacion la obra filoséfica —e,
incluso, podria decirse entre muchas
comillas, poética- de Maria
Zambrano: “Su declaracion de que
toda poesia sincera es religiosa es
ilustrativa de una concepcion de lo
poético que apunta a un vitalismo de
signo metafisico que se ira
acentuando o haciendo mas explicito
con los afos. Seria muy interesante
comparar esa concepcion con la que
tenia una compafiera de época,
Maria Zambrano. No sé si alguien se
ha hecho cargo de esa comparacion,
pero, en todo caso, creo que se
descubririan similitudes y
diferencias relevantes.”

La produccion poética de Ernestina,
donde la experiencia del exilio juega
un papel fundamental —“Ya no hay



manera de volver atras, de poseer
nuevamente / aquello a lo que se ha
renunciado”- describe un recorrido
que, a pesar de los vaivenes, “resulta
bastante unitaria tanto en su amplio
recorrido como en su totalidad”,
comenta Siles, un recorrido que
incorpora el modernismo
juanramoniano, el surrealismo de
Bretdn, la tradicion religiosa, la
retorica mistica como también lo
autobiografico, sobre todo en su obra
en prosa: “La casa de enfrente —la
reeditdé Renacimiento en 2014—,
comenta Medel, “me parece una
rareza en la época y una rareza en su
propia escritura: me interesé como
novela de iniciacion protagonizada
por una mujer de las primeras
décadas del siglo XX, mas por su
caracter testimonial que por su
voluntad de ruptura. Esa voluntad de
retrato generacional y de relato de
una sociedad no estan presentes en
su poesia, cuya construccion tiene
mucho mas que ver con la intimidad



y con la confesion autobiografica.”
Junto a la obra novelistica de
Ernestina, Medel destaca “su
actividad epistolar, en especial la que
mantiene con Carmen Conde —existe
una edicion a cargo de Rosa
Fernandez Urtasun, en Castalia en
2007—, por su condicion reveladora
sobre la posicién de ambas ante la
creacion y tanto en la literatura como
en la sociedad de la época. Y resulta
muy llamativa su labor como
traductora: en Latinoameérica
continuan reeditandose, por ejemplo,
sus versiones de Gaston Bachelard”.

Ernestina hoy

A la pregunta de qué queda de
Ernestina de Champourcin, Elena
Medel y Virginia Trueba comparten
opinion: poco o nada queda. Para la
profesora de la Universidad de
Barcelona responder la pregunta
sobre el legado de Champourcin en
la poesia contemporanea “es



responder acerca de la huella de la
tradicion romantico-simbolista en la
poesia actual. La poesia actual (como
por otra parte ocurre siempre) no es
una sino muchas, aunque si de
hegemonia hablamos, no tengo claro
que esa tradicion romantico-
simbolista sea ahora mismo (2017) la
predominante”. Y es precisamente en
este sentido que la poesia de
Ernestina de Champourcin no esta
presente, en términos generales,
“entre los nuevos poetas ni entre las
nuevas poetas”, aunque, matiza
Trueba, no hay que olvidar que
“tampoco lo estuvo entre los poetas
anteriores mas deudores de esa
tradicion romantico-simbolista, y
este es un tema interesante si se
relaciona con la importante
presencia que si tuvo entre los
poetas, mas incluso que entre los
pensadores, Maria Zambrano. Solo
hay que pensar en el magisterio que
ejercio en José Angel Valente y en la
consecuente forja de la tradicion de



la denominada (con mayor o menor
acierto) poesia del silencio. De nuevo
aqui, las diferencias entre
Champourcin y Zambrano, mas alla
de las similitudes, son las que
permitirian explicar la recepcion que
tuvieron”. Desde una perspectiva
menos teorica, Medel considera que
la no presencia de Champourcin en
la poesia actual se debe, en primer
lugar, a que “ni se la ha leido ni se la
lee. Tanto La casa de enfrente como el
epistolario con Carmen Conde se
encuentran sin demasiado esfuerzo,
y la Fundacion Santander publico
Poesia esencial. Sin embargo, como
en tantos otros casos, resulta
necesaria una antologia —con un
buen estudio introductorio, en una
coleccion de clasicos— para llamar la
atencion sobre su obra”.

Mas alla de la accesibilidad de la
obra de Ernestina, de lo que no cabe
duda es que, como apunta Trueba,
“desde principios de la década del



2000 ha ido apareciendo en Espafia
una poesia muy distinta a la que
conformo el canon que todos
conocemos hasta el punto de que, a
veces, es una poesia que suena poco
a poesia espafiola. Fendmenos como
la globalizacion, la multiculturalidad,
la emergencia y configuracion de las
distintas plataformas digitales donde
habitamos ya una buena parte del
tiempo, la lectura convencida, y
militante en algunos casos, de
determinados pensamientos
postmetafisicos provenientes o
derivados de los que tuvieron lugar
en los afios sesenta y setenta, la
lectura de poetas de tradiciones
culturales y lingtisticas muy
diferentes a la hispanica (peninsular,
me refiero), etc..., todo ello, irrumpio
con fuerza a principios del nuevo
siglo en un panorama poético en el
que si pervivian aun algunos de esos
otros lenguajes que habian sido
canodnicos en el siglo XX, entre ellos,
el lenguaje de la tradicion romantico-



simbolista”. El lenguaje ha cambiado,
sostiene Trueba, que introduce una
interesante cuestion al debate: la
impugnacion de la tradicion
romantico-simbolista como
impugnacion a un canon
predominante masculino, sobre todo
por parte de las poetas, “cuyo gesto
actual de resistencia ante esa
tradicion puede leerse desde (entre
otras) una perspectiva de género, en
tanto la tradicion romantico-
simbolista que se quiere impugnar
remite, en ultima instancia, a una
tradicion escrita mayoritariamente
en masculino, por mucho de
determinas mujeres poetas del
pasado intervinieran en ella para, al
menos, desestabilizarla”.

Si la impugnacion del canon puede
leerse, en parte, como una revision
del mismo, también obliga a
replantearse la consideracion de las
poetas dentro del canon: la propia
Ernestina afirmaba: “Nunca he



logrado pensar en la poesia como
algo exclusivamente masculino o
femenino. Y en igual forma me
repugnan los calificativos con los que
suele acompafiarse esa palabra”. Sin
rechazar el concepto de “poesia
femenina”, Medel propone
entenderlo “no como simple
contenedor que agrupa toda la
‘literatura escrita por mujeres’ —una
etiqueta diferente, a mi juicio—, sino
como una propuesta en la linea sobre
la que trabajaron Béatrice Didier y
Hélene Cixous alla por los afios
setenta y ochenta. Cixous afirmo que
‘no podemos hablar de escritura
femenina por el hecho de que una
obra la firme una mujer’. No sé si
superado o no, desde luego sugerente
todavia, nos invita a replantearnos la
posicion de la escritura, la posicion
de la lectura y la posicion de género
—impuesto o escogido— desde la que
afrontamos ambos gestos. Esto
implicaria que muchos autores



escribirian literatura femenina, y
muchas autoras no”.

En definitiva, la recuperacion de
Ernestina de Champourcin obliga,
ante todo, a un replanteamiento del
gesto lector en tanto que gesto
configurador del canon poético
peninsular y cuya pregnancia en la
concepcion del lenguaje es visible en
la actual produccion poética, aunque
sea a través de su contestacion. No se
trata, por tanto, solo de recuperar a
una autora, ni siquiera de restituirle
su sitio, pues siempre lo tuvo, sino de
que el ejercicio de lectura de
Champorucin se convierta en un
ejercicio paradigmatico para una
nueva reconsideracion critica de la
tradicion poética, donde, como
sostenia la propia Ernestina, cabe
hablar de poesia y de poetas, sin
otras distinciones que no sea su
propia obra poética. Solamente
llegados a ese punto podra hablarse
de un canon o, mejor dicho, de una



historia literaria tendente a la
inclusion y no a la exclusion.

Anna Maria Iglesia

Nueva Revista

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/ernestina-de-
champourcin-esencial/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/ernestina-de-champourcin-esencial/
https://opusdei.org/es-es/article/ernestina-de-champourcin-esencial/
https://opusdei.org/es-es/article/ernestina-de-champourcin-esencial/

	Ernestina de Champourcin, esencial

