
opusdei.org

Enseñanzas de san
Josemaría acerca de
la santificación del
trabajo profesional

Artículo de Vicente Bosch sobre
el tema de la santificación del
trabajo, elemento central del
mensaje de san Josemaría
Escrivá de Balaguer.

02/12/2016

Almudí Enseñanzas de san
Josemaría acerca de la santificación
del trabajo profesional

https://www.almudi.org/noticias-articulos-y-opinion/11248-ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional
https://www.almudi.org/noticias-articulos-y-opinion/11248-ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional
https://www.almudi.org/noticias-articulos-y-opinion/11248-ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional


******

El tema de la santificación del trabajo
es central en la enseñanza de san
Josemaría: el Opus Dei “es camino de
santificación en el trabajo
profesional”; el eje o el quicio de la
santificación en medio del mundo

El Fundador del Opus Dei al hablar
del trabajo cita muchos textos de la
Sagrada Escritura, pero sobre todo se
fija en el ejemplo de Jesús: el sentido
de su trabajo no puede ser el de
ocupar el tiempo o ser uno más de su
conciudadanos hasta que iniciara su
vida pública, «en manos de Jesús el
trabajo (...) se convierte en tarea
divina, en labor redentora, en camino
de salvación»

El presente artículo es una síntesis y
elaboración personal de la cuestión
tratada en E. Burkhart – J. López,
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, vol 3,
Rialp, Madrid 2013, pp. 134-221.

https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507
https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507
https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507
https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507
https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507
https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507


I. Contexto histórico y teológico

La noción de “trabajo” remite a toda
actividad humana −intelectual y
corporal− que, implicando esfuerzo y
perseverancia, modifica y
transforma el mundo. Expresa el
dominio del hombre sobre la
naturaleza. Es actividad productiva
que, por transformar nuestro existir
y el de las futuras generaciones, tiene
importancia antropológica, social e
histórica.

Aunque en nuestros días todas las
ciencias humanas se ocupan del
trabajo, el tema no fue objeto de
reflexión filosófica hasta bien
entrado el siglo XIX. El estudio del
trabajo por parte de la teología inició
el pasado siglo XX con las encíclicas
papales, la teología francesa de las
realidades terrenas, y, sobre todo, el
documento conciliar Gaudium et
spes. Su ubicación en el ámbito de la
espiritualidad es más reciente e



incide, obviamente, en la
santificación de los fieles laicos.
Aunque muchos no sean conscientes,
el trabajo afecta a la persona en su
interioridad: independientemente
del producto, importa el cómo y el
porqué de esa actividad.

El tema de la santificación del trabajo
es central en la enseñanza de san
Josemaría: el Opus Dei “es camino de
santificación en el trabajo
profesional”; el eje o el quicio de la
santificación en medio del mundo.
También el Catecismo de la Iglesia
Católica afirma en el n. 2427 que «el
trabajo puede ser un medio de
santificación y de animación de las
realidades terrenas en el espíritu de
Cristo». ¿Cómo se ha llegado a tal
afirmación?

El aprecio por el trabajo en el
cristianismo tiene su raíz en la
Sagrada Escritura. Lo que en síntesis
nos transmite la Biblia acerca del



trabajo −sin entrar en el análisis de
los numerosos textos− es que el
hombre recibe la naturaleza como
un don de las manos de Dios, y
“trabajándola” se realiza a sí mismo
si descubre el sentido del don y abre
su intención al absoluto, sin cerrarse
en la sola satisfacción de los bienes
finitos y en el afán de poseer. Esa
actitud permite que el trabajo pueda
convertirse en mediación para la
comunión con Dios y con los
hombres, en ocasión de encuentro
con Dios. San Josemaría al hablar del
trabajo cita muchos textos de la
Sagrada Escritura (cfr. homilías En el
taller de José y Trabajo de Dios), pero
sobre todo se fija en el ejemplo de
Jesús: el sentido de su trabajo no
puede ser el de ocupar el tiempo o
ser uno más de su conciudadanos
hasta que iniciara su vida pública,
«en manos de Jesús el trabajo (...) se
convierte en tarea divina, en labor
redentora, en camino de
salvación» (Conversaciones, n. 55).



Los Padres y los antiguos escritores
cristianos, fieles a la enseñanza
bíblica, muestran una alta estima por
el trabajo. Lo que en resumen nos
transmiten es que el cristiano es tan
trabajador como el pagano
−aportando recursos para su familia
y la sociedad−, pero, además de estar
obligado por la fe a considerar la
moralidad de su oficio, sabe
encontrar en su actividad laboral el
fin trascendente que marca su vida y
que necesariamente le conduce a
comportarse de un modo diverso de
los paganos. Más tarde, el desarrollo
de la vida monástica será la causa de
que algunos escritores de ese ámbito
presten atención al tema del trabajo,
bajo un aspecto muy particular: su
carácter ascético para evitar el ocio y
unirse con la fatiga a los sufrimientos
de Cristo. El ora et labora benedictino
se entiende, sin embargo, como dos
actividades complementarias que no
se funden: no es el “convertir el
trabajo en oración” como enseña san



Josemaría. Además, el trabajo es
visto como una “profesión” que
caracteriza el ciudadano de la
sociedad civil, fuente de
preocupaciones que distraen del
trato con Dios y dificulta la vida
espiritual.

La mentalidad negativa hacia el
trabajo −como obstáculo a la
santidad− está muy bien reflejada en
el conocido texto del duo genera
christianorum del Decreto de
Graciano, de mitad del siglo XII[1].
En los albores de la Edad Moderna,
Lutero afirmó con rotundidad la
universalidad del deber de trabajar
para obedecer al mandato divino,
aunque este paso −en principio
positivo− está viciado por su
polémico rechazo de la vida
monástica (vida de contemplación =
ocio) y por negar el valor de toda
obra humana para la salvación.



Con la revolución industrial del siglo
XIX se produce un profundo cambio
en la consideración del trabajo, que
ahora adquiere dimensiones éticas y
sociológicas antes insospechadas. Los
Papas dirigen su atención hacia el
trabajo: León XIII con la enc. Rerum
novarum (15-V-1891) y Pío XI con 
Quadragesimo anno (15-V-1931)
proclaman exigencias de justicia en
la organización laboral (derechos de
los obreros, salario, relaciones
trabajo-capital, etc.). Siendo
cuestiones importantes, son, sin
embargo, adyacentes al trabajo: éste
reclama una consideración más
profunda en cuanto actividad que
tiene por objeto mejorar la creación
y al hombre, temas que entran de
lleno en la reflexión teológica. El
primer tímido intento en teología
espiritual es el de Tanquerey, que en
su Compendio de teología ascética y
mística (1923) incluye, entre los
medios exteriores de perfección, la
“santificación de las relaciones



profesionales” (es decir, los deberes
de justicia, prudencia y caridad que
imponen la profesión)[2]. En cambio
la “santificación del trabajo” aparece
por primera vez en un discurso de
Pío XI, del 31-I-1927:

«El secreto para gozar
continuamente del encuentro con
Cristo (…) es santificar el trabajo
cotidiano, el mismo trabajo que llena
todos los días y las horas de su vida, y
de este modo suavizarlo. (…) Qui
laborat orat, el que trabaja reza, lo
cual significa hacer del trabajo
oración (…). Hace falta bien poco
para santificarse cuando se trabaja:
basta la buena intención que dirija el
trabajo a Dios y mantenga unidos a
Dios (…)»[3].

La primera vez que en los apuntes
manuscritos conservados de san
Josemaría se hace referencia a la
santificación del trabajo es el 28-
III-1933, cuando anota: «el trabajo



santifica»[4]. Pero sabemos que esos
términos fueron empleados por san
Josemaría desde la fundación del
Opus Dei:

«Desde 1928 mi predicación ha sido
que (…) el quicio de la espiritualidad
específica del Opus Dei es la
santificación del trabajo
ordinario» (Conversaciones, n. 34).

Según el estudio de Burkhart-López,
aunque haya una evidente afinidad
entre la enseñanza de san Josemaría,
el discurso de Pío XI en 1927 y otros
autores de la época (Joseph Cardijn,
fundador de la Jeunesse Ouvrière
Chrétienne5[5], Raoul Plus, etc.), los
conceptos no son idénticos debido a
que: 1) estos últimos se refieren sólo
al trabajo manual, que permite rezar
mientras se trabaja, dejando fuera de
ese ámbito el trabajo intelectual; 2) la
finalidad de las J.O.C. estaba más
centrada en la acción sindical,
colectiva, para lograr mejores



condiciones de trabajo, que en el
mejoramiento personal con la
actividad laboral[6].

A partir del magisterio de Pío XII
(que introdujo el 1-V-1955 la fiesta de
San José Obrero), y más todavía con
Juan XXIII y Pablo VI, la atención al
trabajo ya no se limita a cuestiones
sociales sino que se dirige al trabajo
mismo y a su papel en el plan divino
de la Creación y de la Redención.
Autores come Thils, Congar y Chenu
contribuyeron con sus reflexiones a
preparar la constitución conciliar 
Gaudium et spes, que enmarcó en los
nn. 33-39 la actividad humana en el
mundo, y abordó en el n. 67 la
cuestión del trabajo señalando que
«con el trabajo, el hombre (…) puede
ejercer la caridad verdadera y
cooperar en el perfeccionamiento de
la creación divina. Más aún (…) se
asocia a la obra misma de la
redención de Jesucristo, quien dio al
trabajo una dignidad eminente



trabajando con sus propias manos en
Nazaret». La enseñanza de san
Josemaría está en perfecta sintonía
con estas palabras, que superan los
planteamientos de la primera mitad
del siglo XX para llegar a la base
antropológica del trabajo. Después
del Concilio, san Juan Pablo II
expondrá en el último capítulo de 
Laborem exercens (14-IX-1981)
algunos “elementos para una
espiritualidad del trabajo” en línea
con la enseñanza del Fundador del
Opus Dei (participación en la obra
creadora de Dios, el ejemplo del
trabajo de Cristo en Nazaret, el
sentido redentor del trabajo, etc.).

En definitiva, la enseñanza de san
Josemaría sobre el trabajo irrumpe
cuando ya el Magisterio hablaba de
santificación del trabajo, pero su
contenido va más a fondo
transmitiendo ideas como: 1)
conversión del mismo trabajo en
oración; 2) eje de la santificación



personal en medio del mundo; 3)
elemento de cristianización de la
sociedad.

II. La noción de trabajo en San
Josemaría

En un largo texto de la homilía En el
taller de José (Es Cristo que pasa, n.
47) encontramos los elementos de la
noción de trabajo en san Josemaría:

a) La idea general de trabajo. El
hombre fue creado por Dios para que
trabajara, y su trabajo es
participación en la obra creadora de
Dios, con un triple sentido: 1º) 
perfeccionar la creación (hacer que el
mundo refleje cada vez más su
bondad; imitar a Dios en su trabajo
de la creación); 2º) perfeccionarse a sí
mismo (trabajar como Dios con
sabiduría y amor, nos transforma,
nos hace vivir una serie de virtudes);
3º) servir a los demás y a la sociedad
(vínculo de unión a los demás; hacer
del mundo un hogar para todos).



b) La distinción entre trabajo y
fatiga. No son sinónimos; la fatiga
aparece como consecuencia del
pecado original, y acompaña la
actividad de trabajar, pero hay que
distanciarse de la visión del trabajo
como de una pena de la que hay que
librarse. Además, con Cristo, la fatiga
y el dolor se transforman en
instrumentos de redención.

c) La dignidad de todo trabajo. El
cristianismo desbarató la idea griega
de que el trabajo era una actividad
servil, la forma ínfima de la actividad
humana, indigna de los hombres
libres que tienen su ideal en la
filosofía (contemplación de la
verdad, actividad intelectual −no
manual−) y en las hazañas o gestas
bélicas. La dignidad de los trabajos
manuales está en la espiritualización
de ese “contacto” con la materia. Por
tanto, la dignidad del trabajo no
depende de “aquello que se hace”,
sino de la calidad de la acción



espiritual: la «dignidad del trabajo
está fundada en el Amor» (Es Cristo
que pasa, n. 48).

d) Trabajo y “Trabajo
profesional”. Por profesional se
entiende “oficio públicamente
conocido”, que implica una
formación profesional y comporta
deberes, responsabilidades y
derechos. No serían profesionales las
actividades ejercidas para cultivar
una afición o la práctica del deporte
por diversión, aunque esas
actividades cuesten esfuerzo y
puedan reportar beneficio
económico. El adjetivo “profesional”
añade el matiz de “dedicación de la
vida”. El Fundador del Opus Dei al
hablar de trabajo profesional solía
añadir intelectual o manual. Por
último, dejamos constancia de que
san Josemaría utilizaba el adjetivo
“profesional” con un sentido análogo
en dos tipos de actividades: la labor
del sacerdote (tarea en sí misma



santa, no profana, pero en cuyo
ejercicio el sacerdote debe
santificarse), y situaciones como
enfermedad, vejez y desempleo.

III. El trabajo como realidad
santificable y santificadora

«Al haber sido asumido por Cristo, el
trabajo se nos presenta como
realidad redimida y redentora: no
sólo es el ámbito en el que el hombre
vive, sino medio y camino de
santidad, realidad santificable y
santificadora» (Es Cristo que pasa, n.
47).

«Para la gran mayoría de los
hombres, ser santos supone
santificar el propio trabajo,
santificarse en el trabajo, y santificar
a los demás con el trabajo, y
encontrar sí a Dios en el camino de
sus vidas» (Conversaciones, n. 55).

Con esta fórmula ternaria
–“santificar el propio trabajo”,



“santificarse en el trabajo”, y
“santificar a los demás con el
trabajo”, tres dimensiones de un
único fenómeno– queda delimitada,
desde el punto de vista de la
espiritualidad, la realidad que
estamos tratando. Veámosla más de
cerca.

a) Santificar el propio trabajo

Santificar el trabajo significa hacer
santa la acción de trabajar y,
consecuentemente, el efecto exterior
o producto de esa acción. La
santificación del trabajo, en cuanto
fuente −la acción de la persona−, es
prioritaria respecto a los otros dos
aspectos de santificación de las
personas y de las estructuras del
mundo, que son sus consecuencias:
el trabajo santificado constituye la
dimensión objetiva y es, al mismo
tiempo, conditio sine qua non para el
resto. Por trabajo santificado
entendemos “obras realizadas en



Cristo”, que construyen el mundo y
santifican a la persona que las
realiza, y, evidentemente, presupone
estar en gracia de Dios y la
intencionalidad de realizar esa tarea
por Cristo, con Cristo y en Cristo. Si el
sujeto no se inserta en el dinamismo
del obrar santo y santificador de
Cristo, no santificará nada, pues la
acción humana de trabajar no
santifica ex opere operato, por muy
humanamente perfecto que sea el
sujeto y por muy bien hecho que esté
el trabajo. Hace falta la intención: la
actividad de trabajar se hace santa
cuando se realiza por un motivo
sobrenatural −dirigir el mundo hacia
Dios y darle gloria−; es decir, cuando
la prioridad y primacía recae sobre
el finis operantis −el motivo por el
que se realiza el trabajo−, entonces,
la causa final influye en la actividad
y en el resultado del trabajo[7]. Si a
un conductor de autobús de una
línea urbana se le preguntara a
mitad de trayecto “¿a qué se dedica



usted?”, las respuestas podrían ser
variadas: “¡ya ve: conduzco
autobuses!”, sería quizá la más
probable; tampoco extrañaría
escuchar algo así como “saco la
familia adelante conduciendo en este
tráfico infernal”; estrechando el
círculo de probabilidades se podría
obtener un “procuro ser útil a la
gente haciendo lo mejor posible este
servicio público”; pero no debería
pertenecer a otro planeta la
contestación “intento santificarme
conduciendo este autobús”. En la
primera de las respuestas el
conductor no se plantea ninguna
finalidad: ejerce ese oficio y basta
(quizá su padre y su abuelo ya
trabajaban en esa misma empresa);
en las otras tres, en cambio, se ve que
el sujeto tiene una intención o
finalidad, cada vez con más amplias
miras, hasta llegar a la de
santificarse, santificando esa
actividad.



Otro elemento importante en la
santificación del trabajo es la buena
realización de esa actividad, la
perfección humana del trabajo y la
competencia profesional: «el trabajo
de cada uno (…) ha de ser un ofrenda
digna para el creador, operatio Dei,
trabajo de Dios y para Dios: en una
palabra, un quehacer cumplido,
impecable» (Amigos de Dios, n. 55).
La posible imperfección del trabajo
jamás deberá ser consecuencia de la
intención del sujeto, ya que el motivo
sobrenatural tiende per se hacia una
trabajo humanamente perfecto y sólo
per accidens el trabajo santificado
puede ser defectuoso.

Consecuencia no desdeñable del
papel que juega la intención en la
santificación del trabajo es la
evidencia de que todo trabajo
honesto es santificable. Todo trabajo
honesto es santo cuando está
imperado e informado por el amor a
Dios y a los demás. Esa es la



sustancia del “motivo sobrenatural”
del que hablábamos. Si el modelo de
todo trabajo es la Creación, conviene
preguntarse cómo creó o trabajó
Dios. Una respuesta nos la da la
liturgia en unas palabras de la
Plegaria Eucarística IV de la Santa
Misa: «Te alabamos, Padre Santo,
porque eres grande y porque hiciste
todas las cosas con sabiduría y
amor». Aquí está en síntesis la clave
para santificar el trabajo: realizarlo
con sabiduría (competencia
profesional, estudio, orden,
prudencia, etc.) y con amor (para la
gloria de Dios y el servicio a los
demás). Por tanto, si alguien nos
preguntara “¿cuáles son las
condiciones para poder santificar el
trabajo?”, se tendrían que señalar
estas cuatro: 1º) estar en gracia de
Dios (en estado de pecado no se
puede santificar nada); 2º) que el
trabajo sea honesto y no sea
contrario a la fe y a la moral; 3º) que
haya un motivo sobrenatural, la



intención de santificar esa actividad
para la gloria de Dios; 4º) la
perfección humana y competencia
profesional.

b) Santificarse en el trabajo

El primer fruto del trabajo es
inmanente: la autorrealización
humana y sobrenatural del que
trabaja. La acción de trabajar
modifica en primer lugar al sujeto.
Se trata de ese trabajo en sentido
subjetivo −acción no transitiva− del
que hablaba Laborem exercens.
Indudablemente, la santificación del
trabajo requiere que el sujeto viva
toda una serie de virtudes: en primer
lugar las teologales, puesto que sin fe
y sin amor no es posible imitar a
Jesús Obrero; pero también virtudes
humanas como la laboriosidad,
constancia, diligencia, paciencia,
fortaleza, justicia, prudencia,
mansedumbre, orden, etc. Y poner
en práctica todo esto mientras se



lleva a cabo la actividad laboral,
evidentemente, perfecciona a quien
realiza ese trabajo[8].

Ayuda, también, considerar que ese
trabajo santificado no es sólo trabajo
hecho “para” Dios, sino que,
necesariamente, ese trabajo es “de”
Dios, ya que es Él quien lo santifica.
Es Él quien nos ha amado primero y
hace posible que nuestro amor esté
presente en la intencionalidad del
trabajo. Es Cristo quien con su gracia
hace fecundar la actividad humana
del trabajador y la hace capaz de que
pueda serle ofrecida, para que Él la
asuma como propia y la asocie a su
Cruz redentora. Todo esto gracias al
sacerdocio común de los fieles, que
pueden ofrecer sus vidas y
actividades en ofrenda agradable a
Dios a través del sacrificio del altar.
En definitiva, el hombre cuando
trabaja, además de transformar las
cosas, realiza principalmente su ser,

https://www.almudi.org/noticias-articulos-y-opinion/11248-ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional#ftn8


y realizar nuestro ser cristiano es lo
que llamamos “santificarse”.

c) Santificar a los demás con el
trabajo

El trabajo santificado –su dimensión
objetiva– tiende a la reforma de los
modos y estructuras de la
convivencia, favoreciendo el
desarrollo humano y sobrenatural de
los hombres que participan en
aquellas actividades y estructuras. Es
decir, la capacidad que tiene el
trabajo santificado de perfeccionar a
la persona que lo realiza alcanza,
también, a quienes son testigos de
esa actuar y a quienes se benefician
del producto de ese trabajo. El fruto
de mi trabajo no sólo permanece en
mí, en mi perfección, sino que se
expande a las personas y a las cosas.
Se supone, además, que cuando el
cristiano trabaja no debe buscar la
propia autoafirmación, sino que
actúa con espíritu de servicio para



contribuir al bien de los demás. El
trabajo hecho por amor de Dios,
santificado, es instrumento para
santificar al prójimo. No cabe duda,
por ejemplo, de que las relaciones
con los colegas, cuando están llenas
de caridad y simpatía, son
instrumento de la gracia de Dios.
Todo trabajo comporta una red de
relaciones personales −colegas,
clientes, representantes, usuarios,
consumidores, etc.− que constituyen
potenciales receptores del mensaje
cristiano presente en un trabajo bien
hecho por amor de Dios y de los
demás, y cauce directo para el
apostolado personal[9]. Por otra
parte, el trabajo santificado y
«santificante de quien lo realiza, 
coopera necesariamente no sólo a
configurar un mundo justo, sino
también a informarlo con la caridad
de Cristo, a santificarlo»[10].

IV. Explicación de la frase ‘El
trabajo nace del amor, manifiesta



el amor, se ordena al amor’ (Es
Cristo que pasa, n. 48)[11]

Las tres expresiones reflejan en
modo completo lo que es “trabajar
por amor”, nos dicen cómo se
convierte la actividad de trabajar en
algo santo. Se trabaja “por amor de
Dios” cuando se dan a la vez las tres
expresiones.

a) El trabajo nace del amor

Significa que es el amor a Dios lo que
me lleva a trabajar (es decir, el
sentido eficiente de la preposición
“por”). Implica el ejercicio de la
virtud de la laboriosidad, justo medio
entre trabajar poco o nada y trabajar
en exceso. La laboriosidad lleva a
trabajar “cuantitativamente” en lo
que se debe (en la profesión de cada
uno) y “cualitativamente” con el
esmero, orden y atención que nacen
del amor. A la laboriosidad se opone
la pereza, que san Josemaría
considera como «el primer frente en



el que hay que luchar» (Carta 24-
III-1931, n. 10). En el extremo
opuesto se coloca la “profesionalitis”,
que consiste en no poner los debidos
límites al trabajo para atender al
descanso, a la familia y a otras
relaciones necesarias. Por último,
resulta importante considerar que la
vocación profesional es parte
importante de la vocación divina.

b) El trabajo manifiesta el amor

Si el amor se trasparenta en el modo
de trabajar afecta también a los
resultados, porque se trabaja con
perfección e ilusión. Como Dios
contempla ese trabajo, ha de ser
«tarea santa y digna de Él: no sólo
acabada hasta el detalle, sino llevada
a cabo con rectitud moral, con
hombría de bien, con nobleza, con
lealtad, con justicia» (Carta 15-
X-1948, n. 26). Aquí entran en juego
conceptos como “perfección
sobrenatural y humana”, “moral



profesional”, “ilusión profesional”, y
el “cuidado de las cosas pequeñas”,
opuesto al “perfeccionismo” que
busca la autocomplacencia o la
aprobación de los demás más que
agradar a Dios.

c) El trabajo se ordena al amor

Aquí la preposición de la frase
“trabajar por amor” tiene sentido
final: que Dios sea el fin último del
trabajo, que la actividad de trabajar
se ordene a la gloria de Dios (que
sirva al reinado de Cristo y a la
edificación de la Iglesia [no podemos
desarrollar aquí la interesante
cuestión del carácter eclesial del
trabajo profesional de los laicos]).
Ese trabajar para dar gloria a Dios
lleva a contemplar a Dios en el
trabajo. Cuando el cristiano realiza
su trabajo profesional con perfección
humana, con rectitud de intención,
con amor y por amor, está de hecho
rezando: todo su obrar −no sólo el



pensamiento, sino también la acción
física− manifiesta externamente la
comunión con Dios que existe en su
corazón, y esto constituye una
verdadera oración que podríamos
llamar “oración de las obras” (se reza
con y a través de las obras). El trabajo
es acto de la persona en que el
participan cuerpo y espíritu; es al
hombre entero al que se dirige la
Palabra de Dios, y el hombre
responde con todo su ser -cuerpo y
espíritu-, con su actividad, y esa
respuesta es precisamente la oración.

Por tanto, la expresión “santificarse
en el trabajo” no indica una simple
conexión entre trabajo y oración,
entre ocupación temporal y vida
teologal: no se trata de una
sobreposición de dos realidades, sino
de la plena unión de ambas. El
trabajo santificado y santificador no
sólo es oración, sino verdadera
oración contemplativa. Para san
Josemaría, transformar el trabajo en



oración significa tener alma
contemplativa:

«Cuando respondemos
generosamente a este espíritu,
adquirimos una segunda naturaleza:
sin darnos cuenta, estamos todo el
día pendientes del Señor y nos
sentimos impulsados a meter a Dios
en todas las cosas, que, sin Él nos
resultan insípidas. Llega un
momento, en el que nos es imposible
distinguir dónde acaba la oración y
dónde comienza el trabajo, porque
nuestro trabajo es también oración,
contemplación, vida mística
verdadera de unión con Dios –sin
rarezas–: endiosamiento» (Carta 6-
V-1945, n. 25, §2).

La contemplación en medio del
mundo no es una contemplación de
bajo nivel, de segunda categoría, sino
verdadera oración contemplativa,
pues nuestro mirar a Dios se realiza
a través de los acontecimientos y



circunstancias que entretejen la vida
ordinaria. La contemplación en
medio del mundo es una modalidad
existencial de la oración
contemplativa, una modalidad
peculiar, presente en el carisma
fundacional que recibió san
Josemaría el 2-X-1928.

Vicente Bosch

[1] «Hay dos géneros de cristianos.
Uno de ellos entregado al oficio
divino y dedicado a la contemplación
y oración, y alejado de todo ruido de
lo temporal, que son los clérigos y
devotos a Dios (…) Todos ellos Dios
los eligió para sí. (…) Y esto simboliza
la corona en la cabeza. (…) Existe
otra especia de cristianos a la que
pertenecen los laicos. Laós significa
pueblo. A ellos se les permite poseer
bienes temporales, pero sólo para su



uso. Nada es, en efecto, más
miserable que despreciar a Dios por
el dinero. A ellos se les concede
casarse, cultivar la tierra, juzgar
causas, defender la propia causa,
llevar ofertas al altar, pagar las
décimas, y así podrán salvarse si
evitan los vicios y hacen el
bien» (Graciano, Decretum, Causa XII,
q. 1, c. 7 [ed. Friedberg, Corpus Iuris
canonici I, Akademische Druck, Graz
1959, col. 678]).

[2] Cfr. A. Tanquerey, Compendio de
Teología Ascética y Mística, Palabra,
Madrid 1990, pp. 323-325.

[3] Pío XII, Discurso, 31.1.1927, en 
Discorsi di Pio XI (a cura di D.
Bertetto), Torino 1960, vol I, p. 675
(traducción de E. Burkhart – J. López,
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanaza de San Josemaría, vol III,
Rialp, Madrid 2013, p. 143-144).



[4] Apuntes íntimos, n. 971, del
28.3.1933 (texto citado en Edición
crítico-histórica de “Camino”, p. 368).

[5] Este autor definirá el trabajo
como una «Misa prolongada» en la
que los obreros ejercen plenamente
su sacerdocio laico (cfr. Ph. Jourdan, 
La spiritualité du travail dans la
Jeunesse Ouvrière Chrétienne
[1925-1939], Roma 2006).

[6] Cfr. E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol 3, o.c., pp.
145-148.

[7] Cfr. F. Ocáriz, El concepto de
santificación del trabajo, en Ídem, 
Naturaleza, gracia y gloria, Eunsa,
Pamplona 2000, p. 267.

[8] San Josemaría Escrivá, Es Cristo
que pasa, n. 49 [ed. histórico-crítica,
cit., pp. 358-359: «En esa tarea
profesional vuestra, hecha cara a
Dios, se pondrán en juego la fe, la



esperanza y la caridad. Sus
incidencias, las relaciones y
problemas que trae consigo vuestra
labor, alimentarán vuestra oración.
El esfuerzo por sacar adelante la
propia ocupación ordinaria, será
ocasión de vivir esa Cruz que es
esencial para el cristiano. La
experiencia de vuestra debilidad, los
fracasos que existen siempre en todo
esfuerzo humano, os darán más
realismo, más humildad, más
comprensión con los demás. Los
éxitos y las alegrías os invitarán a
dar gracias, y a pensar que no vivís
para vosotros mismos, sino para el
servicio de los demás y de Dios».

[9] San Josemaría Escrivá, Es Cristo
que pasa, n. 49 [ed. histórico-crítica,
cit., p. 358): «El trabajo profesional es
también apostolado, ocasión de
entrega a los demás hombres, para
revelarles a Cristo y llevarles hacia
Dios Padre, consecuencia de la
caridad que el Espíritu Santo



derrama en las almas. Entre las
indicaciones que san Pablo hace a los
de Efeso, sobre cómo debe
manifestarse el cambio que ha
supuesto su conversión, su llamada
al cristianismo, encontramos esta: el
que hurtaba, no hurte ya, antes bien
trabaje, ocupándose con sus manos en
alguna tarea honesta, para tener con
qué ayudar a quien tiene necesidad (Ef
4, 28). Los hombres tienen necesidad
del pan de la tierra que sostenga sus
vidas, y también del pan del cielo que
ilumine y dé calor a sus corazones.
Con vuestro trabajo mismo, con las
iniciativas que se promueven a partir
de esa tarea, en vuestras
conversaciones, en vuestro trato,
podéis y debéis concretar ese
precepto apostólico»[9] (Es Cristo que
pasa, n. 49).

[10] F. Ocáriz, El concepto de
santificación del trabajo, cit., p. 266.



[11] «Conviene no olvidar, por tanto,
que esta dignidad del trabajo está
fundada en el Amor. El gran
privilegio del hombre es poder amar,
trascendiendo así lo efímero y
transitorio. (…) −Por eso el hombre
no debe limitarse a hacer cosas, a
construir objetos. El trabajo nace del
amor, manifiesta el amor, se ordena
al amor» (Es Cristo que pasa, n. 48
[ed. histórico-crítica, cit., p. 357]).

Vicente Bosch

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/ensenanzas-de-
san-josemaria-acerca-de-la-

santificacion-del-trabajo-profesional/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional/
https://opusdei.org/es-es/article/ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional/
https://opusdei.org/es-es/article/ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional/
https://opusdei.org/es-es/article/ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional/

	Enseñanzas de san Josemaría acerca de la santificación del trabajo profesional

