opusdei.org

Enseilanzas de san
Josemaria acerca de
la santificacion del
trabajo profesional

Articulo de Vicente Bosch sobre
el tema de la santificacion del
trabajo, elemento central del
mensaje de san Josemaria
Escriva de Balaguer.

02/12/2016

Almudi Ensefianzas de san
Josemaria acerca de la santificacion
del trabajo profesional


https://www.almudi.org/noticias-articulos-y-opinion/11248-ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional
https://www.almudi.org/noticias-articulos-y-opinion/11248-ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional
https://www.almudi.org/noticias-articulos-y-opinion/11248-ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional

Sk skeskkk

El tema de la santificacion del trabajo
es central en la ensefianza de san
Josemaria: el Opus Dei “es camino de
santificacion en el trabajo
profesional”; el eje o el quicio de la
santificacion en medio del mundo

El Fundador del Opus Dei al hablar
del trabajo cita muchos textos de la
Sagrada Escritura, pero sobre todo se
fija en el ejemplo de Jesus: el sentido
de su trabajo no puede ser el de
ocupar el tiempo o ser uno mas de su
conciudadanos hasta que iniciara su
vida publica, «<en manos de Jesus el
trabajo (...) se convierte en tarea
divina, en labor redentora, en camino
de salvacion»

El presente articulo es una sintesis y
elaboracion personal de la cuestion
tratada en E. Burkhart - J. Lopez,
Vida cotidiana y santidad en la
ensefianza de San Josemartia, vol 3,
Rialp, Madrid 2013, pp. 134-221.


https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507
https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507
https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507
https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507
https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507
https://www.rialp.com/index.php?op=verlibro&descri=103507

I. Contexto histodrico y teologico

La nocidn de “trabajo” remite a toda
actividad humana -intelectual y
corporal- que, implicando esfuerzo y
perseverancia, modifica y
transforma el mundo. Expresa el
dominio del hombre sobre la
naturaleza. Es actividad productiva
que, por transformar nuestro existir
y el de las futuras generaciones, tiene
importancia antropologica, social e
historica.

Aunque en nuestros dias todas las
ciencias humanas se ocupan del
trabajo, el tema no fue objeto de
reflexion filoséfica hasta bien
entrado el siglo XIX. El estudio del
trabajo por parte de la teologia inicio
el pasado siglo XX con las enciclicas
papales, la teologia francesa de las
realidades terrenas, y, sobre todo, el
documento conciliar Gaudium et
spes. Su ubicacion en el ambito de la
espiritualidad es mas reciente e



incide, obviamente, en la
santificacion de los fieles laicos.
Aunque muchos no sean conscientes,
el trabajo afecta a la persona en su
interioridad: independientemente
del producto, importa el como y el
porqué de esa actividad.

El tema de la santificacion del trabajo
es central en la ensefianza de san
Josemaria: el Opus Dei “es camino de
santificacion en el trabajo
profesional”; el eje o el quicio de la
santificacion en medio del mundo.
También el Catecismo de la Iglesia
Catolica afirma en el n. 2427 que «el
trabajo puede ser un medio de
santificacion y de animacion de las
realidades terrenas en el espiritu de
Cristo». ¢Como se ha llegado a tal
afirmacion?

El aprecio por el trabajo en el
cristianismo tiene su raiz en la
Sagrada Escritura. Lo que en sintesis
nos transmite la Biblia acerca del



trabajo -sin entrar en el andlisis de
los numerosos textos- es que el
hombre recibe la naturaleza como
un don de las manos de Dios, y
“trabajandola” se realiza a si mismo
si descubre el sentido del don y abre
su intencion al absoluto, sin cerrarse
en la sola satisfaccion de los bienes
finitos y en el afan de poseer. Esa
actitud permite que el trabajo pueda
convertirse en mediacion para la
comunion con Dios y con los
hombres, en ocasion de encuentro
con Dios. San Josemaria al hablar del
trabajo cita muchos textos de la
Sagrada Escritura (cfr. homilias En el
taller de José y Trabajo de Dios), pero
sobre todo se fija en el ejemplo de
Jesus: el sentido de su trabajo no
puede ser el de ocupar el tiempo o
ser uno mas de su conciudadanos
hasta que iniciara su vida publica,
«en manos de Jesus el trabajo (...) se
convierte en tarea divina, en labor
redentora, en camino de

salvacion» (Conversaciones, n. 55).



Los Padres y los antiguos escritores
cristianos, fieles a la ensefianza
biblica, muestran una alta estima por
el trabajo. Lo que en resumen nos
transmiten es que el cristiano es tan
trabajador como el pagano
—aportando recursos para su familia
y la sociedad-, pero, ademas de estar
obligado por la fe a considerar la
moralidad de su oficio, sabe
encontrar en su actividad laboral el
fin trascendente que marca su vida y
que necesariamente le conduce a
comportarse de un modo diverso de
los paganos. Mas tarde, el desarrollo
de la vida monastica serd la causa de
que algunos escritores de ese ambito
presten atencion al tema del trabajo,
bajo un aspecto muy particular: su
caracter ascético para evitar el ocio y
unirse con la fatiga a los sufrimientos
de Cristo. El ora et labora benedictino
se entiende, sin embargo, como dos
actividades complementarias que no
se funden: no es el “convertir el
trabajo en oracion” como ensefia san



Josemaria. Ademas, el trabajo es
visto como una “profesion” que
caracteriza el ciudadano de la
sociedad civil, fuente de
preocupaciones que distraen del
trato con Dios y dificulta la vida
espiritual.

La mentalidad negativa hacia el
trabajo -como obstaculo a la
santidad- estd muy bien reflejada en
el conocido texto del duo genera
christianorum del Decreto de
Graciano, de mitad del siglo XII[1].
En los albores de la Edad Moderna,
Lutero afirmo con rotundidad la
universalidad del deber de trabajar
para obedecer al mandato divino,
aunque este paso —en principio
positivo- estd viciado por su
polémico rechazo de la vida
monastica (vida de contemplacion =
ocio) y por negar el valor de toda
obra humana para la salvacion.



Con la revolucidn industrial del siglo
XIX se produce un profundo cambio
en la consideracion del trabajo, que
ahora adquiere dimensiones éticas y
socioldgicas antes insospechadas. Los
Papas dirigen su atencion hacia el
trabajo: Leon XIII con la enc. Rerum
novarum (15-V-1891) y Pio XI con
Quadragesimo anno (15-V-1931)
proclaman exigencias de justicia en
la organizacion laboral (derechos de
los obreros, salario, relaciones
trabajo-capital, etc.). Siendo
cuestiones importantes, son, sin
embargo, adyacentes al trabajo: éste
reclama una consideracion mas
profunda en cuanto actividad que
tiene por objeto mejorar la creacion
y al hombre, temas que entran de
lleno en la reflexion teologica. El
primer timido intento en teologia
espiritual es el de Tanquerey, que en
su Compendio de teologia ascéticay
mistica (1923) incluye, entre los
medios exteriores de perfeccion, la
“santificacion de las relaciones



profesionales” (es decir, los deberes
de justicia, prudencia y caridad que
imponen la profesion)[2]. En cambio
la “santificacion del trabajo” aparece
por primera vez en un discurso de
Pio XI, del 31-1-1927:

«El secreto para gozar
continuamente del encuentro con
Cristo (...) es santificar el trabajo
cotidiano, el mismo trabajo que llena
todos los dias y las horas de su vida, y
de este modo suavizarlo. (...) Qui
laborat orat, el que trabaja reza, lo
cual significa hacer del trabajo
oracion (...). Hace falta bien poco
para santificarse cuando se trabaja:
basta la buena intencion que dirija el
trabajo a Dios y mantenga unidos a
Dios (...)»[3].

La primera vez que en los apuntes
manuscritos conservados de san
Josemaria se hace referencia a la
santificacion del trabajo es el 28-
I11-1933, cuando anota: «el trabajo



santifica»[4]. Pero sabemos que esos
términos fueron empleados por san
Josemaria desde la fundacion del
Opus Dei:

«Desde 1928 mi predicacion ha sido
que (...) el quicio de la espiritualidad
especifica del Opus Dei es la
santificacion del trabajo

ordinario» (Conversaciones, n. 34).

Segun el estudio de Burkhart-Lopez,
aunque haya una evidente afinidad
entre la ensefianza de san Josemaria,
el discurso de Pio XI en 1927 y otros
autores de la época (Joseph Cardijn,
fundador de la Jeunesse Ouvriére
Chrétienne5[5], Raoul Plus, etc.), los
conceptos no son idénticos debido a
que: 1) estos ultimos se refieren sdlo
al trabajo manual, que permite rezar
mientras se trabaja, dejando fuera de
ese ambito el trabajo intelectual; 2) la
finalidad de las J.O.C. estaba mas
centrada en la accion sindical,
colectiva, para lograr mejores



condiciones de trabajo, que en el
mejoramiento personal con la
actividad laboral[6].

A partir del magisterio de Pio XII
(que introdujo el 1-V-1955 la fiesta de
San José Obrero), y mas todavia con
Juan XXIII y Pablo VI, la atencion al
trabajo ya no se limita a cuestiones
sociales sino que se dirige al trabajo
mismo y a su papel en el plan divino
de la Creacion y de la Redencion.
Autores come Thils, Congar y Chenu
contribuyeron con sus reflexiones a
preparar la constitucion conciliar
Gaudium et spes, que enmarco en los
nn. 33-39 la actividad humana en el
mundo, y abordd en el n. 67 la
cuestion del trabajo sefialando que
«con el trabajo, el hombre (...) puede
ejercer la caridad verdaderay
cooperar en el perfeccionamiento de
la creacion divina. Mas aun (...) se
asocia a la obra misma de la
redencion de Jesucristo, quien dio al
trabajo una dignidad eminente



trabajando con sus propias manos en
Nazaret». La ensefianza de san
Josemaria estd en perfecta sintonia
con estas palabras, que superan los
planteamientos de la primera mitad
del siglo XX para llegar a la base
antropoldgica del trabajo. Después
del Concilio, san Juan Pablo II
expondra en el ultimo capitulo de
Laborem exercens (14-1X-1981)
algunos “elementos para una
espiritualidad del trabajo” en linea
con la ensefianza del Fundador del
Opus Dei (participacion en la obra
creadora de Dios, el ejemplo del
trabajo de Cristo en Nazaret, el
sentido redentor del trabajo, etc.).

En definitiva, la ensefianza de san
Josemaria sobre el trabajo irrumpe
cuando ya el Magisterio hablaba de
santificacion del trabajo, pero su
contenido va mas a fondo
transmitiendo ideas como: 1)
conversion del mismo trabajo en
oracion; 2) eje de la santificacion



personal en medio del mundo; 3)
elemento de cristianizacion de la
sociedad.

II. La nocion de trabajo en San
Josemaria

En un largo texto de la homilia En el
taller de José (Es Cristo que pasa, n.

47) encontramos los elementos de la
nocion de trabajo en san Josemaria:

a) La idea general de trabajo. E1
hombre fue creado por Dios para que
trabajara, y su trabajo es
participacion en la obra creadora de
Dios, con un triple sentido: 1°)
perfeccionar la creacion (hacer que el
mundo refleje cada vez mas su
bondad; imitar a Dios en su trabajo
de la creacion); 2°) perfeccionarse a st
mismo (trabajar como Dios con
sabiduria y amor, nos transforma,
nos hace vivir una serie de virtudes);
3°) servir a los demas y a la sociedad
(vinculo de union a los demas; hacer
del mundo un hogar para todos).



b) La distincion entre trabajo y
fatiga. No son sinonimos; la fatiga
aparece como consecuencia del
pecado original, y acompafia la
actividad de trabajar, pero hay que
distanciarse de la vision del trabajo
como de una pena de la que hay que
librarse. Ademas, con Cristo, la fatiga
y el dolor se transforman en
instrumentos de redencion.

¢) La dignidad de todo trabajo. E1
cristianismo desbarato la idea griega
de que el trabajo era una actividad
servil, la forma infima de la actividad
humana, indigna de los hombres
libres que tienen su ideal en la
filosofia (contemplacion de la
verdad, actividad intelectual -no
manual-) y en las hazafias o gestas
bélicas. La dignidad de los trabajos
manuales estd en la espiritualizacion
de ese “contacto” con la materia. Por
tanto, la dignidad del trabajo no
depende de “aquello que se hace”,
sino de la calidad de la accion



espiritual: la «dignidad del trabajo
esta fundada en el Amor» (Es Cristo
que pasa, n. 48).

d) Trabajo y “Trabajo
profesional”. Por profesional se
entiende “oficio publicamente
conocido”, que implica una
formacion profesional y comporta
deberes, responsabilidades y
derechos. No serian profesionales las
actividades ejercidas para cultivar
una aficion o la practica del deporte
por diversion, aunque esas
actividades cuesten esfuerzoy
puedan reportar beneficio
economico. El adjetivo “profesional”
afade el matiz de “dedicacion de la
vida”. El Fundador del Opus Dei al
hablar de trabajo profesional solia
afiadir intelectual o manual. Por
ultimo, dejamos constancia de que
san Josemaria utilizaba el adjetivo
“profesional” con un sentido analogo
en dos tipos de actividades: la labor
del sacerdote (tarea en si misma



santa, no profana, pero en cuyo
ejercicio el sacerdote debe
santificarse), y situaciones como
enfermedad, vejez y desempleo.

III. El trabajo como realidad
santificable y santificadora

«Al haber sido asumido por Cristo, el
trabajo se nos presenta como
realidad redimida y redentora: no
solo es el ambito en el que el hombre
vive, sino medio y camino de
santidad, realidad santificable y
santificadora» (Es Cristo que pasa, n.
47).

«Para la gran mayoria de los
hombres, ser santos supone
santificar el propio trabajo,
santificarse en el trabajo, y santificar
a los demas con el trabajo, y
encontrar si a Dios en el camino de
sus vidas» (Conversaciones, n. 55).

Con esta férmula ternaria
—“santificar el propio trabajo”,



“santificarse en el trabajo”, y
“santificar a los demads con el
trabajo”, tres dimensiones de un
unico fenomeno- queda delimitada,
desde el punto de vista de la
espiritualidad, la realidad que
estamos tratando. Veamosla mas de
cerca.

a) Santificar el propio trabajo

Santificar el trabajo significa hacer
santa la accion de trabajary,
consecuentemente, el efecto exterior
0 producto de esa accion. La
santificacion del trabajo, en cuanto
fuente -la accién de la persona-, es
prioritaria respecto a los otros dos
aspectos de santificacion de las
personas y de las estructuras del
mundo, que son sus consecuencias:
el trabajo santificado constituye la
dimension objetiva y es, al mismo
tiempo, conditio sine qua non para el
resto. Por trabajo santificado
entendemos “obras realizadas en



Cristo”, que construyen el mundo y
santifican a la persona que las
realiza, y, evidentemente, presupone
estar en gracia de Dios y la
intencionalidad de realizar esa tarea
por Cristo, con Cristo y en Cristo. Si el
sujeto no se inserta en el dinamismo
del obrar santo y santificador de
Cristo, no santificara nada, pues la
accion humana de trabajar no
santifica ex opere operato, por muy
humanamente perfecto que sea el
sujeto y por muy bien hecho que esté
el trabajo. Hace falta la intencion: la
actividad de trabajar se hace santa
cuando se realiza por un motivo
sobrenatural -dirigir el mundo hacia
Dios y darle gloria-; es decir, cuando
la prioridad y primacia recae sobre
el finis operantis —el motivo por el
que se realiza el trabajo-, entonces,
la causa final influye en la actividad
y en el resultado del trabajo[7]. Si a
un conductor de autobus de una
linea urbana se le preguntara a
mitad de trayecto “¢a qué se dedica



usted?”, las respuestas podrian ser
variadas: “jya ve: conduzco
autobuses!”, seria quiza la mas
probable; tampoco extrafiaria
escuchar algo asi como “saco la
familia adelante conduciendo en este
trafico infernal”; estrechando el
circulo de probabilidades se podria
obtener un “procuro ser util a la
gente haciendo lo mejor posible este
servicio publico”; pero no deberia
pertenecer a otro planeta la
contestacion “intento santificarme
conduciendo este autobus”. En la
primera de las respuestas el
conductor no se plantea ninguna
finalidad: ejerce ese oficio y basta
(quiza su padre y su abuelo ya
trabajaban en esa misma empresa);
en las otras tres, en cambio, se ve que
el sujeto tiene una intencion o
finalidad, cada vez con mdas amplias
miras, hasta llegar a la de
santificarse, santificando esa
actividad.



Otro elemento importante en la
santificacion del trabajo es la buena
realizacion de esa actividad, la
perfeccion humana del trabajo y la
competencia profesional: «el trabajo
de cada uno (...) ha de ser un ofrenda
digna para el creador, operatio Dei,
trabajo de Dios y para Dios: en una
palabra, un quehacer cumplido,
impecable» (Amigos de Dios, n. 55).
La posible imperfeccion del trabajo
jamas debera ser consecuencia de la
intencion del sujeto, ya que el motivo
sobrenatural tiende per se hacia una
trabajo humanamente perfecto y sdlo
per accidens el trabajo santificado
puede ser defectuoso.

Consecuencia no desdefiable del
papel que juega la intencion en la
santificacion del trabajo es la
evidencia de que todo trabajo
honesto es santificable. Todo trabajo
honesto es santo cuando esta
imperado e informado por el amor a
Dios y a los demas. Esa es la



sustancia del “motivo sobrenatural”
del que hablabamos. Si el modelo de
todo trabajo es la Creacion, conviene
preguntarse como creo o trabajo
Dios. Una respuesta nos la da la
liturgia en unas palabras de la
Plegaria Eucaristica IV de la Santa
Misa: «Te alabamos, Padre Santo,
porque eres grande y porque hiciste
todas las cosas con sabiduria y
amor». Aqui esta en sintesis la clave
para santificar el trabajo: realizarlo
con sabiduria (competencia
profesional, estudio, orden,
prudencia, etc.) y con amor (para la
gloria de Dios y el servicio a los
demas). Por tanto, si alguien nos
preguntara “¢cudles son las
condiciones para poder santificar el
trabajo?”, se tendrian que sefialar
estas cuatro: 1°) estar en gracia de
Dios (en estado de pecado no se
puede santificar nada); 2°) que el
trabajo sea honesto y no sea
contrario a la fe y a la moral; 3°) que
haya un motivo sobrenatural, la



intencion de santificar esa actividad
para la gloria de Dios; 4°) la
perfeccion humana y competencia
profesional.

b) Santificarse en el trabajo

El primer fruto del trabajo es
inmanente: la autorrealizacion
humana y sobrenatural del que
trabaja. La accion de trabajar
modifica en primer lugar al sujeto.
Se trata de ese trabajo en sentido
subjetivo —accion no transitiva- del
que hablaba Laborem exercens.
Indudablemente, la santificacion del
trabajo requiere que el sujeto viva
toda una serie de virtudes: en primer
lugar las teologales, puesto que sin fe
y sin amor no es posible imitar a
Jesus Obrero; pero también virtudes
humanas como la laboriosidad,
constancia, diligencia, paciencia,
fortaleza, justicia, prudencia,
mansedumbre, orden, etc. Y poner
en practica todo esto mientras se



lleva a cabo la actividad laboral,
evidentemente, perfecciona a quien
realiza ese trabajo[8].

Ayuda, también, considerar que ese
trabajo santificado no es solo trabajo
hecho “para” Dios, sino que,
necesariamente, ese trabajo es “de”
Dios, ya que es Fl quien lo santifica.
Es Fl quien nos ha amado primero y
hace posible que nuestro amor esté
presente en la intencionalidad del
trabajo. Es Cristo quien con su gracia
hace fecundar la actividad humana
del trabajador y la hace capaz de que
pueda serle ofrecida, para que Fl la
asuma como propia y la asocie a su
Cruz redentora. Todo esto gracias al
sacerdocio comun de los fieles, que
pueden ofrecer sus vidas y
actividades en ofrenda agradable a
Dios a través del sacrificio del altar.
En definitiva, el hombre cuando
trabaja, ademas de transformar las
cosas, realiza principalmente su ser,


https://www.almudi.org/noticias-articulos-y-opinion/11248-ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional#ftn8

y realizar nuestro ser cristiano eslo
que llamamos “santificarse”.

¢) Santificar a los demas con el
trabajo

El trabajo santificado —su dimension
objetiva-tiende a la reforma de los
modos y estructuras de la
convivencia, favoreciendo el
desarrollo humano y sobrenatural de
los hombres que participan en
aquellas actividades y estructuras. Es
decir, la capacidad que tiene el
trabajo santificado de perfeccionar a
la persona que lo realiza alcanza,
también, a quienes son testigos de
esa actuar y a quienes se benefician
del producto de ese trabajo. El fruto
de mi trabajo no sélo permanece en
mi, en mi perfeccion, sino que se
expande a las personas y a las cosas.
Se supone, ademas, que cuando el
cristiano trabaja no debe buscar la
propia autoafirmacion, sino que
actua con espiritu de servicio para



contribuir al bien de los demas. El
trabajo hecho por amor de Dios,
santificado, es instrumento para
santificar al préjimo. No cabe duda,
por ejemplo, de que las relaciones
con los colegas, cuando estan llenas
de caridad y simpatia, son
instrumento de la gracia de Dios.
Todo trabajo comporta una red de
relaciones personales -colegas,
clientes, representantes, usuarios,
consumidores, etc.— que constituyen
potenciales receptores del mensaje
cristiano presente en un trabajo bien
hecho por amor de Dios y de los
demas, y cauce directo para el
apostolado personal[9]. Por otra
parte, el trabajo santificado y
«santificante de quien lo realiza,
coopera necesariamente no solo a
configurar un mundo justo, sino
también a informarlo con la caridad
de Cristo, a santificarlo»[10].

IV. Explicacion de la frase ‘El
trabajo nace del amor, manifiesta



el amor, se ordena al amor’ (Es
Cristo que pasa, n. 48)[11]

Las tres expresiones reflejan en
modo completo lo que es “trabajar
por amor”, nos dicen como se
convierte la actividad de trabajar en
algo santo. Se trabaja “por amor de
Dios” cuando se dan a la vez las tres
expresiones.

a) El trabajo nace del amor

Significa que es el amor a Dios lo que
me lleva a trabajar (es decir, el
sentido eficiente de la preposicion
“por”). Implica el ejercicio de la
virtud de la laboriosidad, justo medio
entre trabajar poco o nada y trabajar
en exceso. La laboriosidad lleva a
trabajar “cuantitativamente” en lo
que se debe (en la profesion de cada
uno) y “cualitativamente” con el
esmero, orden y atencion que nacen
del amor. A la laboriosidad se opone
la pereza, que san Josemaria
considera como «el primer frente en



el que hay que luchar» (Carta 24-
I11-1931, n. 10). En el extremo
opuesto se coloca la “profesionalitis”,
que consiste en no poner los debidos
limites al trabajo para atender al
descanso, a la familia y a otras
relaciones necesarias. Por ultimo,
resulta importante considerar que la
vocacion profesional es parte
importante de la vocacion divina.

b) El trabajo manifiesta el amor

Siel amor se trasparenta en el modo
de trabajar afecta también a los
resultados, porque se trabaja con
perfeccion e ilusion. Como Dios
contempla ese trabajo, ha de ser
«tarea santa y digna de El: no sélo
acabada hasta el detalle, sino llevada
a cabo con rectitud moral, con
hombria de bien, con nobleza, con
lealtad, con justicia» (Carta 15-
X-1948, n. 26). Aqui entran en juego
conceptos como “perfeccion
sobrenatural y humana”, “moral



profesional”, “ilusion profesional”, y
el “cuidado de las cosas pequefias”,
opuesto al “perfeccionismo” que
busca la autocomplacencia o la
aprobacion de los demdas mas que
agradar a Dios.

c) El trabajo se ordena al amor

Aqui la preposicion de la frase
“trabajar por amor” tiene sentido
final: que Dios sea el fin ultimo del
trabajo, que la actividad de trabajar
se ordene a la gloria de Dios (que
sirva al reinado de Cristoy a la
edificacion de la Iglesia [no podemos
desarrollar aqui la interesante
cuestion del caracter eclesial del
trabajo profesional de los laicos]).
Ese trabajar para dar gloria a Dios
lleva a contemplar a Dios en el
trabajo. Cuando el cristiano realiza
su trabajo profesional con perfeccion
humana, con rectitud de intencién,
con amor y por amor, esta de hecho
rezando: todo su obrar -no sdlo el



pensamiento, sino también la accion
fisica- manifiesta externamente la
comunion con Dios que existe en su
corazon, y esto constituye una
verdadera oracion que podriamos
llamar “oracion de las obras” (se reza
cony a través de las obras). El trabajo
es acto de la persona en que el
participan cuerpo y espiritu; es al
hombre entero al que se dirige la
Palabra de Dios, y el hombre
responde con todo su ser -cuerpo y
espiritu-, con su actividad, y esa
respuesta es precisamente la oracion.

Por tanto, la expresion “santificarse
en el trabajo” no indica una simple
conexion entre trabajo y oracion,
entre ocupacion temporal y vida
teologal: no se trata de una
sobreposicion de dos realidades, sino
de la plena union de ambas. El
trabajo santificado y santificador no
sOlo es oracion, sino verdadera
oracion contemplativa. Para san
Josemaria, transformar el trabajo en



oracion significa tener alma
contemplativa:

«Cuando respondemos
generosamente a este espiritu,
adquirimos una segunda naturaleza:
sin darnos cuenta, estamos todo el
dia pendientes del Sefior y nos
sentimos impulsados a meter a Dios
en todas las cosas, que, sin Fl nos
resultan insipidas. Llega un
momento, en el que nos es imposible
distinguir donde acaba la oracion y
donde comienza el trabajo, porque
nuestro trabajo es también oracion,
contemplacion, vida mistica
verdadera de union con Dios -sin
rarezas—: endiosamiento» (Carta 6-
V-1945, n. 25, §2).

La contemplacion en medio del
mundo no es una contemplacion de
bajo nivel, de segunda categoria, sino
verdadera oracion contemplativa,
pues nuestro mirar a Dios se realiza
a través de los acontecimientos y



circunstancias que entretejen la vida
ordinaria. La contemplacion en
medio del mundo es una modalidad
existencial de la oracion
contemplativa, una modalidad
peculiar, presente en el carisma
fundacional que recibio san
Josemaria el 2-X-1928.

Vicente Bosch

[1] «<Hay dos géneros de cristianos.
Uno de ellos entregado al oficio
divino y dedicado a la contemplacion
y oracion, y alejado de todo ruido de
lo temporal, que son los clérigos y
devotos a Dios (...) Todos ellos Dios
los eligio para si. (...) Y esto simboliza
la corona en la cabeza. (...) Existe
otra especia de cristianos a la que
pertenecen los laicos. Lads significa
pueblo. A ellos se les permite poseer
bienes temporales, pero sélo para su



uso. Nada es, en efecto, mas
miserable que despreciar a Dios por
el dinero. A ellos se les concede
casarse, cultivar la tierra, juzgar
causas, defender la propia causa,
llevar ofertas al altar, pagar las
décimas, y asi podran salvarse si
evitan los vicios y hacen el

bien» (Graciano, Decretum, Causa XII,
q. 1, c. 7 [ed. Friedberg, Corpus Iuris
canonici I, Akademische Druck, Graz
1959, col. 678]).

[2] Cfr. A. Tanquerey, Compendio de
Teologia Ascética y Mistica, Palabra,
Madrid 1990, pp. 323-325.

[3] Pio XII, Discurso, 31.1.1927, en
Discorsi di Pio XI (a cura di D.
Bertetto), Torino 1960, vol I, p. 675
(traduccion de E. Burkhart - J. Lopez,
Vida cotidiana y santidad en la
ensefianaza de San Josemaria, vol 111,
Rialp, Madrid 2013, p. 143-144).



[4] Apuntes intimos, n. 971, del
28.3.1933 (texto citado en Edicion
critico-historica de “Camino”, p. 368).

[5] Este autor definira el trabajo
como una «Misa prolongada» en la
que los obreros ejercen plenamente
su sacerdocio laico (cfr. Ph. Jourdan,
La spiritualité du travail dans la
Jeunesse Ouvriéere Chrétienne
[1925-1939], Roma 2006).

[6] Cfr. E. Burkhart - J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, vol 3, o.c., pp.
145-148.

[7] Cfr. F. Ocdriz, El concepto de
santificacion del trabajo, en fdem,
Naturaleza, gracia y gloria, Eunsa,
Pamplona 2000, p. 267.

[8] San Josemaria Escriva, Es Cristo
que pasa, n. 49 [ed. historico-critica,
cit., pp. 358-359: «En esa tarea
profesional vuestra, hecha cara a
Dios, se pondran en juego la fe, la



esperanza y la caridad. Sus
incidencias, las relaciones y
problemas que trae consigo vuestra
labor, alimentaran vuestra oracion.
El esfuerzo por sacar adelante la
propia ocupacion ordinaria, sera
ocasion de vivir esa Cruz que es
esencial para el cristiano. La
experiencia de vuestra debilidad, los
fracasos que existen siempre en todo
esfuerzo humano, os daran mas
realismo, mas humildad, mas
comprension con los demas. Los
éxitos y las alegrias os invitaran a
dar gracias, y a pensar que no vivis
para vosotros mismos, sino para el
servicio de los demds y de Dios».

[9] San Josemaria Escriva, Es Cristo
que pasa, n. 49 [ed. historico-critica,
cit., p. 358): «El trabajo profesional es
también apostolado, ocasion de
entrega a los demas hombres, para
revelarles a Cristo y llevarles hacia
Dios Padre, consecuencia de la
caridad que el Espiritu Santo



derrama en las almas. Entre las
indicaciones que san Pablo hace a los
de Efeso, sobre cémo debe
manifestarse el cambio que ha
supuesto su conversion, su llamada
al cristianismo, encontramos esta: el
que hurtaba, no hurte ya, antes bien
trabaje, ocupdndose con sus manos en
alguna tarea honesta, para tener con
qué ayudar a quien tiene necesidad (Ef
4, 28). Los hombres tienen necesidad
del pan de la tierra que sostenga sus
vidas, y también del pan del cielo que
ilumine y dé calor a sus corazones.
Con vuestro trabajo mismo, con las
iniciativas que se promueven a partir
de esa tarea, en vuestras
conversaciones, en vuestro trato,
podéis y debéis concretar ese
precepto apostolico»[9] (Es Cristo que
pasa, n. 49).

[10] F. Ocariz, El concepto de
santificacion del trabajo, cit., p. 266.



[11] «Conviene no olvidar, por tanto,
que esta dignidad del trabajo esta
fundada en el Amor. El gran
privilegio del hombre es poder amar,
trascendiendo asilo efimeroy
transitorio. (...) -Por eso el hombre
no debe limitarse a hacer cosas, a
construir objetos. El trabajo nace del
amor, manifiesta el amor, se ordena
al amor» (Es Cristo que pasa, n. 48
[ed. historico-critica, cit., p. 357]).

Vicente Bosch

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/ensenanzas-de-
san-josemaria-acerca-de-la-
santificacion-del-trabajo-profesional/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional/
https://opusdei.org/es-es/article/ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional/
https://opusdei.org/es-es/article/ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional/
https://opusdei.org/es-es/article/ensenanzas-de-san-josemaria-acerca-de-la-santificacion-del-trabajo-profesional/

	Enseñanzas de san Josemaría acerca de la santificación del trabajo profesional

