
opusdei.org

Encuentro con los
seminaristas en la
capilla de San Carlos
Borromeo del
Seminario de
Friburgo de
Brisgovia (24 de
septiembre de 2011)

Intervenciones de Benedicto
XVI durante el viaje apostólico a
Alemania (22-25 septiembre).

03/10/2011



Queridos seminaristas, 

queridos hermanos y hermanas

Es una gran alegría para mí poder
encontrarme aquí con jóvenes que se
encaminan para servir al Señor; que
escuchan su llamada y quieren
seguirlo. Quisiera agradecer
calurosamente, en particular, la
hermosa carta que me han escrito el
Rector del seminario y los
seminaristas. Me ha llegado
verdaderamente al corazón
comprobar cómo habéis
reflexionado sobre mi carta y habéis
desarrollado vuestras preguntas y
respuestas sobre ella; con cuánta
seriedad acogéis lo que he intentado
proponeros, y sobre esa base
procedéis en vuestro propio camino.

Sería ciertamente más bello si
pudiéramos tener juntos un diálogo,
pero el horario del viaje al que estoy
obligado y he de obedecer, por
desgracia no lo permite. Puedo

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2010/documents/hf_ben-xvi_let_20101018_seminaristi_sp.html


solamente por tanto tratar de
subrayar una vez más algunas ideas
a la luz de lo que habéis escrito y de
lo que yo escribí.

En el contexto de la pregunta: ¿A qué
se debe el seminario; qué significa
este período?, me impresiona sobre
todo cada vez más el modo en que
san Marcos, en el tercer capítulo de
su Evangelio, describe la constitución
de la comunidad de los Apóstoles: «El
Señor instituyó doce». Él crea algo, Él
hace algo, se trata de un acto
creativo. Y Él los instituyó «para que
estuvieran con Él y para
enviarlos» (Mc 3,14); éste es un deseo
doble que, en cierta medida, parece
contradictorio. «Para que estuvieran
con Él»: han de estar con Él para
llegar a conocerlo, escucharlo, para
dejarse plasmar por Él; deben ir con
Él, estar en camino con Él, en torno a
Él y tras Él. Pero, al mismo tiempo,
han de ser enviados que van, que
llevan fuera lo que han aprendido, lo



llevan a los otros que están en
camino: a la periferia, en el vasto
entorno, e incluso también a los que
están muy lejos de Él. Sin embargo,
estos aspectos paradójicos van
juntos: si están realmente con Él,
entonces están siempre en camino
hacia los otros, están en busca de la
oveja extraviada; entonces van allí,
han de transmitir lo que han
encontrado, darlo a conocer,
convertirse en enviados. Y viceversa:
si quieren ser verdaderos enviados,
tienen que estar siempre con Él. San
Buenaventura dijo una vez que los
Ángeles, vayan donde vayan, por
más lejos que sea, se mueven
siempre dentro de Dios. Así ocurre
también aquí: como sacerdotes,
hemos de salir a los diversos caminos
en que se encuentran los hombres,
para invitarlos a su banquete
nupcial. Pero sólo podemos hacerlo
permaneciendo siempre junto a Él. Y
aprender esto, esta combinación
entre salir fuera, ser enviados, y



estar con Él, permanecer junto a Él,
es precisamente – creo – lo que
hemos de aprender en el seminario.
El modo justo de permanecer con Él,
el echar raíces profundas en Él –
estar cada vez más con Él, conocerlo
cada vez más, el mantenerse cada
vez más sin separarse de Él – y al
mismo tiempo salir cada vez más,
llevar el mensaje, transmitirlo, no
quedárselo para sí, sino llevar la
Palabra a los que están lejos y que,
sin embargo, en cuanto criaturas de
Dios y amados por Cristo, llevan en el
corazón el deseo de Él.

El seminario, pues, es un tiempo para
ejercitarse; ciertamente, también
para discernir y aprender: ¿Quiere Él
esto para mí? La vocación tiene que
ser verificada, y de esto forma parte
la vida comunitaria y naturalmente
el diálogo con los directores
espirituales que tenéis, para
aprender a discernir cuál es su
voluntad. Y también aprender a



confiar: si Él lo quiere
verdaderamente, puedo confiarme a
Él. En el mundo de hoy, que se
transforma de manera increíble y en
el que todo cambia continuamente,
en el que los lazos humanos se
rompen porque se producen nuevos
encuentros, es cada vez más difícil
creer: yo resistiré toda la vida. Ya en
nuestros tiempos, no era fácil para
nosotros imaginar cuántos decenios
habría querido concederme Dios,
cuánto cambiaría el mundo.
¿Perseveraré con Él, tal como se lo he
prometido?... Es una pregunta que
exige verificar la vocación, pero
luego – cuanto más reconozco: sí Él
me quiere – también la confianza: si
me quiere, también me ayudará; en
la hora de la tentación, en la hora del
peligro, estará presente y me dará
personas, me enseñará caminos, me
apoyará. Y la fidelidad es posible
porque Él siempre está presente, y
porque Él existe, ayer, hoy y mañana;
porque Él no pertenece solamente a



este tiempo, sino que es futuro y
puede sostenernos en cada
momento.

Un tiempo de discernimiento, de
aprendizaje, de llamada… Y luego,
naturalmente, en cuanto tiempo del
estar con Él, tiempo de oración, de
escucharle. Escuchar, aprender a
escucharlo verdaderamente – en la
Palabra de la Sagrada Escritura, en la
fe de la Iglesia, en la liturgia de la
Iglesia – y aprender hoy en su
Palabra. En la exégesis aprendemos
tantas cosas sobre el pasado: todo lo
de entonces, qué fuentes tenemos,
qué comunidades había, y así
sucesivamente. También esto es
importante. Pero más importante es
el que en ese ayer nosotros
aprendamos el hoy; que, con estas
palabras, Él habla ahora y que todas
ellas llevan consigo su hoy y que,
más allá de su origen histórico,
llevan en sí una plenitud que habla a
todos los tiempos. Y es importante



aprender esta actualidad de su
hablar – aprender a escuchar – y así
poder decírselo a los otros.
Ciertamente, cuando se prepara la
homilía para el domingo, este
hablar… ¡Dios mío, suena a menudo
tan lejano! Pero si yo vivo con la
Palabra, entonces veo que de
ninguna manera es lejana: es
actualísima, está ahora presente, me
concierne y concierne a los otros. Y
entonces comienzo también a saber
explicarla. Pero para esto se requiere
caminar constantemente con la
Palabra de Dios.

El estar personalmente con Cristo,
con el Dios vivo, es una cosa; la otra
es que siempre podemos creer
solamente en el «nosotros». A veces
digo que san Pablo ha escrito: “La fe
viene de la escucha», no del leer.
También se necesita leer, pero la fe
viene de la escucha, es decir, de la
palabra viviente, de las palabras que
los otros me dirigen y que puedo oír;



de las palabras de la Iglesia a través
de todos los tiempos, de la palabra
actual que ella me dirige mediante
los sacerdotes, los Obispos y los
hermanos y hermanas. De la fe
forma parte el «tú» del prójimo, y
forma parte de ella el «nosotros». El
ejercitarse, el apoyarse mutuamente
es algo muy importante; aprender a
acoger al otro como otro en su
diferencia, y aprender que él tiene
que soportarme a mí en mi
diferencia, para llegar a ser un
«nosotros», para que un día podamos
formar una comunidad también en
la parroquia, llamar a las personas a
entrar en la comunidad de la Palabra
y ponerse juntos en camino hacia el
Dios vivo. Eso forma parte del
«nosotros» muy concreto, como lo es
el seminario, como lo será la
parroquia, pero también el mirar
siempre más allá del «nosotros»
concreto y limitado hacia el gran
«nosotros» de la Iglesia de todo
tiempo y lugar, para no hacer de



nosotros mismos el criterio absoluto.
Cuando decimos: «Nosotros somos
Iglesia», sí, claro, es cierto, somos
nosotros, no uno cualquiera. Pero el
«nosotros» es más amplio que el
grupo que lo está diciendo. El
«nosotros» es la comunidad entera
de los fieles, de hoy, de todos los
lugares y todos los tiempos. Y digo
siempre además que en la
comunidad de los fieles, sí existe, por
decirlo así, el juicio de la mayoría de
hecho, pero nunca puede haber una
mayoría contra los Apóstoles y
contra los Santos: eso sería una falsa
mayoría. Nosotros somos Iglesia:
¡Seámoslo! Seámoslo precisamente
en el abrirnos, en el ir más allá de
nosotros mismos y en serlo junto a
los otros.

Creo que según el horario quizás
debería concluir. Quisiera deciros
todavía una cosa. La preparación
para el sacerdocio, el camino hacia
él, requiere también el estudio. No se



trata de una casualidad académica
que se ha desarrollado en la Iglesia
occidental, sino algo esencial. Todos
sabemos que san Pedro ha dicho:
«Estad dispuestos siempre para dar
explicación a todo el que os pida la
razón, el logos de vuestra fe» (cf. 1 P
3,15). Hoy nuestro mundo es un
mundo racionalista y condicionado
por la mentalidad científica, aunque
muy frecuentemente se trata sólo de
una cientificidad aparente. Pero el
espíritu científico, el comprender, el
explicar, el poder saber, el rechazo
de todo lo que no es racional, es
dominante en nuestro tiempo. Hay
en esto también algo grande, aunque
a menudo se esconde detrás mucha
presunción e insensatez. La fe no es
un mundo paralelo del sentimiento,
que nos permitimos luego como un
accesorio, sino que abraza el todo, le
da sentido, lo interpreta y da
también las directivas éticas
interiores, para que sea comprendido
y experimentado en vista de Dios y a



partir de Dios. Por eso es importante
estar informados, comprender, tener
la mente abierta, aprender.
Naturalmente, dentro de veinte años
estarán de moda teorías filosóficas
totalmente diferentes de las de hoy:
si pienso en lo que entre nosotros era
la más alta y moderna moda
filosófica, y veo cómo todo eso ya se
ha olvidado… Sin embargo, no es
inútil aprender estas cosas, porque
en ellas hay también elementos
duraderos. Y, sobre todo, con eso
aprendemos a juzgar, a seguir
mentalmente un pensamiento – y a
hacerlo de manera crítica – y
aprendemos a procurar que, en el
pensar, la luz de Dios nos ilumine y
no se apague. Estudiar es esencial:
solamente así podemos afrontar
nuestro tiempo y anunciarle el logos
de nuestra fe. Estudiar también de
modo crítico – conscientes
precisamente de que mañana algún
otro dirá algo diferente – pero ser
estudiantes atentos, abiertos y



humildes, para estudiar siempre con
el Señor, ante el Señor y para Él.

Sí, todavía podría decir muchas
cosas, y tal vez debería hacerlo...
Pero doy las gracias por la escucha. Y
en la oración, todos los seminaristas
del mundo están presentes en mi
corazón; no tan bien, con sus
nombres, como los he recibido aquí,
pero sí en un camino interior hacia
el Señor: que Él bendiga a todos, les
dé luz y les indique el sendero justo,
y que nos dé muchos buenos
sacerdotes. Gracias de corazón.

vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-
los-seminaristas-en-la-capilla-de-san-
carlos-borromeo-del-seminario-de-

https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-seminaristas-en-la-capilla-de-san-carlos-borromeo-del-seminario-de-friburgo-de-brisgovia-24-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-seminaristas-en-la-capilla-de-san-carlos-borromeo-del-seminario-de-friburgo-de-brisgovia-24-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-seminaristas-en-la-capilla-de-san-carlos-borromeo-del-seminario-de-friburgo-de-brisgovia-24-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-seminaristas-en-la-capilla-de-san-carlos-borromeo-del-seminario-de-friburgo-de-brisgovia-24-de-septiembre-de-2011/


friburgo-de-brisgovia-24-de-septiembre-
de-2011/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-seminaristas-en-la-capilla-de-san-carlos-borromeo-del-seminario-de-friburgo-de-brisgovia-24-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-seminaristas-en-la-capilla-de-san-carlos-borromeo-del-seminario-de-friburgo-de-brisgovia-24-de-septiembre-de-2011/

	Encuentro con los seminaristas en la capilla de San Carlos Borromeo del Seminario de Friburgo de Brisgovia (24 de septiembre de 2011)

