
opusdei.org

Encuentro con los
representantes de la
comunidad judía en
una sala del
Reichstag de Berlín
(22 de septiembre de
2011)

Intervenciones de Benedicto
XVI durante el viaje apostólico a
Alemania (22-25 septiembre).

24/09/2011

Distinguidos Señores y Señoras:



Estoy sinceramente contento de este
encuentro con ustedes, aquí, en
Berlín. Agradezco de corazón al
Señor Presidente, Dr. Dieter
Graumann, sus amables palabras,
que también me han hecho
reflexionar. Me manifiestan cuánto
ha crecido la confianza entre el
Pueblo judío y la Iglesia católica, que
tienen en común una parte nada
desdeñable de sus tradiciones
fundamentales, como usted ha
subrayado. Al mismo tiempo, todos
somos muy conscientes de que una
comunión amorosa y comprensiva
entre Israel y la Iglesia, en el respeto
recíproco de la identidad del otro,
debe crecer más todavía y entrar de
modo más profundo en el anuncio de
la fe.

Durante mi visita a la Sinagoga de
Colonia, hace ya seis años, el Rabino
Teitelbaum habló de la memoria
como una de las columnas necesarias
para asentar sobre ella un futuro de

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20050819_cologne-synagogue_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20050819_cologne-synagogue_sp.html


paz. Y hoy me encuentro en un lugar
central de la memoria, de una
espantosa memoria: desde aquí se
programó y organizó la Shoah, la
eliminación de los ciudadanos judíos
en Europa. Antes del terror nazi, casi
medio millón de hebreos vivían en
Alemania, y eran un componente
estable de la sociedad alemana.
Después de la Segunda Guerra
Mundial, Alemania fue considerada
como el “País de la Shoah”, en el que,
en el fundo, ya no se podía vivir
como judío. Al principio, casi nadie
se esforzaba por refundar las
antiguas comunidades, no obstante
llegaran continuamente personas y
familias judías del Este. Muchas de
ellas querían emigrar y construirse
una nueva vida, sobre todo en los
Estados Unidos o en Israel.

En este lugar, hay que recordar
también la noche del pogromo, del 9
al 10 de noviembre de 1938.
Solamente unos pocos percibieron en



su totalidad la dimensión de dicho
acto de desprecio humano, como lo
hizo el Deán de la Catedral de Berlín,
Bernhard Lichtenberg, que desde el
púlpito de esa Santa Iglesia de Santa
Eduvigis, gritó: “Fuera, el Templo
está en llamas; también éste es casa
de Dios”. El régimen de terror del
nacionalsocialismo se fundaba sobre
un mito racista, del que formaba
parte el rechazo del Dios de Abrahán,
de Isaac y de Jacob, del Dios de
Jesucristo y de las personas que
creen en Él. El “omnipotente” Adolf
Hitler, que era un ídolo pagano y
quería ponerse como sustituto del
Dios bíblico, Creador y Padre de
todos los hombres. Cuando no se
respeta a este Dios único, se pierde
también el respeto por la dignidad
del hombre. Las horribles imágenes
de los campos de concentración al
final de la guerra mostraron de lo
que puede ser capaz el hombre que
rechaza a Dios y el rostro que puede



asumir un pueblo en el “no” a ese
Dios.

Ante este recuerdo, debemos
constatar con gratitud que desde
hace alguna década se manifiesta un
nuevo desarrollo que permite hablar
incluso de un renacer de la vida
judía en Alemania. Hay que subrayar
que, en este tiempo, la comunidad
judía se ha destacado
particularmente por la obra de
integración de los emigrantes del este
europeo.

Quisiera también aludir con gratitud
al diálogo entre la Iglesia católica y el
Judaísmo, un diálogo que se está
profundizando. La Iglesia se siente
muy cercana al Pueblo judío. Con la
DeclaraciónNostra aetate del Concilio
Vaticano II, se comenzó a “recorrer
un camino irrevocable de diálogo, de
fraternidad y de amistad” (cf. 
Discurso en la Sinagoga de Roma, 17
enero 2010). Esto vale para toda la



Iglesia católica, en la que el beato
Papa Juan Pablo II se comprometió
de una manera particularmente
intensa a favor de este nuevo
camino. Esto vale obviamente
también para la Iglesia católica en
Alemania, que es bien consciente de
su particular responsabilidad en esta
materia. En el ámbito público,
destaca sobre todo la “Semana de la
Fraternidad”, organizada cada año
en la primera semana de marzo por
las asociaciones locales para la
colaboración cristiano-judía.

Por parte católica, se llevan a cabo
además encuentros anuales entre
obispos y rabinos, así como coloquios
organizados con el Consejo central de
los judíos. Ya en los años setenta, el
Comité Central de los Católicos
Alemanes (ZdK) se distinguió por la
fundación de un forum “Judíos y
Cristianos”, que en el trascurso de los
años ha elaborado competentemente
muchos documentos útiles. Y



tampoco quisiera pasar por alto el
histórico encuentro para el diálogo
judío-cristiano de marzo de 2006, con
la participación del Cardenal Walter
Kasper. Esta colaboración da frutos.

Junto a estas importantes iniciativas,
me parece que también los cristianos
debemos darnos cuenta cada vez
más de nuestra afinidad interior con
el judaísmo, a la que usted se ha
referido. Para los cristianos, no
puede haber una fractura en el
evento salvífico. La salvación viene,
precisamente, de los Judíos (cf. Jn 4,
22). Cuando el conflicto de Jesús con
el judaísmo de su tiempo se ve de
manera superficial, como una
ruptura con la Antigua Alianza, se
acaba reduciéndolo a un idea de
liberación, que interpreta
erróneamente la Torá sólo como
observancia servil de unos ritos y
prescripciones exteriores. Sin
embargo, el Discurso de la montaña
no deroga la Ley mosaica, sino que



desvela sus recónditas posibilidades
y hace surgir nuevas exigencias; nos
reenvía al fundamento más
profundo del obrar humano, al
corazón, donde el hombre elige entre
lo puro y lo impuro, donde germina
la fe, la esperanza y la caridad.

El mensaje de esperanza, transmitido
por los libros de la Biblia hebrea y
del Antiguo Testamento cristiano, ha
sido asimilado y desarrollado de
modo distinto por los judíos y los
cristianos. “Después de siglos de
contraposición, reconozcamos como
tarea nuestra el esfuerzo para que
estos dos modos de la nueva lectura
de los escritos bíblicos – la cristiana y
la judía – entren en diálogo entre sí,
para comprender rectamente la
voluntad y la Palabra de Dios” (Jesús
de Nazaret. Segunda parte: Desde la
entrada en Jerusalén hasta la
Resurrección, pp. 47-48). En una
sociedad cada vez más secularizada,
este diálogo debe reforzar la



esperanza común en Dios. Sin esa
esperanza la sociedad pierde su
humanidad.

Con todo esto, podemos constatar
que el intercambio entre la Iglesia
católica y el Judaísmo en Alemania
ha dado ya frutos prometedores. Han
crecido las relaciones duraderas y de
confianza. Ciertamente, judíos y
cristianos tienen una
responsabilidad común para el
desarrollo de la sociedad, que
entraña siempre una dimensión
religiosa. Que todos los interesados
continúen juntos este camino. Que
para ello, el Único y Onmipotente – 
Ha Kadosch Baruch Hu – otorgue su
bendición. Gracias a todos ustedes.

vatican.va



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-
los-representantes-de-la-comunidad-
judia-en-una-sala-del-reichstag-de-
berlin-22-de-septiembre-de-2011/

(10/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-representantes-de-la-comunidad-judia-en-una-sala-del-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-representantes-de-la-comunidad-judia-en-una-sala-del-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-representantes-de-la-comunidad-judia-en-una-sala-del-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-representantes-de-la-comunidad-judia-en-una-sala-del-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-representantes-de-la-comunidad-judia-en-una-sala-del-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/

	Encuentro con los representantes de la comunidad judía en una sala del Reichstag de Berlín (22 de septiembre de 2011)

