opusdei.org

Encuentro con los
representantes de la
comunidad judia en
una sala del
Reichstag de Berlin
(22 de septiembre de
2011)

Intervenciones de Benedicto
XVI durante el viaje apostolico a
Alemania (22-25 septiembre).

24/09/2011

Distinguidos Sefiores y Sefioras:



Estoy sinceramente contento de este
encuentro con ustedes, aqui, en
Berlin. Agradezco de corazon al
Senor Presidente, Dr. Dieter
Graumann, sus amables palabras,
que también me han hecho
reflexionar. Me manifiestan cuanto
ha crecido la confianza entre el
Pueblo judio y la Iglesia catolica, que
tienen en comun una parte nada
desdefiable de sus tradiciones
fundamentales, como usted ha
subrayado. Al mismo tiempo, todos
somos muy conscientes de que una
comunioén amorosa y comprensiva
entre Israel y la Iglesia, en el respeto
reciproco de la identidad del otro,
debe crecer mds todavia y entrar de
modo mas profundo en el anuncio de
la fe.

Durante mi visita a la Sinagoga de
Colonia, hace ya seis afios, el Rabino
Teitelbaum habl6 de la memoria
como una de las columnas necesarias
para asentar sobre ella un futuro de


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20050819_cologne-synagogue_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20050819_cologne-synagogue_sp.html

paz. Y hoy me encuentro en un lugar
central de la memoria, de una
espantosa memoria: desde aqui se
programo y organizo la Shoah, la
eliminacion de los ciudadanos judios
en Europa. Antes del terror nazi, casi
medio millén de hebreos vivian en
Alemania, y eran un componente
estable de la sociedad alemana.
Después de la Segunda Guerra
Mundial, Alemania fue considerada
como el “Pais de la Shoah”, en el que,
en el fundo, ya no se podia vivir
como judio. Al principio, casi nadie
se esforzaba por refundar las
antiguas comunidades, no obstante
llegaran continuamente personasy
familias judias del Este. Muchas de
ellas querian emigrar y construirse
una nueva vida, sobre todo en los
Estados Unidos o en Israel.

En este lugar, hay que recordar
también la noche del pogromo, del 9
al 10 de noviembre de 1938.
Solamente unos pocos percibieron en



su totalidad la dimension de dicho
acto de desprecio humano, como lo
hizo el Dean de la Catedral de Berlin,
Bernhard Lichtenberg, que desde el
pulpito de esa Santa Iglesia de Santa
Eduvigis, grito: “Fuera, el Templo
esta en llamas; también éste es casa
de Dios”. El régimen de terror del
nacionalsocialismo se fundaba sobre
un mito racista, del que formaba
parte el rechazo del Dios de Abrahan,
de Isaac y de Jacob, del Dios de
Jesucristo y de las personas que
creen en EL El “omnipotente” Adolf
Hitler, que era un idolo paganoy
queria ponerse como sustituto del
Dios biblico, Creador y Padre de
todos los hombres. Cuando no se
respeta a este Dios unico, se pierde
también el respeto por la dignidad
del hombre. Las horribles imagenes
de los campos de concentracion al
final de la guerra mostraron de lo
que puede ser capaz el hombre que
rechaza a Dios y el rostro que puede



asumir un pueblo en el “no” a ese
Dios.

Ante este recuerdo, debemos
constatar con gratitud que desde
hace alguna década se manifiesta un
nuevo desarrollo que permite hablar
incluso de un renacer de la vida
judia en Alemania. Hay que subrayar
que, en este tiempo, la comunidad
judia se ha destacado
particularmente por la obra de
integracion de los emigrantes del este
europeo.

Quisiera también aludir con gratitud
al didlogo entre la Iglesia catolica y el
Judaismo, un dialogo que se esta
profundizando. La Iglesia se siente
muy cercana al Pueblo judio. Con la
DeclaracionNostra aetate del Concilio
Vaticano II, se comenz6 a “recorrer
un camino irrevocable de didlogo, de
fraternidad y de amistad” (cf.
Discurso en la Sinagoga de Roma, 17
enero 2010). Esto vale para toda la



Iglesia catolica, en la que el beato
Papa Juan Pablo II se comprometio
de una manera particularmente
intensa a favor de este nuevo
camino. Esto vale obviamente
también para la Iglesia catolica en
Alemania, que es bien consciente de
su particular responsabilidad en esta
materia. En el &mbito publico,
destaca sobre todo la “Semana de la
Fraternidad”, organizada cada afio
en la primera semana de marzo por
las asociaciones locales para la
colaboracion cristiano-judia.

Por parte catolica, se llevan a cabo
ademas encuentros anuales entre
obispos y rabinos, asi como coloquios
organizados con el Consejo central de
los judios. Ya en los afios setenta, el
Comité Central de los Catdlicos
Alemanes (ZdK) se distinguio por la
fundacion de un forum “Judios y
Cristianos”, que en el trascurso de los
afios ha elaborado competentemente
muchos documentos utiles. Y



tampoco quisiera pasar por alto el
historico encuentro para el didlogo
judio-cristiano de marzo de 2006, con
la participacion del Cardenal Walter
Kasper. Esta colaboracion da frutos.

Junto a estas importantes iniciativas,
me parece que también los cristianos
debemos darnos cuenta cada vez
mas de nuestra afinidad interior con
el judaismo, a la que usted se ha
referido. Para los cristianos, no
puede haber una fractura en el
evento salvifico. La salvacion viene,
precisamente, de los Judios (cf. Jn 4,
22). Cuando el conflicto de Jesus con
el judaismo de su tiempo se ve de
manera superficial, como una
ruptura con la Antigua Alianza, se
acaba reduciéndolo a un idea de
liberacion, que interpreta
erroneamente la Tora solo como
observancia servil de unos ritos y
prescripciones exteriores. Sin
embargo, el Discurso de la montafia
no deroga la Ley mosaica, sino que



desvela sus reconditas posibilidades
y hace surgir nuevas exigencias; nos
reenvia al fundamento mas
profundo del obrar humano, al
corazon, donde el hombre elige entre
lo puro y lo impuro, donde germina
la fe, la esperanza y la caridad.

El mensaje de esperanza, transmitido
por los libros de la Biblia hebrea y
del Antiguo Testamento cristiano, ha
sido asimilado y desarrollado de
modo distinto por los judios y los
cristianos. “Después de siglos de
contraposicion, reconozcamos como
tarea nuestra el esfuerzo para que
estos dos modos de la nueva lectura
de los escritos biblicos —la cristiana y
la judia — entren en didlogo entre si,
para comprender rectamente la
voluntad y la Palabra de Dios” (Jesus
de Nazaret. Segunda parte: Desde la
entrada en Jerusalén hasta la
Resurreccion, pp. 47-48). En una
sociedad cada vez mas secularizada,
este didlogo debe reforzar la



esperanza comun en Dios. Sin esa
esperanza la sociedad pierde su
humanidad.

Con todo esto, podemos constatar
que el intercambio entre la Iglesia
catolica y el Judaismo en Alemania
ha dado ya frutos prometedores. Han
crecido las relaciones duraderas y de
confianza. Ciertamente, judios y
cristianos tienen una
responsabilidad comun para el
desarrollo de la sociedad, que
entrafia siempre una dimension
religiosa. Que todos los interesados
continden juntos este camino. Que
para ello, el Unico y Onmipotente —
Ha Kadosch Baruch Hu - otorgue su
bendicion. Gracias a todos ustedes.

vatican.va




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-
los-representantes-de-la-comunidad-
judia-en-una-sala-del-reichstag-de-
berlin-22-de-septiembre-de-2011/
(10/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-representantes-de-la-comunidad-judia-en-una-sala-del-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-representantes-de-la-comunidad-judia-en-una-sala-del-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-representantes-de-la-comunidad-judia-en-una-sala-del-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-representantes-de-la-comunidad-judia-en-una-sala-del-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-representantes-de-la-comunidad-judia-en-una-sala-del-reichstag-de-berlin-22-de-septiembre-de-2011/

	Encuentro con los representantes de la comunidad judía en una sala del Reichstag de Berlín (22 de septiembre de 2011)

