
opusdei.org

Encuentro con los
miembros del
Gobierno, los
representantes de
las Instituciones de
la República, el
Cuerpo Diplomático
y los representantes
de las principales
religiones en el
Palacio presidencial
de Cotonú

Intervención con motivo del
viaje apostólico de Benedicto



XVI a Benín (18-20 de
noviembre de 2011)

19/11/2011

Señor Presidente de la República,

Distinguidas autoridades civiles,
políticas y religiosas,

Damas y caballeros Jefes de Misiones
Diplomáticas,

Queridos hermanos en el
Episcopado, Señoras y Señores,

queridos amigos,

Doo noumi! [saludo solemne en fon]

Señor Presidente, habéis querido
ofrecerme la ocasión de este
encuentro ante una prestigiosa
asamblea de personalidades. Es un
privilegio que aprecio, al mismo



tiempo que agradezco de todo
corazón las amables palabras que me
ha dirigido en nombre de todo el
pueblo de Benin. Deseo dar las
gracias también la Señora
representante de los Cuerpos
Constituidos por sus palabras de
bienvenida. Y expreso mis mejores
deseos para todas las personalidades
presentes, que son responsables de
primer orden de la vida nacional en
Benin, cada uno en su respectivo
ámbito.

En mis intervenciones anteriores, he
unido frecuentemente la palabra
África a la de esperanza. Lo hice hace
dos años en Luanda, en un contexto
sinodal. Por otro lado, la palabra
esperanza se encuentra muchas
veces en la Exhortación apostólica
postsinodal Africae munus que luego
firmaré. Cuando digo que África es el
continente de la esperanza, no hago
retórica fácil, sino expreso
simplemente una convicción

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2009/index_camerun-angola_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2009/index_camerun-angola_sp.htm


personal, que es también de la
Iglesia. Con demasiada frecuencia
nuestra mente se queda en prejuicios
o imágenes que dan una visión
negativa de la realidad africana,
fruto de un análisis pesimista. Es
siempre tentador señalar lo que está
mal; más aún, es fácil adoptar el tono
del moralista o del experto, que
impone sus conclusiones y propone,
a fin de cuentas, pocas soluciones
adecuadas. Existe también la
tentación de analizar la realidad
africana de manera parecida a la de
un antropólogo curioso, o como
alguien que no ve en ella más que
una enorme reserva de energía,
minerales, productos agrícolas y
recursos humanos fáciles de explotar
para intereses a menudo
escasamente nobles. Estas son
visiones reduccionistas e
irrespetuosas, que llevan a una
cosificación nada correcta para
África y sus gentes.



Soy consciente de que las palabras no
tienen el mismo significado en todas
partes. Pero el término esperanza
varía poco según las culturas. Hace
algunos años dediqué una Carta
encíclica a la esperanza cristiana.
Hablar de la esperanza es hablar del
porvenir y, por tanto, de Dios. El
futuro enlaza con el pasado y el
presente. El pasado lo conocemos
bien: lamentamos sus errores y
reconocemos sus logros positivos. El
presente, lo vivimos como podemos.
Lo mejor, lo espero aún y con la
ayuda de Dios. En este terreno,
compuesto de múltiples elementos
contradictorios y complementarios,
es donde se trata de construir con la
ayuda de Dios.

Queridos amigos, quisiera leer a la
luz de esta esperanza que nos debe
animar, dos aspectos importantes de
África en la actualidad. El primero se
refiere a la vida sociopolítica y
económica del continente en general;

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi_sp.html


el segundo al diálogo interreligioso.
Estos aspectos son interesantes
porque nuestro siglo parece haber
nacido con el dolor y la dificultad de
hacer crecer la esperanza en estos
ámbitos específicos.

En los últimos meses, muchos han
expresado su deseo de libertad, su
necesidad de seguridad material y su
deseo de vivir en armonía en la
diferencia de etnias y religión. Ha
nacido incluso un nuevo Estado en
vuestro continente. También ha
habido muchos conflictos
provocados por la ceguera del
hombre, por sus ansias de poder y
por intereses político-económicos
que ignoran la dignidad de la
persona o de la naturaleza. La
persona humana aspira a la libertad,
quiere vivir dignamente; desea
buenas escuelas y alimentación para
los niños, hospitales dignos para
cuidar a los enfermos; quiere ser
respetada y reivindica un gobierno



límpido que no confunda el interés
privado con el interés general; y,
sobre todo, desea la paz y la justicia.
En estos momentos hay demasiados
escándalos e injusticias, demasiada
corrupción y codicia, demasiado
desprecio y mentira, excesiva
violencia que lleva a la miseria y a la
muerte. Estos males afligen
ciertamente vuestro continente, pero
también al resto del mundo. Toda
nación quiere entender las
decisiones políticas y económicas
que se toman en su nombre. Se da
cuenta de la manipulación, y la
revancha es a veces violenta. Desea
participar en el buen gobierno.
Sabemos que ningún régimen
político humano es perfecto, y que
ninguna decisión económica es
neutral. Pero siempre deben servir al
bien común. Por tanto, estamos ante
una reivindicación legítima, que
afecta a todos los países, de una
mayor dignidad y, sobre todo, de más
humanidad. El hombre quiere que su



humanidad sea respetada y
promovida. Los responsables
políticos y económicos de los países
se encuentran ante decisiones
determinantes y opciones que no
pueden eludir.

Desde esta tribuna, hago un
llamamiento a todos los líderes
políticos y económicos de los países
africanos y del resto del mundo. No
privéis a vuestros pueblos de la
esperanza. No amputéis su porvenir
mutilando su presente. Tened un
enfoque ético valiente en vuestras
responsabilidades y, si sois creyentes,
rogad a Dios que os conceda
sabiduría. Esta sabiduría os hará
entender que, siendo los promotores
del futuro de vuestros pueblos, es
necesario que seáis verdaderos
servidores de la esperanza. No es
fácil vivir en la condición de
servidor, de mantenerse íntegro
entre las corrientes de opinión y los
intereses poderosos. El poder, de



cualquier tipo que sea, ciega
fácilmente, sobre todo cuando están
en juego intereses privados,
familiares, étnicos o religiosos. Sólo
Dios purifica los corazones y las
intenciones.

La Iglesia no ofrece soluciones
técnicas ni impone fórmulas
políticas. Ella repite: No tengáis
miedo. La humanidad no está sola
ante los desafíos del mundo. Dios
está presente. Y este es un mensaje
de esperanza, una esperanza que
genera energía, que estimula la
inteligencia y da a la voluntad todo
su dinamismo. Un antiguo arzobispo
de Toulouse, el cardenal Saliège,
decía: «Esperar no es abandonar; es
redoblar la actividad». La Iglesia
acompaña al Estado en su misión;
quiere ser como el alma de ese
cuerpo, indicando incansablemente
lo esencial: Dios y el hombre. Quiere
cumplir abiertamente y sin temor
esa tarea inmensa de quien educa y



cuida y, sobre todo, de quien ora
incesantemente (cf. Lc 18,1), que
muestra dónde está Dios (cf. Mt 6,21)
y dónde está el verdadero hombre
(cf. Mt 20,26; Jn 19,5). Desesperar es
individualismo. La esperanza es
comunión. ¿No es este un camino
espléndido que se nos propone?
Invito a emprenderlo a todos los
responsables políticos, económicos,
así como del mundo académico y de
la cultura. Sed también vosotros
sembradores de esperanza.

Quisiera abordar ahora el segundo
punto, el del diálogo interreligioso.
No parece necesario recordar los
recientes conflictos provocados en
nombre de Dios, y las muertes
causadas en nombre de Aquel que es
la vida. Toda persona sensata
comprende la necesidad de
promover la cooperación serena y
respetuosa entre las diferentes
culturas y religiones. El auténtico
diálogo interreligioso rechaza la



verdad humanamente egocéntrica,
porque la sola y única verdad está en
Dios. Dios es la Verdad. Por tanto,
ninguna religión, ninguna cultura
puede justificar que se invoque o se
recurra a la intolerancia o a la
violencia. La agresividad es una
forma de relación bastante arcaica,
que se remite a instintos fáciles y
poco nobles. Utilizar las palabras
reveladas, las Sagradas Escrituras o
el nombre de Dios para justificar
nuestros intereses, nuestras políticas
tan fácilmente complacientes o
nuestras violencias, es un delito muy
grave.

Sólo puedo conocer al otro si me
conozco a mí mismo. Sólo lo puedo
amar si me amo a mí mismo (cf. Mt
22,39). Por tanto, el conocimiento, la
profundización y la práctica de su
propia religión es esencial para un
verdadero diálogo. Este sólo puede
comenzar con la oración personal
sincera de quien quiere dialogar.



Que se retire en el secreto de su
habitación interior (cf. Mt 6,6) para
pedir a Dios la purificación de sus
motivos y la bendición para el
encuentro deseado. Esta oración pide
también a Dios el don de ver en el
otro a un hermano que debe amar, y
de reconocer en la tradición en que
él vive un reflejo de esa Verdad que
ilumina a todos los hombres (Nostra
Aetate, 2). Por eso conviene que cada
uno se sitúe en la verdad ante Dios y
ante el otro. Esta verdad no excluye,
y no comporta una confusión. El
diálogo interreligioso mal entendido
conduce a la confusión o al
sincretismo. No es este el diálogo que
se busca.

No obstante los esfuerzos que se han
hecho, sabemos también que a veces
el diálogo interreligioso no es fácil, o
incluso inviable por diversas
razones. Esto no significa un fracaso.
Las formas de diálogo interreligioso
son múltiples. La cooperación en el

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html


ámbito social o cultural pueden
ayudar a las personas a
comprenderse mejor a sí mismas y a
vivir juntos con serenidad. También
es bueno saber que no se dialoga por
debilidad, sino que dialogamos
porque creemos en Dios, creador y
padre de todos los hombres. El
diálogo es una forma más de amar a
Dios y al prójimo (cf. Mt22,37) en el
amor de la verdad.

Tener esperanza no es ser ingenuo,
sino hacer un acto de fe en Dios,
Señor del tiempo y Señor también de
nuestro futuro. La Iglesia Católica
pone así en práctica una de las
intuiciones del Concilio Vaticano II, la
promoción de las relaciones
amistosas entre ella y los miembros
de religiones no cristianas. Durante
décadas, el Consejo Pontificio que lo
gestiona establece lazos, multiplica
las reuniones y publica regularmente
documentos, con el fin de favorecer
ese diálogo. La Iglesia trata de



reparar la confusión de lenguas y la
dispersión de los corazones nacida
del pecado de Babel (cf. Gn 11).
Saludo a todos los líderes religiosos
que han tenido la amabilidad de
venir aquí para encontrarme. Deseo
asegurarles, así como a los de otros
países africanos, que el diálogo
ofrecido por la Iglesia Católica nace
del corazón. Les animo a promover,
especialmente entre los jóvenes, una
pedagogía del diálogo, de modo que
descubran que la conciencia de cada
uno es un santuario que se ha de
respetar, y que la dimensión
espiritual construye la hermandad.
La verdadera fe lleva
invariablemente al amor. Y en este
espíritu os invito a todos a la
esperanza.

Estas consideraciones generales se
aplican de manera particular a
África. En vuestro continente, hay
numerosas familias cuyos miembros
profesan creencias diferentes, pero



siguen permaneciendo unidas. Esta
unidad no se debe sólo a la cultura,
sino que está cimentada en el afecto
fraterno. Hay naturalmente a veces
fracasos, pero también muchos
éxitos. En este ámbito concreto,
África puede ofrecer a todos materia
de reflexión y ser así una fuente de
esperanza.

Por último, quisiera utilizar la
imagen de la mano. Esta compuesta
por cinco dedos muy diferentes entre
sí. Sin embargo, cada uno de ellos es
esencial y su unidad forma la mano.
El buen entendimiento entre las
culturas, la consideración no altiva
de unos hacia otros y el respeto de
los derechos de cada uno, son un
deber vital. Se ha de enseñar esto a
todos los fieles de las diversas
religiones. El odio es un fracaso, la
indiferencia un callejón sin salida y
el diálogo una apertura. ¿No es ese el
buen terreno donde sembrar la
simiente de la esperanza? Tender la



mano significa esperar a llegar, en
un segundo momento, a amar. Y,
¿hay acaso algo más bello que una
mano tendida? Esta ha sido querida
por Dios para dar y recibir. Dios no
la ha querido para que mate (cf. 
Gn4,1ss) o haga sufrir, sino para que
cuide y ayude a vivir. Junto con el
corazón y la mente, también la mano
puede hacerse un instrumento de
diálogo. Puede hacer florecer la
esperanza, sobre todo cuando la
mente balbucea y el corazón recela.

Según la Sagrada Escritura, hay tres
símbolos que describen la esperanza
para el cristiano: el yelmo, que le
protege del desaliento (cf. 1 Ts 5,8), el
ancla segura y firme, que fija en Dios
(cf. Hb6,19 ), y la lámpara, que le
permite esperar el alba de un nuevo
día (cf. Lc 12,35-36). Tener miedo,
dudar y temer, acomodarse en el
presente sin Dios, y también el no
tener nada que esperar, son actitudes
ajenas a la fe cristiana (cf. S. Juan



Crisóstomo, Homilía XIV sobre la
Carta a los Romanos, 6: PG 45, 941C)
y también, creo yo, a cualquier otra
creencia en Dios. La fe vive el
presente, pero espera los bienes
futuros. Dios está en nuestro
presente, pero viene también del
futuro, lugar de la esperanza. El
ensanchamiento del corazón no es
sólo la esperanza en Dios, sino
también la apertura al cuidado de las
realidades corporales y temporales
para dar gloria a Dios. Siguiendo los
pasos de Pedro, del que soy sucesor,
deseo que vuestra fe y vuestra
esperanza estén puestas en Dios (cf. 1
P 1,21). Estos son los votos que
formulo para toda África, que me es
tan querida. ¡Ten confianza, África, y
levántate. El Señor te llama! Que Dios
os bendiga. Gracias.

vatican.va



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-
los-miembros-del-gobierno-los-

representantes-de-las-instituciones-de-
la-republica-el-cuerpo-diplomatico-y-
los-representantes-de-las-principales-

religiones-en-el-palacio-presidencial-de-
cotonu/ (11/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-los-representantes-de-las-instituciones-de-la-republica-el-cuerpo-diplomatico-y-los-representantes-de-las-principales-religiones-en-el-palacio-presidencial-de-cotonu/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-los-representantes-de-las-instituciones-de-la-republica-el-cuerpo-diplomatico-y-los-representantes-de-las-principales-religiones-en-el-palacio-presidencial-de-cotonu/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-los-representantes-de-las-instituciones-de-la-republica-el-cuerpo-diplomatico-y-los-representantes-de-las-principales-religiones-en-el-palacio-presidencial-de-cotonu/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-los-representantes-de-las-instituciones-de-la-republica-el-cuerpo-diplomatico-y-los-representantes-de-las-principales-religiones-en-el-palacio-presidencial-de-cotonu/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-los-representantes-de-las-instituciones-de-la-republica-el-cuerpo-diplomatico-y-los-representantes-de-las-principales-religiones-en-el-palacio-presidencial-de-cotonu/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-los-representantes-de-las-instituciones-de-la-republica-el-cuerpo-diplomatico-y-los-representantes-de-las-principales-religiones-en-el-palacio-presidencial-de-cotonu/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-los-representantes-de-las-instituciones-de-la-republica-el-cuerpo-diplomatico-y-los-representantes-de-las-principales-religiones-en-el-palacio-presidencial-de-cotonu/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-los-representantes-de-las-instituciones-de-la-republica-el-cuerpo-diplomatico-y-los-representantes-de-las-principales-religiones-en-el-palacio-presidencial-de-cotonu/

	Encuentro con los miembros del Gobierno, los representantes de las Instituciones de la República, el Cuerpo Diplomático y los representantes de las principales religiones en el Palacio presidencial de Cotonú

