
opusdei.org

Encuentro con los
miembros del
Gobierno, de las
Instituciones de la
República, con el
Cuerpo Diplomático,
líderes religiosos y
representantes del
mundo de la cultura

Intervenciones de Benedicto
XVI durante el viaje apostólico a
Líbano (14-16 de septiembre).



17/09/2012

Señor Presidente de la República,

señoras y señores representantes de
las autoridades parlamentarias,
gubernamentales, institucionales y
políticas del Líbano,

señoras y señores Jefes de misión
diplomática,

Beatitudes, responsables religiosos,

queridos hermanos en el episcopado,

señoras y señores, queridos amigos

Jn) (Mi paz os doy) سَلامي ُ�عطيكُم
14,27). Con estas palabras de Cristo,
deseo saludaros y agradeceros
vuestra acogida y vuestra presencia.
Señor Presidente, le agradezco no
solamente sus cordiales palabras
sino también por haber permitido



este encuentro. Acabo de plantar con
vosotros un cedro del Líbano,
símbolo de vuestro hermoso país. Al
ver este arbolito y las atenciones que
necesitará para fortalecerse y llegar
a extender majestuosamente sus
ramas, pienso en vuestro país y su
destino, en los libaneses y sus
esperanzas, en todas las personas de
esta región del mundo que parece
conocer los dolores de un
alumbramiento sin fin. He pedido a
Dios que os bendiga, que bendiga al
Líbano y a todos los habitantes de
esta región que ha visto nacer
grandes religiones y nobles culturas.
¿Por qué ha elegido Dios esta región?
¿Por qué vive en la turbulencia?
Pienso que Dios la ha elegido para
que sirva de ejemplo, para que dé
testimonio de cara al mundo de la
posibilidad que tiene el hombre de
vivir concretamente su deseo de paz
y reconciliación. Esta aspiración está
inscrita desde siempre en el plan de
Dios, que la ha grabado en el corazón



del hombre. Me gustaría hablar con
vosotros de la paz, pues Jesús ha
dicho: سَلامي ُ�عطيكُم (Mi paz os doy).

Un país es rico, ante todo, por las
personas que viven en su seno. Su
futuro depende de cada una de ellas
y de su conjunto, y de su capacidad
de comprometerse por la paz. Este
compromiso sólo será posible en una
sociedad unida. Sin embargo, la
unidad no es uniformidad. La
cohesión de la sociedad está
asegurada por el respeto constante
de la dignidad de cada persona y su
participación responsable según sus
capacidades, aportando lo mejor que
tiene. Con el fin de asegurar el
dinamismo necesario para construir
y consolidar la paz, hay que volver
incansablemente a los fundamentos
del ser humano. La dignidad del
hombre es inseparable del carácter
sagrado de la vida que el Creador nos
ha dado. En el designio de Dios, cada
persona es única e irremplazable.



Viene al mundo en una familia, que
es su primer lugar de humanización
y, sobre todo, la primera que educa a
la paz. Para construir la paz, nuestra
atención debe dirigirse a la familia
para facilitar su cometido, y
apoyarla, promoviendo de este modo
por doquier una cultura de la vida.
La eficacia del compromiso por la
paz depende de la concepción que el
mundo tenga de la vida humana. Si
queremos la paz, defendamos la
vida. Esta lógica no solamente
descalifica la guerra y los actos
terroristas, sino también todo
atentado contra la vida del ser
humano, criatura querida por Dios.
La indiferencia o la negación de lo
que constituye la verdadera
naturaleza del hombre impide que se
respete esta gramática que es la ley
natural inscrita en el corazón
humano (cf. Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz 2007, 3). La
grandeza y la razón de ser de toda
persona sólo se encuentra en Dios.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace_sp.html


Así, el reconocimiento incondicional
de la dignidad de todo ser humano,
de cada uno de nosotros, y la del
carácter sagrado de la vida,
comportan la responsabilidad de
todos ante Dios. Por tanto, debemos
unir nuestras fuerzas para
desarrollar una sana antropología
que integre la unidad de la persona.
Sin ella, no será posible construir la
paz verdadera.

Aún siendo más evidentes en los
países que sufren conflictos armados
–esas guerras llenas de vanidad y de
horror-, los atentados contra la
integridad y la vida de las personas
existen también en otros países. El
desempleo, la pobreza, la corrupción,
las distintas adicciones, la
explotación, el tráfico de todo tipo y
el terrorismo comportan, además del
sufrimiento inaceptable de los que
son sus víctimas, un deterioro del
potencial humano. La lógica
económica y financiera quiere



imponer sin cesar su yugo y hacer
que prime el tener sobre el ser. Pero
la pérdida de cada vida humana es
una pérdida para la humanidad
entera. Ésta es una gran familia de la
que todos somos responsables.
Ciertas ideologías, cuestionando
directa o indirectamente, e incluso
legalmente, el valor inalienable de
toda persona y el fundamento
natural de la familia, socavan las
bases de la sociedad. Debemos ser
conscientes de estos ataques contra
la construcción y la armonía del vivir
juntos. Sólo una solidaridad efectiva
constituye el antídoto a todo esto.
Solidaridad para rechazar lo que
impide el respeto de todo ser
humano, solidaridad para apoyar las
políticas y las iniciativas que actúan
para unir los pueblos de modo
honesto y justo. Es grato ver los
gestos de colaboración y verdadero
diálogo que construyen una nueva
manera de vivir juntos. Una mejor
calidad de vida y de desarrollo



integral sólo es posible compartiendo
las riquezas y las competencias,
respetando la identidad de cada uno.
Pero un modo de vida como éste,
compartido, sereno y dinámico,
únicamente es posible confiando en
el otro, quienquiera que sea. Hoy, las
diferencias culturales, sociales,
religiosas, deben llevar a vivir un
tipo nuevo de fraternidad, donde lo
que une es justamente el común
sentido de la grandeza de toda
persona, y el don que representa
para ella misma, para los otros y
para la humanidad. En esto se
encuentra el camino de la paz. En
ello reside el compromiso que se nos
pide. Ahí está la orientación que
debe presidir las opciones políticas y
económicas, en cualquier nivel y a
escala mundial.

Para abrir a las generaciones futuras
un porvenir de paz, la primera tarea
es la de educar en la paz, para
construir una cultura de paz. La



educación, en la familia o en la
escuela, debe ser sobre todo la
educación en los valores espirituales
que dan a la transmisión del saber y
de las tradiciones de una cultura su
sentido y su fuerza. El espíritu
humano tiene el sentido innato de la
belleza, del bien y la verdad. Es el
sello de lo divino, la marca de Dios
en él. De esta aspiración universal se
desprende una concepción moral
sólida y justa, que pone siempre a la
persona en el centro. Pero el hombre
sólo puede convertirse al bien de
manera libre, ya que «la dignidad del
hombre requiere, en efecto, que
actúe según una elección consciente
y libre, es decir, movido e inducido
personalmente desde dentro y no
bajo la presión de un ciego impulso
interior o de la mera coacción
externa» (Gaudium et spes, 17). La
tarea de la educación es la de
acompañar la maduración de la
capacidad de tomar opciones libres y
justas, que puedan ir a

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


contracorriente de las opiniones
dominantes, las modas, las ideologías
políticas y religiosas. Éste es el precio
de la implantación de una cultura de
la paz. Evidentemente, hay que
desterrar la violencia verbal o física.
Ésta es siempre un atentado contra la
dignidad humana, tanto del culpable
como de la víctima. Además,
valorizando las obras pacíficas y su
influjo en el bien común, se aumenta
también el interés por la paz. Como
atestigua la historia, tales gestas de
paz tienen un papel considerable en
la vida social, nacional e
internacional. La educación en la paz
formará así hombres y mujeres
generosos y rectos, atentos a todos y,
de modo particular, a las personas
más débiles. Pensamientos de paz,
palabras de paz y gestos de paz crean
una atmósfera de respeto, de
honestidad y cordialidad, donde las
faltas y las ofensas pueden ser
reconocidas con verdad para
avanzar juntos hacia la



reconciliación. Que los hombres de
Estado y los responsables religiosos
reflexionen sobre ello.

Debemos ser muy conscientes de que
el mal no es una fuerza anónima que
actúa en el mundo de modo
impersonal o determinista. El mal, el
demonio, pasa por la libertad
humana, por el uso de nuestra
libertad. Busca un aliado, el hombre.
El mal necesita de él para
desarrollarse. Así, habiendo
trasgredido el primer mandamiento,
el amor de Dios, trata de pervertir el
segundo, el amor al prójimo. Con él,
el amor al prójimo desaparece en
beneficio de la mentira y la envidia,
del odio y la muerte. Pero es posible
no dejarse vencer por el mal y
vencer el mal con el bien (cf. Rm
12,21). Estamos llamados a esta
conversión del corazón. Sin ella, las
tan deseadas “liberaciones” humanas
defraudan, puesto que se mueven en
el reducido espacio que concede la



estrechez del espíritu humano, su
dureza, sus intolerancias, sus
favoritismos, sus deseos de revancha
y sus pulsiones de muerte. Se
necesita la transformación profunda
del espíritu y el corazón para
encontrar una verdadera
clarividencia e imparcialidad, el
sentido profundo de la justicia y el
del bien común. Una mirada nueva y
más libre hará que sea posible
analizar y poner en cuestión los
sistemas humanos que llevan a un
callejón sin salida, con la finalidad de
avanzar, teniendo en cuenta el
pasado, con sus efectos devastadores,
para no volver a repetirlo. Esta
conversión que se requiere es
exaltante, pues abre nuevas
posibilidades, al despertar los
innumerables recursos que anidan
en el corazón de tantos hombres y
mujeres deseosos de vivir en paz y
dispuestos a comprometerse por ella.
Pero es particularmente exigente:
hay que decir no a la venganza, hay



que reconocer las propias culpas,
aceptar las disculpas sin exigirlas y,
en fin, perdonar. Puesto que sólo el
perdón ofrecido y recibido pone los
fundamentos estables de la
reconciliación y la paz para todos (cf.
Rm 12,16b.18).

Sólo entonces podrá crecer el buen
entendimiento entre las culturas y
las religiones, la consideración sin
conmiseración de unos por otros y el
respeto de los derechos de cada uno.
En el Líbano, el cristianismo y el
Islam habitan el mismo espacio
desde hace siglos. No es raro ver en
la misma familia las dos religiones. Si
en una misma familia es posible,
¿por qué no lo puede ser con
respecto al conjunto de la sociedad?
Lo específico de Oriente Medio se
encuentra en la mezcla de diversos
componentes. Es cierto que se han
combatido, desgraciadamente es así.
Una sociedad plural sólo existe con el
respeto recíproco, con el deseo de



conocer al otro y del diálogo
continuo. Este diálogo entre los
hombres es posible únicamente
siendo conscientes de que existen
valores comunes a todas las grandes
culturas, porque están enraizadas en
la naturaleza de la persona humana.
Estos valores que están como
subyacentes, manifiestan los rasgos
auténticos y característicos de la
humanidad. Pertenecen a los
derechos de todo ser humano. Con la
afirmación de su existencia, las
diferentes religiones ofrecen una
aportación decisiva. No olvidemos
que la libertad religiosa es el derecho
fundamental del que dependen
muchos otros. Profesar y vivir
libremente la propia religión, sin
poner en peligro su vida y su
libertad, ha de ser posible para
cualquiera. La pérdida o el
debilitamiento de esta libertad priva
a la persona del derecho sagrado a
una vida íntegra en el plano
espiritual. La así llamada tolerancia



no elimina las discriminaciones, sino
que a veces incluso las reafirma. Y
sin la apertura a lo trascendente, que
permite encontrar respuestas a los
interrogantes de su corazón sobre el
sentido de la vida y la manera de
vivir moralmente, el hombre se hace
incapaz de actuar con justicia y de
comprometerse por la paz. La
libertad religiosa tiene una
dimensión social y política
indispensable para la paz. Ella
promueve una coexistencia y una
vida armoniosa a causa del
compromiso común al servicio de
causas nobles y de la búsqueda de la
verdad que no se impone por la
violencia sino por «la fuerza de la
misma verdad» (Dignitatis humanae,
1), la Verdad que está en Dios. Puesto
que la creencia vivida lleva
invariablemente al amor. La
creencia auténtica no puede llevar a
la muerte. El artífice de la paz es
humilde y justo. Los creyentes tienen
hoy, por tanto, un papel esencial, el

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html


de testimoniar la paz que viene de
Dios y que es un don que se da a
todos en la vida personal, familiar,
social, política y económica (cf. Mt
5,9; Heb 12,14). No se puede
consentir que el mal triunfe por la
pasividad de los hombres de bien.
Sería peor que no hacer nada.

Estas reflexiones sobre la paz, la
sociedad, la dignidad de la persona,
sobre los valores de la familia y la
vida, sobre el diálogo y la solidaridad
no pueden quedar como el simple
enunciado de ideas. Pueden y deben
ser vividas. Estamos en el Líbano y
aquí es donde han de vivirse. El
Líbano está llamado, ahora más que
nunca, a ser un ejemplo. Políticos,
diplomáticos, religiosos, hombres y
mujeres del mundo de la cultura, os
invito, pues, a dar testimonio con
valor en vuestro entorno, a tiempo y
a destiempo, de que Dios quiere la
paz, que Dios nos confía la paz.
Jn) (Mi paz os doy) سَلامي ُ�عطيكُم



14,27), dice Cristo. Que Dios os
bendiga. Gracias.

© Copyright 2012 - Libreria Editrice
Vaticana

vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-
los-miembros-del-gobierno-de-las-

instituciones-de-la-republica-con-el-
cuerpo-diplomatico-lideres-religiosos-y-

representantes-del-mundo-de-la-
cultura/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-de-las-instituciones-de-la-republica-con-el-cuerpo-diplomatico-lideres-religiosos-y-representantes-del-mundo-de-la-cultura/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-de-las-instituciones-de-la-republica-con-el-cuerpo-diplomatico-lideres-religiosos-y-representantes-del-mundo-de-la-cultura/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-de-las-instituciones-de-la-republica-con-el-cuerpo-diplomatico-lideres-religiosos-y-representantes-del-mundo-de-la-cultura/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-de-las-instituciones-de-la-republica-con-el-cuerpo-diplomatico-lideres-religiosos-y-representantes-del-mundo-de-la-cultura/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-de-las-instituciones-de-la-republica-con-el-cuerpo-diplomatico-lideres-religiosos-y-representantes-del-mundo-de-la-cultura/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-de-las-instituciones-de-la-republica-con-el-cuerpo-diplomatico-lideres-religiosos-y-representantes-del-mundo-de-la-cultura/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-los-miembros-del-gobierno-de-las-instituciones-de-la-republica-con-el-cuerpo-diplomatico-lideres-religiosos-y-representantes-del-mundo-de-la-cultura/

	Encuentro con los miembros del Gobierno, de las Instituciones de la República, con el Cuerpo Diplomático, líderes religiosos y representantes del mundo de la cultura

