
opusdei.org



Encuentro con
exponentes de la
sociedad civil, del
mundo académico,
cultural y
empresarial, con el
Cuerpo Diplomático
y con líderes
religiosos en el
Westminster Hall
(City of Westminster,
17 de septiembre de
2010)

17/09/2010



DISCURSO DEL SANTO PADRE
BENEDICTO XVI Westminster Hall -
City of Westminster

Viernes 17 de septiembre de 2010

Señor Orador:

Gracias por sus palabras de
bienvenida en nombre de esta
distinguida asamblea. Al dirigirme a
ustedes, soy consciente del gran
privilegio que se me ha concedido de
poder hablar al pueblo británico y a
sus representantes en Westminster
Hall, un edificio de significación
única en la historia civil y política del
pueblo de estas islas. Permítanme
expresar igualmente mi estima por el
Parlamento, presente en este lugar
desde hace siglos y que ha tenido una
profunda influencia en el desarrollo
de los gobiernos democráticos entre
las naciones, especialmente en la 
Commonwealth y en el mundo de
habla inglesa en general. Vuestra
tradición jurídica —“common law”—



sirve de base a los sistemas legales de
muchos lugares del mundo, y vuestra
visión particular de los respectivos
derechos y deberes del Estado y de
las personas, así como de la
separación de poderes, siguen
inspirando a muchos en todo el
mundo.

Al hablarles en este histórico lugar,
pienso en los innumerables hombres
y mujeres que durante siglos han
participado en los memorables
acontecimientos vividos entre estos
muros y que han determinado las
vidas de muchas generaciones de
británicos y de otras muchas
personas. En particular, quisiera
recordar la figura de Santo Tomás
Moro, el gran erudito inglés y
hombre de Estado, quien es
admirado por creyentes y no
creyentes por la integridad con la
que fue fiel a su conciencia, incluso a
costa de contrariar al soberano de
quien era un “buen servidor”, pues



eligió servir primero a Dios. El
dilema que afrontó Moro en aquellos
tiempos difíciles, la perenne cuestión
de la relación entre lo que se debe al
César y lo que se debe a Dios, me
ofrece la oportunidad de reflexionar
brevemente con ustedes sobre el
lugar apropiado de las creencias
religiosas en el proceso político.

La tradición parlamentaria de este
país debe mucho al instinto nacional
de moderación, al deseo de alcanzar
un genuino equilibrio entre las
legítimas reivindicaciones del
gobierno y los derechos de quienes
están sujetos a él. Mientras se han
dado pasos decisivos en muchos
momentos de vuestra historia para
delimitar el ejercicio del poder, las
instituciones políticas de la nación se
han podido desarrollar con un
notable grado de estabilidad. En este
proceso, Gran Bretaña se ha
configurado como una democracia
pluralista que valora enormemente



la libertad de expresión, la libertad
de afiliación política y el respeto por
el papel de la ley, con un profundo
sentido de los derechos y deberes
individuales, y de la igualdad de
todos los ciudadanos ante la ley. Si
bien con otro lenguaje, la Doctrina
Social de la Iglesia tiene mucho en
común con dicha perspectiva, en su
preocupación primordial por la
protección de la dignidad única de
toda persona humana, creada a
imagen y semejanza de Dios, y en su
énfasis en los deberes de la autoridad
civil para la promoción del bien
común.

Con todo, las cuestiones
fundamentales en juego en la causa
de Tomás Moro continúan
presentándose hoy en términos que
varían según las nuevas condiciones
sociales. Cada generación, al tratar
de progresar en el bien común, debe
replantearse: ¿Qué exigencias
pueden imponer los gobiernos a los



ciudadanos de manera razonable? Y
¿qué alcance pueden tener? ¿En
nombre de qué autoridad pueden
resolverse los dilemas morales? Estas
cuestiones nos conducen
directamente a la fundamentación
ética de la vida civil. Si los principios
éticos que sostienen el proceso
democrático no se rigen por nada
más sólido que el mero consenso
social, entonces este proceso se
presenta evidentemente frágil. Aquí
reside el verdadero desafío para la
democracia.

La reciente crisis financiera global ha
mostrado claramente la
inadecuación de soluciones
pragmáticas y a corto plazo relativas
a complejos problemas sociales y
éticos. Es opinión ampliamente
compartida que la falta de una base
ética sólida en la actividad
económica ha contribuido a agravar
las dificultades que ahora están
padeciendo millones de personas en



todo el mundo. Ya que “toda decisión
económica tiene consecuencias de
carácter moral” (Caritas in veritate,
37), igualmente en el campo político,
la dimensión ética de la política tiene
consecuencias de tal alcance que
ningún gobierno puede permitirse
ignorar. Un buen ejemplo de ello lo
encontramos en uno de los logros
particularmente notables del
Parlamento Británico: la abolición
del tráfico de esclavos. La campaña
que condujo a promulgar este hito
legislativo estaba edificada sobre
firmes principios éticos, enraizados
en la ley natural, y brindó una
contribución a la civilización de la
cual esta nación puede estar
orgullosa.

Así que, el punto central de esta
cuestión es el siguiente: ¿Dónde se
encuentra la fundamentación ética
de las deliberaciones políticas? La
tradición católica mantiene que las
normas objetivas para una acción

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_sp.html#37


justa de gobierno son accesibles a la
razón, prescindiendo del contenido
de la revelación. En este sentido, el
papel de la religión en el debate
político no es tanto proporcionar
dichas normas, como si no pudieran
conocerlas los no creyentes. Menos
aún proponer soluciones políticas
concretas, algo que está totalmente
fuera de la competencia de la
religión. Su papel consiste más bien
en ayudar a purificar e iluminar la
aplicación de la razón al
descubrimiento de principios
morales objetivos. Este papel
“corrector” de la religión respecto a
la razón no siempre ha sido
bienvenido, en parte debido a
expresiones deformadas de la
religión, tales como el sectarismo y el
fundamentalismo, que pueden ser
percibidas como generadoras de
serios problemas sociales. Y a su vez,
dichas distorsiones de la religión
surgen cuando se presta una
atención insuficiente al papel



purificador y vertebrador de la razón
respecto a la religión. Se trata de un
proceso en doble sentido. Sin la
ayuda correctora de la religión, la
razón puede ser también presa de
distorsiones, como cuando es
manipulada por las ideologías o se
aplica de forma parcial en
detrimento de la consideración plena
de la dignidad de la persona
humana. Después de todo, dicho
abuso de la razón fue lo que provocó
la trata de esclavos en primer lugar y
otros muchos males sociales, en
particular la difusión de las
ideologías totalitarias del siglo XX.
Por eso deseo indicar que el mundo
de la razón y el mundo de la fe —el
mundo de la racionalidad secular y el
mundo de las creencias religiosas—
necesitan uno de otro y no deberían
tener miedo de entablar un diálogo
profundo y continuo, por el bien de
nuestra civilización.



En otras palabras, la religión no es
un problema que los legisladores
deban solucionar, sino una
contribución vital al debate nacional.
Desde este punto de vista, no puedo
menos que manifestar mi
preocupación por la creciente
marginación de la religión,
especialmente del cristianismo, en
algunas partes, incluso en naciones
que otorgan un gran énfasis a la
tolerancia. Hay algunos que desean
que la voz de la religión se silencie, o
al menos que se relegue a la esfera
meramente privada. Hay quienes
esgrimen que la celebración pública
de fiestas como la Navidad deberían
suprimirse según la discutible
convicción de que ésta ofende a los
miembros de otras religiones o de
ninguna. Y hay otros que sostienen
—paradójicamente con la intención
de suprimir la discriminación— que
a los cristianos que desempeñan un
papel público se les debería pedir a
veces que actuaran contra su



conciencia. Éstos son signos
preocupantes de un fracaso en el
aprecio no sólo de los derechos de los
creyentes a la libertad de conciencia
y a la libertad religiosa, sino también
del legítimo papel de la religión en la
vida pública. Quisiera invitar a todos
ustedes, por tanto, en sus respectivos
campos de influencia, a buscar
medios de promoción y fomento del
diálogo entre fe y razón en todos los
ámbitos de la vida nacional.

Vuestra disposición a actuar así ya
está implícita en la invitación sin
precedentes que se me ha brindado
hoy. Y se ve reflejada en la
preocupación en diversos ámbitos en
los que vuestro gobierno trabaja con
la Santa Sede. En el ámbito de la paz,
ha habido conversaciones para la
elaboración de un tratado
internacional sobre el comercio de
armas; respecto a los derechos
humanos, la Santa Sede y el Reino
Unido se han congratulado por la



difusión de la democracia,
especialmente en los últimos sesenta
y cinco años; en el campo del
desarrollo, se ha colaborado en la
reducción de la deuda, en el
comercio justo y en la ayuda al
desarrollo, especialmente a través
del International Finance Facility, del
International Immunization Bond, y
del Advanced Market Commitment.
Igualmente, la Santa Sede tiene
interés en colaborar con el Reino
Unido en la búsqueda de nuevas vías
de promoción de la responsabilidad
medioambiental, en beneficio de
todos.

Observo asimismo que el Gobierno
actual compromete al Reino Unido a
asignar el 0,7% de la renta nacional a
la ayuda al desarrollo hasta el año
2013. En los últimos años, ha sido
alentador percibir signos positivos de
un crecimiento mundial de la
solidaridad hacia los pobres. Sin
embargo, para concretar esta



solidaridad en acciones eficaces se
requieren nuevas ideas que mejoren
las condiciones de vida en muchas
áreas importantes, tales como la
producción de alimentos, el agua
potable, la creación de empleo, la
educación, el apoyo a las familias,
sobre todo emigrantes, y la atención
sanitaria básica. Donde hay vidas
humanas de por medio, el tiempo es
siempre limitado: el mundo ha sido
también testigo de los ingentes
recursos que los gobiernos pueden
emplear en el rescate de
instituciones financieras
consideradas “demasiado grandes
para que fracasen”. Desde luego, el
desarrollo humano integral de los
pueblos del mundo no es menos
importante. He aquí una empresa
digna de la atención mundial, que es
en verdad “demasiado grande para
que fracase”.

Esta visión general de la cooperación
reciente entre el Reino Unido y la



Santa Sede muestra cuánto progreso
se ha realizado en los años
transcurridos desde el
establecimiento de relaciones
diplomáticas bilaterales,
promoviendo en todo el mundo los
muchos valores fundamentales que
compartimos. Confío y rezo para que
esta relación continúe dando frutos y
que se refleje en una creciente
aceptación de la necesidad de diálogo
y de respeto en todos los niveles de la
sociedad entre el mundo de la razón
y el mundo de la fe. Estoy convencido
de que, también dentro de este país,
hay muchas áreas en las que la
Iglesia y las autoridades públicas
pueden trabajar conjuntamente por
el bien de los ciudadanos, en
consonancia con la histórica
costumbre de este Parlamento de
invocar la asistencia del Espíritu
sobre quienes buscan mejorar las
condiciones de toda la humanidad.
Para que dicha cooperación sea
posible, las entidades religiosas —



incluidas las instituciones vinculadas
a la Iglesia católica— necesitan tener
libertad de actuación conforme a sus
propios principios y convicciones
específicas basadas en la fe y el
magisterio oficial de la Iglesia. Así se
garantizarán derechos
fundamentales como la libertad
religiosa, la libertad de conciencia y
la libertad de asociación. Los ángeles
que nos contemplan desde el
espléndido cielo de este antiguo
salón nos recuerdan la larga
tradición en la que la democracia
parlamentaria británica se ha
desarrollado. Nos recuerdan que
Dios vela constantemente para
guiarnos y protegernos; y, a su vez,
nos invitan a reconocer la
contribución vital que la religión ha
brindado y puede seguir brindando a
la vida de la nación.

Señor Orador, le agradezco una vez
más la oportunidad que me ha
brindado de poder dirigirme



brevemente a esta distinguida
asamblea. Les aseguro mis mejores
deseos y mis oraciones por ustedes y
por los fructuosos trabajos de las dos
Cámaras de este antiguo Parlamento.
Gracias y que les Dios bendiga a
todos ustedes.

vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-
exponentes-de-la-sociedad-civil-del-

mundo-academico-cultural-y-
empresarial-con-el-cuerpo-diplomatico-

y-con-lideres-religiosos-en-el-
westminster-hall-city-of-

westminster-17-de-septiembre-de-2010/
(10/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-exponentes-de-la-sociedad-civil-del-mundo-academico-cultural-y-empresarial-con-el-cuerpo-diplomatico-y-con-lideres-religiosos-en-el-westminster-hall-city-of-westminster-17-de-septiembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-exponentes-de-la-sociedad-civil-del-mundo-academico-cultural-y-empresarial-con-el-cuerpo-diplomatico-y-con-lideres-religiosos-en-el-westminster-hall-city-of-westminster-17-de-septiembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-exponentes-de-la-sociedad-civil-del-mundo-academico-cultural-y-empresarial-con-el-cuerpo-diplomatico-y-con-lideres-religiosos-en-el-westminster-hall-city-of-westminster-17-de-septiembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-exponentes-de-la-sociedad-civil-del-mundo-academico-cultural-y-empresarial-con-el-cuerpo-diplomatico-y-con-lideres-religiosos-en-el-westminster-hall-city-of-westminster-17-de-septiembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-exponentes-de-la-sociedad-civil-del-mundo-academico-cultural-y-empresarial-con-el-cuerpo-diplomatico-y-con-lideres-religiosos-en-el-westminster-hall-city-of-westminster-17-de-septiembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-exponentes-de-la-sociedad-civil-del-mundo-academico-cultural-y-empresarial-con-el-cuerpo-diplomatico-y-con-lideres-religiosos-en-el-westminster-hall-city-of-westminster-17-de-septiembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-exponentes-de-la-sociedad-civil-del-mundo-academico-cultural-y-empresarial-con-el-cuerpo-diplomatico-y-con-lideres-religiosos-en-el-westminster-hall-city-of-westminster-17-de-septiembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-exponentes-de-la-sociedad-civil-del-mundo-academico-cultural-y-empresarial-con-el-cuerpo-diplomatico-y-con-lideres-religiosos-en-el-westminster-hall-city-of-westminster-17-de-septiembre-de-2010/

	Encuentro con exponentes de la sociedad civil, del mundo académico, cultural y empresarial, con el Cuerpo Diplomático y con líderes religiosos en el Westminster Hall (City of Westminster, 17 de septiembre de 2010)

