
opusdei.org

Encuentro con el
episcopado
brasileño en el
arzobispado de Río
de Janeiro (27 de
julio de 2013)

Texto del Papa Francisco en su
viaje Apostólico a Río de Janeiro
(Brasil), con ocasión de la
XXVIII Jornada Mundial de la
Juventud (22-29 julio 2013)

29/07/2013

Queridos hermanos



¡Qué bueno y hermoso encontrarme
aquí con ustedes, obispos de Brasil!

Gracias por haber venido, y
permítanme que les hable como
amigos; por eso prefiero hablarles en
español, para poder expresar mejor
lo que llevo en el corazón. Les pido
disculpas.

Estamos reunidos aquí, un poco
apartados, en este lugar preparado
por nuestro hermano Dom Orani,
para estar solos y poder hablar de
corazón a corazón, como pastores a
los que Dios ha confiado su rebaño.
En las calles de Río, jóvenes de todo
el mundo y muchas otras multitudes
nos esperan, necesitados de ser
alcanzados por la mirada
misericordiosa de Cristo, el Buen
Pastor, al que estamos llamados a
hacer presente. Gustemos, pues, este
momento de descanso, de compartir,
de verdadera fraternidad.



Deseo abrazar a todos y a cada uno,
comenzando por el Presidente de la
Conferencia Episcopal y el Arzobispo
de Río de Janeiro, y especialmente a
los obispos eméritos.

Más que un discurso formal, quisiera
compartir con ustedes algunas
reflexiones.

La primera me ha venido otra vez a
la mente cuando he visitado el
santuario de Aparecida. Allí, a los
pies de la imagen de la Inmaculada
Concepción, he rezado por Ustedes,
por sus Iglesias, por los sacerdotes,
religiosos y religiosas, por los
seminaristas, por los laicos y sus
familias y, en particular, por los
jóvenes y los ancianos; ambos son la
esperanza de un pueblo: los jóvenes,
porque llevan la fuerza, la ilusión, la
esperanza del futuro; los ancianos,
porque son la memoria, la sabiduría
de un pueblo.[1] 1. Aparecida: clave
de lectura para la misión de la Iglesia

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn1


En Aparecida, Dios ha ofrecido su
propia Madre al Brasil. Pero Dios ha
dado también en Aparecida una
lección sobre sí mismo, sobre su
forma de ser y de actuar. Una lección
de esa humildad que pertenece a
Dios como un rasgo esencial, y que
está en el adn de Dios. En Aparecida
hay algo perenne que aprender sobre
Dios y sobre la Iglesia; una
enseñanza que ni la Iglesia en Brasil,
ni Brasil mismo deben olvidar.

En el origen del evento de Aparecida
está la búsqueda de unos pobres
pescadores. Mucha hambre y pocos
recursos. La gente siempre necesita
pan. Los hombres comienzan
siempre por sus necesidades,
también hoy.

Tienen una barca frágil, inadecuada;
tienen redes viejas, tal vez también
deterioradas, insuficientes.

En primer lugar aparece el esfuerzo,
quizás el cansancio de la pesca, y, sin



embargo, el resultado es escaso: un
revés, un fracaso. A pesar del
sacrificio, las redes están vacías.

Después, cuando Dios quiere, él
mismo aparece en su misterio. Las
aguas son profundas y, sin embargo,
siempre esconden la posibilidad de
Dios; y él llegó por sorpresa, quizás
cuando ya no se lo esperaba. Siempre
se pone a prueba la paciencia de los
que le esperan. Y Dios llegó de un
modo nuevo, porque siempre Dios es
sorpresa: una imagen de frágil
arcilla, ennegrecida por las aguas del
río, y también envejecida por el
tiempo. Dios aparece siempre con
aspecto de pequeñez.

Así apareció entonces la imagen de la
Inmaculada Concepción. Primero el
cuerpo, luego la cabeza, después
cuerpo y cabeza juntos: unidad. Lo
que estaba separado recobra la
unidad. El Brasil colonial estaba
dividido por el vergonzoso muro de



la esclavitud. La Virgen de Aparecida
se presenta con el rostro negro,
primero dividida y después unida en
manos de los pescadores.

Hay aquí una enseñanza que Dios
nos quiere ofrecer. Su belleza
reflejada en la Madre, concebida sin
pecado original, emerge de la
oscuridad del río. En Aparecida,
desde el principio, Dios nos da un
mensaje de recomposición de lo que
está separado, de reunión de lo que
está dividido. Los muros, barrancos y
distancias, que también hoy existen,
están destinados a desaparecer. La
Iglesia no puede desatender esta
lección: ser instrumento de
reconciliación.

Los pescadores no desprecian el
misterio encontrado en el río, aun
cuando es un misterio que aparece
incompleto. No tiran las partes del
misterio. Esperan la plenitud. Y ésta
no tarda en llegar. Hay algo sabio



que hemos de aprender. Hay piezas
de un misterio, como partes de un
mosaico, que vamos encontrando.
Nosotros queremos ver el todo con
demasiada prisa, mientras que Dios
se hace ver poco a poco. También la
Iglesia debe aprender esta espera.

Después, los pescadores llevan a casa
el misterio. La gente sencilla siempre
tiene espacio para albergar el
misterio. Tal vez hemos reducido
nuestro hablar del misterio a una
explicación racional; pero en la
gente, el misterio entra por el
corazón. En la casa de los pobres,
Dios siempre encuentra sitio.

Los pescadores «agasalham»:
arropan el misterio de la Virgen que
han pescado, como si tuviera frío y
necesitara calor. Dios pide que se le
resguarde en la parte más cálida de
nosotros mismos: el corazón.
Después será Dios quien irradie el
calor que necesitamos, pero primero



entra con la astucia de quien
mendiga. Los pescadores cubren el
misterio de la Virgen con el pobre
manto de su fe. Llaman a los vecinos
para que vean la belleza encontrada,
se reúnen en torno a ella, cuentan
sus penas en su presencia y le
encomiendan sus preocupaciones.
Hacen posible así que las intenciones
de Dios se realicen: una gracia, y
luego otra; una gracia que abre a
otra; una gracia que prepara a otra.
Dios va desplegando gradualmente la
humildad misteriosa de su fuerza.

Hay mucho que aprender de esta
actitud de los pescadores. Una iglesia
que da espacio al misterio de Dios;
una iglesia que alberga en sí misma
este misterio, de manera que pueda
maravillar a la gente, atraerla. Sólo
la belleza de Dios puede atraer. El
camino de Dios es el de la atracción.
A Dios, uno se lo lleva a casa. Él
despierta en el hombre el deseo de
tenerlo en su propia vida, en su



propio hogar, en el propio corazón.
Él despierta en nosotros el deseo de
llamar a los vecinos para dar a
conocer su belleza. La misión nace
precisamente de este hechizo divino,
de este estupor del encuentro.
Hablamos de la misión, de Iglesia
misionera. Pienso en los pescadores
que llaman a sus vecinos para que
vean el misterio de la Virgen. Sin la
sencillez de su actitud, nuestra
misión está condenada al fracaso.

La Iglesia siempre tiene necesidad
apremiante de no olvidar la lección
de Aparecida, no la puede
desatender. Las redes de la Iglesia
son frágiles, quizás remendadas; la
barca de la Iglesia no tiene la
potencia de los grandes
transatlánticos que surcan los
océanos. Y, sin embargo, Dios quiere
manifestarse precisamente a través
de nuestros medios, medios pobres,
porque siempre es él quien actúa.



Queridos hermanos, el resultado del
trabajo pastoral no se basa en la
riqueza de los recursos, sino en la
creatividad del amor. Ciertamente es
necesaria la tenacidad, el esfuerzo, el
trabajo, la planificación, la
organización, pero hay que saber
ante todo que la fuerza de la Iglesia
no reside en sí misma sino que está
escondida en las aguas profundas de
Dios, en las que ella está llamada a
echar las redes.

Otra lección que la Iglesia ha de
recordar siempre es que no puede
alejarse de la sencillez, de lo
contrario olvida el lenguaje del
misterio, y se queda fuera, a las
puertas del misterio, y, por supuesto,
no consigue entrar en aquellos que
pretenden de la Iglesia lo que no
pueden darse por sí mismos, es decir,
Dios. A veces perdemos a quienes no
nos entienden porque hemos
olvidado la sencillez, importando de
fuera también una racionalidad



ajena a nuestra gente. Sin la
gramática de la simplicidad, la Iglesia
se ve privada de las condiciones que
hacen posible «pescar» a Dios en las
aguas profundas de su misterio.

Una última anotación: Aparecida se
hizo presente en un cruce de
caminos. La vía que unía Río de
Janeiro, la capital, con San Pablo, la
provincia emprendedora que estaba
naciendo, y Minas Gerais, las minas
tan codiciadas por las Cortes
europeas: una encrucijada del Brasil
colonial. Dios aparece en los cruces.
La Iglesia en Brasil no puede olvidar
esta vocación inscrita en ella desde
su primer aliento: ser capaz de
sístole y diástole, de recoger y
difundir.

2. Aprecio por la trayectoria de la
Iglesia en Brasil

Los obispos de Roma han llevado
siempre en su corazón a Brasil y a su
Iglesia. Se ha logrado un maravilloso



recorrido. De 12 diócesis durante el
Concilio Vaticano I a las actuales 275
circunscripciones. No ha sido la
expansión de un aparato o de una
empresa, sino más bien el
dinamismo de los «cinco panes y dos
peces» evangélicos, que, en contacto
con la bondad del Padre, en manos
encallecidas (calejadas mãos), han
sido fecundos.

Hoy deseo reconocer el trabajo sin
reservas de Ustedes, Pastores, en sus
Iglesias. Pienso en los obispos que
están en la selva subiendo y bajando
por los ríos, en las zonas semiáridas,
en el Pantanal, en la pampa, en las
junglas urbanas de las megalópolis.
Amen siempre con una dedicación
total a su grey. Pero pienso también
en tantos nombres y tantos rostros
que han dejado una huella indeleble
en el camino de la Iglesia en Brasil,
haciendo palpable la gran bondad de
Dios para con esta iglesia.[2]

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn2


Los obispos de Roma siempre han
estado cerca; han seguido, animado,
acompañado. En las últimas décadas,
el beato Juan XXIII invitó con
insistencia a los obispos brasileños a
preparar su primer plan pastoral y,
desde entonces, se ha desarrollado
una verdadera tradición pastoral en
Brasil, logrando que la Iglesia no
fuera un trasatlántico a la deriva,
sino que tuviera siempre una
brújula. El Siervo de Dios Pablo VI,
además de alentar la recepción del
Concilio Vaticano II con fidelidad,
pero también con rasgos originales
(cf. Asamblea General del celam en
Medellín), influyó decisivamente en
la autoconciencia de la Iglesia en
Brasil mediante el Sínodo sobre la
evangelización y el texto
fundamental de referencia, que sigue
siendo de actualidad: la Evangelii
nuntiandi. El beato Juan Pablo II
visitó Brasil en tres ocasiones,
recorriéndolo «de cabo a rabo», de
norte a sur, insistiendo en la misión



pastoral de la Iglesia, en la comunión
y la participación, en la preparación
del Gran Jubileo, en la nueva
evangelización. Benedicto XVI eligió
Aparecida para celebrar la V
Asamblea General del celam, y esto
ha dejado una huella profunda en la
Iglesia de todo el continente.

La Iglesia en Brasil ha recibido y
aplicado con originalidad el Concilio
Vaticano II y el camino recorrido,
aunque ha debido superar algunas
enfermedades infantiles, ha llevado
gradualmente a una Iglesia más
madura, generosa y misionera.

Hoy nos encontramos en un nuevo
momento. Como ha expresado bien
el Documento de Aparecida, no es
una época de cambios, sino un
cambio de época. Entonces, también
hoy es urgente preguntarse: ¿Qué
nos pide Dios? Quisiera intentar
ofrecer algunas líneas de respuesta a
esta pregunta.



3. El icono de Emaús como clave de
lectura del presente y del futuro.

Ante todo, no hemos de ceder al
miedo del que hablaba el Beato John
Henry Newman: «El mundo cristiano
se está haciendo estéril, y se agota
como una tierra sobreexplotada, que
se convierte en arena».[3] No hay
que ceder al desencanto, al
desánimo, a las lamentaciones.
Hemos trabajado mucho, y a veces
nos parece que hemos fracasado, y
tenemos el sentimiento de quien
debe hacer balance de una
temporada ya perdida, viendo a los
que se han marchado o ya no nos
consideran creíbles, relevantes.

Releamos una vez más el episodio de
Emaús desde este punto de vista (Lc
24, 13-15). Los dos discípulos huyen
de Jerusalén. Se alejan de la
«desnudez» de Dios. Están
escandalizados por el fracaso del
Mesías en quien habían esperado y

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn3


que ahora aparece
irremediablemente derrotado,
humillado, incluso después del tercer
día (vv. 24,17-21). Es el misterio
difícil de quien abandona la Iglesia;
de aquellos que, tras haberse dejado
seducir por otras propuestas, creen
que la Iglesia —su Jerusalén— ya no
puede ofrecer algo significativo e
importante. Y, entonces, van solos
por el camino con su propia
desilusión. Tal vez la Iglesia se ha
mostrado demasiado débil,
demasiado lejana de sus necesidades,
demasiado pobre para responder a
sus inquietudes, demasiado fría para
con ellos, demasiado
autorreferencial, prisionera de su
propio lenguaje rígido; tal vez el
mundo parece haber convertido a la
Iglesia en una reliquia del pasado,
insuficiente para las nuevas
cuestiones; quizás la Iglesia tenía
respuestas para la infancia del
hombre, pero no para su edad
adulta.[4] El hecho es que

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn4


actualmente hay muchos como los
dos discípulos de Emaús; no sólo los
que buscan respuestas en los nuevos
y difusos grupos religiosos, sino
también aquellos que parecen vivir
ya sin Dios, tanto en la teoría como
en la práctica.

Ante esta situación, ¿qué hacer?

Hace falta una Iglesia que no tenga
miedo a entrar en la noche de ellos.
Necesitamos una Iglesia capaz de
encontrarlos en su camino.
Necesitamos una Iglesia capaz de
entrar en su conversación.
Necesitamos una Iglesia que sepa
dialogar con aquellos discípulos que,
huyendo de Jerusalén, vagan sin una
meta, solos, con su propio
desencanto, con la decepción de un
cristianismo considerado ya estéril,
infecundo, impotente para generar
sentido.

La globalización implacable y la
intensa urbanización, a menudo



salvajes, prometían mucho. Muchos
se han enamorado de sus
posibilidades, y en ellas hay algo
realmente positivo, como por
ejemplo, la disminución de las
distancias, el acercamiento entre las
personas y culturas, la difusión de la
información y los servicios. Pero, por
otro lado, muchos vivencian sus
efectos negativos sin darse cuenta de
cómo ellos comprometen su visión
del hombre y del mundo, generando
más desorientación y un vacío que
no logran explicar. Algunos de estos
efectos son la confusión del sentido
de la vida, la desintegración
personal, la pérdida de la
experiencia de pertenecer a un
“nido”, la falta de hogar y vínculos
profundos.

Y como no hay quien los acompañe y
muestre con su vida el verdadero
camino, muchos han buscado atajos,
porque la «medida» de la gran Iglesia
parece demasiado alta. Hay aún los



que reconocen el ideal del hombre y
de la vida propuesto por la Iglesia,
pero no se atreven a abrazarlo.
Piensan que el ideal es demasiado
grande para ellos, está fuera de sus
posibilidades, la meta a perseguir es
inalcanzable. Sin embargo, no
pueden vivir sin tener al menos algo,
aunque sea una caricatura, de eso
que les parece demasiado alto y
lejano. Con la desilusión en el
corazón, van en busca de algo que les
ilusione de nuevo o se resignan a una
adhesión parcial, que en definitiva
no alcanza a dar plenitud a sus vidas.

La sensación de abandono y soledad,
de no pertenecerse ni siquiera a sí
mismos, que surge a menudo en esta
situación, es demasiado dolorosa
para acallarla. Hace falta un
desahogo y, entonces, queda la vía
del lamento. Pero incluso el lamento
se convierte a su vez en un 
boomerang que vuelve y termina por
aumentar la infelicidad. Hay pocos



que todavía saben escuchar el dolor;
al menos, hay que anestesiarlo.

Ante este panorama hace falta una
Iglesia capaz de acompañar, de ir
más allá del mero escuchar; una
Iglesia que acompañe en el camino
poniéndose en marcha con la gente;
una Iglesia que pueda descifrar esa
noche que entraña la fuga de
Jerusalén de tantos hermanos y
hermanas; una Iglesia que se dé
cuenta de que las razones por las que
hay gente que se aleja, contienen ya
en sí mismas también los motivos
para un posible retorno, pero es
necesario saber leer el todo con
valentía. Jesús le dio calor al corazón
de los discípulos de Emaús.

Quisiera que hoy nos preguntáramos
todos: ¿Somos aún una Iglesia capaz
de inflamar el corazón? ¿Una Iglesia
que pueda hacer volver a Jerusalén?
¿De acompañar a casa? En Jerusalén
residen nuestras fuentes: Escritura,



catequesis, sacramentos, comunidad,
la amistad del Señor, María y los
Apóstoles... ¿Somos capaces todavía
de presentar estas fuentes, de modo
que se despierte la fascinación por su
belleza?

Muchos se han ido porque se les ha
prometido algo más alto, algo más 
fuerte, algo más veloz.

Pero, ¿hay algo más alto que el amor
revelado en Jerusalén? Nada es más
alto que el abajamiento de la cruz,
porque allí se alcanza
verdaderamente la altura del amor.
¿Somos aún capaces de mostrar esta
verdad a quienes piensan que la
verdadera altura de la vida esté está
en otra parte?

¿Alguien conoce algo de más fuerte
que el poder escondido en la
fragilidad del amor, de la bondad, de
la verdad, de la belleza?



La búsqueda de lo que cada vez es 
más veloz atrae al hombre de hoy:
internet veloz, coches y aviones
rápidos, relaciones inmediatas... Y,
sin embargo, se nota una necesidad
desesperada de calma, diría de
lentitud. La Iglesia, ¿sabe todavía ser
lenta: en el tiempo, para escuchar, en
la paciencia, para reparar y
reconstruir? ¿O acaso también la
Iglesia se ve arrastrada por el frenesí
de la eficiencia? Recuperemos,
queridos hermanos, la calma de
saber ajustar el paso a las
posibilidades de los peregrinos, al
ritmo de su caminar, la capacidad de
estar siempre cerca para que puedan
abrir un resquicio en el desencanto
que hay en su corazón, y así poder
entrar en él. Quieren olvidarse de
Jerusalén, donde están sus fuentes,
pero terminan por sentirse
sedientos. Hace falta una Iglesia
capaz de acompañar también hoy el
retorno a Jerusalén. Una Iglesia que
pueda hacer redescubrir las cosas



gloriosas y gozosas que se dicen en
Jerusalén, de hacer entender que ella
es mi Madre, nuestra Madre, y que
no están huérfanos. En ella hemos
nacido. ¿Dónde está nuestra
Jerusalén, donde hemos nacido? En
el bautismo, en el primer encuentro
de amor, en la llamada, en la
vocación.[5] Se necesita una Iglesia
que vuelva a traer calor, a encender
el corazón.

Se necesita una Iglesia que también
hoy pueda devolver la ciudadanía a
tantos de sus hijos que caminan
como en un éxodo.

4. Los desafíos de la Iglesia en Brasil

A la luz de lo dicho, quisiera señalar
algunos desafíos de la amada Iglesia
en Brasil.

La prioridad de la formación: obispos,
sacerdotes, religiosos y laicos

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn5


Queridos hermanos, si no formamos
ministros capaces de enardecer el
corazón de la gente, de caminar con
ellos en la noche, de entrar en
diálogo con sus ilusiones y
desilusiones, de recomponer su
fragmentación, ¿qué podemos
esperar para el camino presente y
futuro? No es cierto que Dios se haya
apagado en ellos. Aprendamos a
mirar más profundo: no hay quien
inflame su corazón, como a los
discípulos de Emaús (cf. Lc 24, 32).

Por esto es importante promover y
cuidar una formación de calidad, que
cree personas capaces de bajar en la
noche sin verse dominadas por la
oscuridad y perderse; de escuchar la
ilusión de tantos, sin dejarse seducir;
de acoger las desilusiones, sin
desesperarse y caer en la amargura;
de tocar la desintegración del otro,
sin dejarse diluir y descomponerse
en su propia identidad.



Se necesita una solidez humana,
cultural, afectiva, espiritual y
doctrinal.[6] Queridos hermanos en
el episcopado, hay que tener el valor
de una revisión a fondo de las
estructuras de formación y
preparación del clero y del laicado de
la Iglesia en Brasil. No es suficiente
una vaga prioridad de formación, ni
los documentos o las reuniones. Hace
falta la sabiduría práctica de
establecer estructuras duraderas de
preparación en el ámbito local,
regional, nacional, y que sean el
verdadero corazón para el
episcopado, sin escatimar esfuerzos,
atenciones y acompañamiento. La
situación actual exige una formación
de calidad a todos los niveles. Los
obispos no pueden delegar este
cometido. Ustedes no pueden delegar
esta tarea, sino asumirla como algo
fundamental para el camino de sus
Iglesias.

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn6


Colegialidad y solidaridad de la
Conferencia Episcopal

A la Iglesia en Brasil no le basta un
líder nacional, necesita una red de
«testimonios» regionales que,
hablando el mismo lenguaje,
aseguren por doquier no la
unanimidad, sino la verdadera
unidad en la riqueza de la
diversidad.

La comunión es un lienzo que se
debe tejer con paciencia y
perseverancia, que va gradualmente
«juntando los puntos» para lograr
una textura cada vez más amplia y
espesa. Una manta con pocas hebras
de lana no calienta.

Es importante recordar Aparecida, el
método de recoger la diversidad. No
tanto diversidad de ideas para
elaborar un documento, sino
variedad de experiencias de Dios
para poner en marcha una dinámica
vital.



Los discípulos de Emaús regresaron
a Jerusalén contando la experiencia
que habían tenido en el encuentro
con el Cristo resucitado. Y allí se
enteraron de las otras
manifestaciones del Señor y de las
experiencias de sus hermanos. La
Conferencia Episcopal es
precisamente un ámbito vital para
posibilitar el intercambio de
testimonios sobre los encuentros con
el Resucitado, en el norte, en el sur,
en el oeste... Se necesita, pues, una
valorización creciente del elemento
local y regional. No es suficiente una
burocracia central, sino que es
preciso hacer crecer la colegialidad y
la solidaridad: será una verdadera
riqueza para todos.[7] Estado
permanente de misión y conversión
pastoral

Aparecida habló de estado
permanente de misión[8] y de la
necesidad de una conversión
pastoral.[9] Son dos resultados

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn7
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn8
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn9


importantes de aquella Asamblea
para el conjunto de la Iglesia de la
zona, y el camino recorrido en Brasil
en estos dos puntos es significativo.

Sobre la misión se ha de recordar
que su urgencia proviene de su
motivación interna: la de transmitir
un legado; y, sobre el método, es
decisivo recordar que un legado es
como el testigo, la posta en la carrera
de relevos: no se lanza al aire y quien
consigue agarrarlo, bien, y quien no,
se queda sin él. Para transmitir el
legado hay que entregarlo
personalmente, tocar a quien se le
quiere dar, transmitir este
patrimonio.

Sobre la conversión pastoral,
quisiera recordar que «pastoral» no
es otra cosa que el ejercicio de la
maternidad de la Iglesia. La Iglesia
da a luz, amamanta, hace crecer,
corrige, alimenta, lleva de la mano...
Se requiere, pues, una Iglesia capaz



de redescubrir las entrañas maternas
de la misericordia. Sin la
misericordia, poco se puede hacer
hoy para insertarse en un mundo de
«heridos», que necesitan
comprensión, perdón y amor.

En la misión, también en la
continental,[10] es muy importante
reforzar la familia, que sigue siendo
la célula esencial para la sociedad y
para la Iglesia; los jóvenes, que son el
rostro futuro de la Iglesia; las
mujeres, que tienen un papel
fundamental en la transmisión de la
fe y constituyen esa fuerza cotidiana
lleva adelante la sociedad y la
renueva. No reduzcamos el
compromiso de las mujeres en la
Iglesia, sino que promovamos su
participación activa en la comunidad
eclesial. Si la Iglesia pierde a las
mujeres en su total y real dimensión,
la Iglesia se expone a la esterilidad.
Aparecida destaca también la
vocación y misión del varón en la

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn10


familia, la Iglesia y la sociedad, como
padres, trabajadores y
ciudadanos[11]. ¡Ténganlo en cuenta!

La tarea de la Iglesia en la sociedad

En el ámbito social, sólo hay una cosa
que la Iglesia pide con particular
claridad: la libertad de anunciar el
Evangelio de modo integral, aun
cuando esté en contraste con el
mundo, cuando vaya
contracorriente, defendiendo el
tesoro del cual es solamente
guardiana, y los valores de los que no
dispone, pero que ha recibido y a los
cuales debe ser fiel.

La Iglesia sostiene el derecho de
servir al hombre en su totalidad,
diciéndole lo que Dios ha revelado
sobre el hombre y su realización y
ella quiere hacer presente ese
patrimonio inmaterial sin el cual la
sociedad se desmorona, las ciudades
se verían arrasadas por sus propios
muros, barrancos y barreras. La

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn11


Iglesia tiene el derecho y el deber de
mantener encendida la llama de la
libertad y de la unidad del hombre.

Las urgencias de Brasil son la
educación, la salud, la paz social. La
Iglesia tiene una palabra que decir
sobre estos temas, porque para
responder adecuadamente a estos
desafíos no bastan soluciones
meramente técnicas, sino que hay
que tener una visión subyacente del
hombre, de su libertad, de su valor,
de su apertura a la trascendencia. Y
Ustedes, queridos hermanos, no
tengan miedo de ofrecer esta
contribución de la Iglesia, que es por
el bien de toda la sociedad, y ofrecer
esta palabra “encarnada” también en
el testimonio.

La Amazonia como tornasol, banco de
pruebas para la Iglesia y la sociedad
brasileña

Hay un último punto al que quisiera
referirme, y que considero relevante



para el camino actual y futuro, no
solamente de la Iglesia en Brasil, sino
también de todo el conjunto social: la
Amazonia. La Iglesia no está en la
Amazonia como quien tiene hechas
las maletas para marcharse después
de haberla explotado todo lo que ha
podido. La Iglesia está presente en la
Amazonia desde el principio con
misioneros, congregaciones
religiosas, sacerdotes, laicos y
obispos y todavía hoy está presente y
es determinante para el futuro de la
zona. Pienso en la acogida que la
Iglesia en la Amazonia ofrece hoy a
los inmigrantes haitianos después del
terrible terremoto que devastó su
país.

Quisiera invitar a todos a reflexionar
sobre lo que Aparecida dijo sobre la
Amazonia,[12] y también el vigoroso
llamamiento al respeto y la custodia
de toda la creación, que Dios ha
confiado al hombre, no para
explotarla salvajemente, sino para

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftn12


que la convierta en un jardín. En el
desafío pastoral que representa la
Amazonia, no puedo dejar de
agradecer lo que la Iglesia en Brasil
está haciendo: la Comisión Episcopal
para la Amazonia, creada en 1997, ha
dado ya mucho fruto, y muchas
diócesis han respondido con
prontitud y generosidad a la solicitud
de solidaridad, enviando misioneros
laicos y sacerdotes. Doy gracias a
Monseñor Jaime Chemelo, pionero
en este trabajo, y al Cardenal
Hummes, actual Presidente de la
Comisión. Pero quisiera añadir que
la obra de la Iglesia ha de ser
ulteriormente incentivada y
relanzada. Se necesitan instructores
cualificados, sobre todo formadores
y profesores de teología, para
consolidar los resultados alcanzados
en el campo de la formación de un
clero autóctono, para tener también
sacerdotes adaptados a las
condiciones locales y fortalecer, por
decirlo así, el «rostro amazónico» de



la Iglesia. En esto, por favor, les pido
que sean valientes, que tengan
parresia. En lenguaje porteño les
diría que sea corajudos.

Queridos hermanos, he tratado de
ofrecer de una manera fraterna
algunas reflexiones y líneas de
trabajo en una Iglesia como la que
está en Brasil, que es un gran
mosaico de piedritas, de imágenes,
de formas, problemas y retos, pero
que precisamente por eso constituye
una enorme riqueza. La Iglesia
nunca es uniformidad, sino
diversidad que se armoniza en la
unidad, y esto vale para toda
realidad eclesial.

Que la Virgen Inmaculada de
Aparecida sea la estrella que ilumine
el compromiso de Ustedes y su
camino para llevar a Cristo, como
ella lo ha hecho, a todo hombre y a
toda mujer de este inmenso país.
Será Él, como lo hizo con los dos



discípulos confusos y desilusionados
de Emaús, quien haga arder el
corazón y dé nueva y segura
esperanza.

[1] El Documento de Aparecida
subraya cómo los niños, los jóvenes y
los ancianos construyen el futuro de
los pueblos (cf. n. 447).

[2]Pienso en tantas figuras como, por
citar sólo algunas, Lorscheider,
Mendes de Almeida, Sales, Vital,
Camara, Macedo..., junto al primer
obispo brasileño Pero Fernandes
Sardinha (1551-1556), asesinado por
belicosas tribus locales.

[3]Letter of 26 January 1833, in: The
Letters and Diaries of John Henry
Newman, vol. III, Oxford 1979, p. 204.

[4] En el Documento de Aparecida se
presentan sintéticamente las razones
de fondo de este fenómeno (cf. n.
225).

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref4


[5] Cf. también los cuatro puntos
indicados por Aparecida (ibíd., n.
226).

[6] En el Documento de Aparecida se
pone gran atención a la formación
del clero, y también de los laicos (cf.
nn. 316-325; 212).

[7] También el Documento de
Aparecida ofrece líneas importantes
de camino sobre este aspecto (cf. nn.
181-183; 189).

[8] Cf. n. 216.

[9] Cf. nn. 365-372.

[10] Las conclusiones de la
Conferencia de Aparecida insisten en
el rostro de una Iglesia que por su
misma naturaleza es evangelizadora,
que existe para evangelizar, con
audacia y libertad, a todos los niveles
(cf. nn.547-554).

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref10


[11] Cf. nn. 459-463. [12] Cf.
particularmente los nn. 83-87 y,
desde el punto de vista de una
pastoral unitaria, el n. 475.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-
el-episcopado-brasileno-en-el-

arzobispado-de-rio-de-janeiro-27-de-
julio-de-2013/ (24/01/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-episcopato-brasile_sp.html#_ftnref12
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-el-episcopado-brasileno-en-el-arzobispado-de-rio-de-janeiro-27-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-el-episcopado-brasileno-en-el-arzobispado-de-rio-de-janeiro-27-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-el-episcopado-brasileno-en-el-arzobispado-de-rio-de-janeiro-27-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-el-episcopado-brasileno-en-el-arzobispado-de-rio-de-janeiro-27-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-el-episcopado-brasileno-en-el-arzobispado-de-rio-de-janeiro-27-de-julio-de-2013/

	Encuentro con el episcopado brasileño en el arzobispado de Río de Janeiro (27 de julio de 2013)

