opusdei.org

Encuentro con
catolicos
comprometidos en la
Iglesia y en la
sociedad en el
Konzerthaus de
Friburgo de
Brisgovia (25 de
septiembre de 2011)

Intervenciones de Benedicto
XVI durante el viaje apostolico a
Alemania (22-25 septiembre).



03/10/2011

Ilustre Sefior Presidente Federal
Sefior Presidente de Ministros
Sefior Alcalde

[lustres sefioras y sefiores

Queridos hermanos en el episcopado
y el sacerdocio,

Me alegra tener este encuentro con
ustedes, que estan comprometidos de
muchas maneras con la Iglesia y la
sociedad. Esto me ofrece una ocasion
de agradecerles personalmente y de
todo corazon su servicio y testimonio
como “valerosos pregoneros de la fe
y de las cosas que

esperamos” (Lumen gentium, 35),
como el Concilio Vaticano II define a
quienes, basandose en la fe, se
preocupan como ustedes del


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html

presente y del futuro. En sus
ambientes de trabajo defienden con
entusiasmo la causa de la fe y de la
Iglesia, algo que verdaderamente —
como sabemos- no es siempre facil
en el tiempo actual.

Desde hace decenios, asistimos a una
disminucion de la practica religiosa,
constatamos un creciente
distanciamiento de una notable parte
de los bautizados de la vida de la
Iglesia. Surge, pues, la pregunta:
¢Acaso no debe cambiar la Iglesia?
¢No debe, tal vez, adaptarse al
tiempo presente en sus oficios y
estructuras, para llegar a las
personas de hoy que se encuentran
en busqueda o en duda?

Ala beata Madre Teresa le
preguntaron una vez cual seria,
segun ella, lo primero que se deberia
cambiar en la Iglesia. Su respuesta
fue: Usted y yo.



Este pequerio episodio pone de
relieve dos cosas: por un lado, la
Religiosa quiere decir a su
interlocutor que la Iglesia no son solo
los demas, la jerarquia, el Papa y los
obispos; la Iglesia somos todos
nosotros, los bautizados. Por otro
lado, parte del presupuesto de que
efectivamente hay motivos para un
cambio, de que existe esa necesidad.
Cada cristiano y la comunidad de los
creyentes en su conjunto estan
llamados a una conversion continua.

¢Como se debe configurar
concretamente este cambio? ¢Se
trata tal vez de una renovacion como
la que emprende, por ejemplo, un
propietario mediante la
reestructuracion o pintura de su
edificio? ¢O acaso se trata de una
correccion, para retomar el rumbo y
recorrer de modo mas directo y
expeditivo un camino? Ciertamente,
estos y otros aspectos tienen
importancia, y aqui no podemos



afrontarlos todos. Pero por lo que se
refiere al motivo fundamental del
cambio, éste consiste en la mision
apostolica de los discipulos y de la
Iglesia misma.

En efecto, la Iglesia debe verificar
constantemente su fidelidad a esta
mision. Los tres Evangelios
sindpticos destacan distintos
aspectos del envio a la mision: la
mision se basa ante todo en una
experiencia personal: “Vosotros sois
testigos” (Lc 24, 48); se expresa en
relaciones: “Haced discipulos a todos
los pueblos” (Mt 28, 19); trasmite un
mensaje universal: “Proclamad el
Evangelio a toda la creaciéon” (Mc 16,
15). Sin embargo, a causa de las
pretensiones y de los
condicionamientos del mundo, este
testimonio viene repetidamente
ofuscado, alienadas las relaciones y
relativizado el mensaje. Si después la
Iglesia, como dice el Papa Pablo VI,
“trata de adaptarse a aquel modelo



que Cristo le propone, es necesario
que ella se diferencie profundamente
del ambiente humano en el cual vive
y al cual se aproxima” (Carta
enciclica Ecclesiam suam, 24). Para
cumplir su mision, debera
continuamente también tomar
distancias respecto a su entorno,
debera, por decirlo asi, desligarse del
mundo.

En efecto, la mision de la Iglesia se
deriva del misterio del Dios unoy
trino, del misterio de su amor
creador. Y el amor no esta presente
en Dios solo de un modo cualquiera:
El mismo lo es, es por su naturaleza
amor. Y el amor de Dios no quiere
quedarse aislado en si mismo, sino
que por su naturaleza quiere
difundirse. En la Encarnacion y en el
sacrificio del Hijo de Dios, este amor
ha alcanzado a la humanidad - esto
es, a nosotros — de modo particular; y
esto por el hecho de que Cristo, el
Hijo de Dios, ha salido, por decirlo


https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam_sp.html

asi, de la esfera de su ser Dios, se ha
hecho carne y se ha hecho hombre;
no solo para ratificar al mundo en su
ser terrenal, y ser para él como un
mero acompafante que lo deja tal
como es, sino para transformarlo.
Del evento cristologico forma parte
algo incomprensible, pues incluye -
como dicen los Padres de la Iglesia—
un sacrum commercium,un
intercambio entre Dios y los
hombres. Los Padres lo explican del
modo siguiente: nosotros no tenemos
nada que podriamos dar a Dios; sélo
podemos poner ante El nuestro
pecado. Y Ello acoge, lo asume como
propio y nos da a cambio a si mismo
y su gloria. Se trata de un
intercambio verdaderamente
desigual, que se lleva a cabo en la
vida y la pasion de Cristo. El se hace
pecador, toma sobre si el pecado,
asume lo que es nuestro y nos da lo
que es suyo. Pero después, en el
desarrollo del pensamiento y de la
vida a la luz de la fe, se ha ido



aclarando que nosotros no le damos
solo el pecado, sino que Fl nos ha
dado la capacidad; desde lo intimo
nos da la fuerza de darle también
algo positivo, nuestro amor, de
entregarle la humanidad en sentido
positivo. Naturalmente, esta claro
que unicamente gracias a la
generosidad de Dios el hombre, el
mendicante que recibe la riqueza
divina, puede no obstante dar
también algo a Dios; Dios hace que el
don nos sea soportable haciéndonos
capaces de convertirnos en quienes
pueden darle algo.

La Iglesia debe su ser a este
intercambio desigual. No posee nada
por si misma ante Aquel que la ha
fundado, de modo que se pudiera
decir: jLa hemos hecho muy bien! Su
sentido consiste en ser instrumento
de la redencidn, en dejarse
impregnar por la Palabra de Dios y
en introducir al mundo en la union
de amor con Dios. La Iglesia se



sumerge en la atencion
condescendiente del Redentor para
con los hombres. Cuando es
realmente Ella misma, esta siempre
en movimiento, debe ponerse
constantemente al servicio de la
mision que ha recibido del Sefior.
Por eso debe abrirse una y otra vez a
las preocupaciones del mundo, del
cual ella precisamente forma parte,
dedicarse sin reservas a estas
preocupaciones, para continuar y
hacer presente el intercambio
sagrado que comenzo con la
Encarnacion.

En el desarrollo historico de la Iglesia
se manifiesta, sin embargo, también
una tendencia contraria, es decir, la
de una Iglesia satisfecha de si misma,
que se acomoda en este mundo, es
autosuficiente y se adapta a los
criterios del mundo. Asi, no es raro
que dé mayor importancia a la
organizaciony ala
institucionalizacion, que no a su



llamada de estar abierta a Diosy a
abrir el mundo hacia el projimo.

Para corresponder a su verdadera
tarea, la Iglesia debe hacer una y otra
vez el esfuerzo de desprenderse de
esta secularizacion suya y volver a
estar de nuevo abierta a Dios. Con
esto sigue las palabras de Jesus: “No
son del mundo, como tampoco yo soy
del mundo” (Jjn 17,16), y es
precisamente asi como Fl se entrega
al mundo. En cierto sentido, la
historia viene en ayuda de la Iglesia a
través de distintas épocas de
secularizacion que han contribuido
en modo esencial a su purificacion y
reforma interior.

En efecto, las secularizaciones —sea
que consistan en expropiaciones de
bienes de la Iglesia o en supresion de
privilegios o cosas similares— han
significado siempre una profunda
liberacion de la Iglesia de formas
mundanas: se despoja, por decirlo



asi, de su riqueza terrena y vuelve a
abrazar plenamente su pobreza
terrena. De este modo, comparte el
destino de la tribu de Levi que, segun
la afirmacion del Antiguo
Testamento, era la Unica tribu de
Israel que no poseia un patrimonio
terreno, sino que, como parte de la
herencia, le habia tocado en suerte
exclusivamente a Dios mismo, su
palabra y sus signos. La Iglesia
compartia en aquellos momentos
histdricos con esta tribu la exigencia
de una pobreza que se abria hacia el
mundo, para separarse de sus lazos
materiales, y de este modo también
su obra misionera volvia a ser
creible.

Los ejemplos historicos muestran
que el testimonio misionero de la
Iglesia desprendida del mundo
resulta mas claro. Liberada de fardos
y privilegios materiales y politicos, la
Iglesia puede dedicarse mejor y de
manera verdaderamente cristiana al



mundo entero; puede
verdaderamente estar abierta al
mundo. Puede vivir nuevamente con
mas soltura su llamada al ministerio
de la adoracion de Dios y al servicio
del préjimo. La tarea misionera que
va unida a la adoracion cristiana, y
deberia determinar la estructura de
la Iglesia, se hace mas claramente
visible. La Iglesia se abre al mundo,
no para obtener la adhesion de los
hombres a una institucion con sus
propias pretensiones de poder, sSino
mas bien para hacerles entrar en si
mismos y conducirlos asi hacia Aquel
del que toda persona puede decir con
san Agustin: El es mas intimo a mi
que yo mismo (cf. Conf. 3, 6, 11). El,
que estd infinitamente por encima de
mi, esta de tal manera en mi que es
mi verdadera interioridad. Mediante
este estilo de apertura al mundo
propio de la Iglesia, queda al mismo
tiempo disefiada la forma en la que
cada cristiano puede realizar esa



misma apertura de modo eficaz y
adecuado.

No se trata aqui de encontrar una
nueva tactica para relanzar la Iglesia.
Se trata mas bien de dejar todo lo
que es mera tactica y buscar la plena
sinceridad, que no descuida ni
reprime nada de la verdad de
nuestro hoy, sino que realiza la fe
plenamente en el hoy, viviéndola
integramente precisamente en la
sobriedad del hoy, llevandola a su
plena identidad, quitando lo que sdlo
aparentemente es fe, pero que en
realidad no es mas que convencion y
costumbre.

Digamoslo con otras palabras: para el
hombre, la fe cristiana es siempre un
escandalo, y no sélo en nuestro
tiempo. Creer que el Dios eterno se
preocupa de los seres humanos, que
nos conoce; que el Inasequible se ha
convertido en un determinado
momento y lugar en accesible; que el



Inmortal ha sufrido y muerto en la
cruz; que a los mortales se nos haya
prometido la resurreccion y la vida
eterna; para nosotros los hombres,
creer todo esto es sin duda una
auténtica osadia.

Este escandalo, que no puede ser
suprimido si no se quiere anular el
cristianismo, ha sido
desgraciadamente ensombrecido
recientemente por los dolorosos
escandalos de los anunciadores de la
fe. Se crea una situacion peligrosa
cuando estos escandalos ocupan el
puesto del skandalonprimario de la
Cruz, haciéndolo asi inaccesible; esto
es, cuando esconden la verdadera
exigencia cristiana detrds de la
ineptitud de sus mensajeros.

Hay una razon mads para pensar que
sea de nuevo el momento de buscar
el verdadero distanciamiento del
mundo, de desprenderse con audacia
de lo que hay de mundano en la



Iglesia. Naturalmente, esto no quiere
decir retirarse del mundo, es mas
bien lo contrario. Una Iglesia
aligerada de los elementos
mundanos es capaz de comunicar a
los hombres —tanto a los que sufren
como a quienes los ayudan-,
precisamente también en el ambito
social y caritativo, la particular
fuerza vital de la fe cristiana. “Para
la Iglesia, la caridad no es una
especie de actividad de asistencia
social que también se podria dejar a
otros, sino que pertenece a su
naturaleza y es manifestacion
irrenunciable de su propia

esencia” (Carta enciclica Deus caritas
est, 25). Ciertamente, también las
obras caritativas de la Iglesia deben
prestar una atencion constante a la
exigencia de un adecuado
distanciamiento del mundo para
evitar que, ante un creciente
alejamiento de la Iglesia, sus raices se
sequen. Solo la profunda relacion
con Dios hace posible una plena


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html

atencion al hombre, del mismo modo
que sin una atencion al préjimo se
empobrece la relacion con Dios.

Estar abiertos a las vicisitudes del
mundo significa por tanto para la
Iglesia desligada del mundo
testimoniar, segun el Evangelio, con
palabras y obras, aqui y ahora, la
sefioria del amor de Dios. Esta tarea,
ademas, nos remite mas alla del
mundo presente: la vida presente, en
efecto, incluye la relacion con la vida
eterna. Vivamos como individuos y
como comunidad de la Iglesia la
sencillez de un gran amor que, en el
mundo, es al mismo tiempo lo mas
facil y lo mas dificil, porque exige
nada mdas y nada menos que el darse
a si mismo.

Queridos amigos, me queda sdlo
implorar para todos nosotros la
bendicion de Dios y la fuerza del
Espiritu Santo, para que podamos,
cada uno en su propio campo de



accion, reconocer unay otra vez y
testimoniar el amor de Dios y su
misericordia. Gracias por su
atencion.

vatican.va

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-
catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-
en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-
friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-
de-2011/(10/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/

	Encuentro con católicos comprometidos en la Iglesia y en la sociedad en el Konzerthaus de Friburgo de Brisgovia (25 de septiembre de 2011)

