
opusdei.org

Encuentro con
católicos
comprometidos en la
Iglesia y en la
sociedad en el
Konzerthaus de
Friburgo de
Brisgovia (25 de
septiembre de 2011)

Intervenciones de Benedicto
XVI durante el viaje apostólico a
Alemania (22-25 septiembre).



03/10/2011

Ilustre Señor Presidente Federal

Señor Presidente de Ministros

Señor Alcalde

Ilustres señoras y señores

Queridos hermanos en el episcopado
y el sacerdocio,

Me alegra tener este encuentro con
ustedes, que están comprometidos de
muchas maneras con la Iglesia y la
sociedad. Esto me ofrece una ocasión
de agradecerles personalmente y de
todo corazón su servicio y testimonio
como “valerosos pregoneros de la fe
y de las cosas que
esperamos” (Lumen gentium, 35),
como el Concilio Vaticano II define a
quienes, basándose en la fe, se
preocupan como ustedes del

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


presente y del futuro. En sus
ambientes de trabajo defienden con
entusiasmo la causa de la fe y de la
Iglesia, algo que verdaderamente –
como sabemos– no es siempre fácil
en el tiempo actual.

Desde hace decenios, asistimos a una
disminución de la práctica religiosa,
constatamos un creciente
distanciamiento de una notable parte
de los bautizados de la vida de la
Iglesia. Surge, pues, la pregunta:
¿Acaso no debe cambiar la Iglesia?
¿No debe, tal vez, adaptarse al
tiempo presente en sus oficios y
estructuras, para llegar a las
personas de hoy que se encuentran
en búsqueda o en duda?

A la beata Madre Teresa le
preguntaron una vez cuál sería,
según ella, lo primero que se debería
cambiar en la Iglesia. Su respuesta
fue: Usted y yo.



Este pequeño episodio pone de
relieve dos cosas: por un lado, la
Religiosa quiere decir a su
interlocutor que la Iglesia no son sólo
los demás, la jerarquía, el Papa y los
obispos; la Iglesia somos todos
nosotros, los bautizados. Por otro
lado, parte del presupuesto de que
efectivamente hay motivos para un
cambio, de que existe esa necesidad.
Cada cristiano y la comunidad de los
creyentes en su conjunto están
llamados a una conversión continua.

¿Cómo se debe configurar
concretamente este cambio? ¿Se
trata tal vez de una renovación como
la que emprende, por ejemplo, un
propietario mediante la
reestructuración o pintura de su
edificio? ¿O acaso se trata de una
corrección, para retomar el rumbo y
recorrer de modo más directo y
expeditivo un camino? Ciertamente,
estos y otros aspectos tienen
importancia, y aquí no podemos



afrontarlos todos. Pero por lo que se
refiere al motivo fundamental del
cambio, éste consiste en la misión
apostólica de los discípulos y de la
Iglesia misma.

En efecto, la Iglesia debe verificar
constantemente su fidelidad a esta
misión. Los tres Evangelios
sinópticos destacan distintos
aspectos del envío a la misión: la
misión se basa ante todo en una
experiencia personal: “Vosotros sois
testigos” (Lc 24, 48); se expresa en
relaciones: “Haced discípulos a todos
los pueblos” (Mt 28, 19); trasmite un
mensaje universal: “Proclamad el
Evangelio a toda la creación” (Mc 16,
15). Sin embargo, a causa de las
pretensiones y de los
condicionamientos del mundo, este
testimonio viene repetidamente
ofuscado, alienadas las relaciones y
relativizado el mensaje. Si después la
Iglesia, como dice el Papa Pablo VI,
“trata de adaptarse a aquel modelo



que Cristo le propone, es necesario
que ella se diferencie profundamente
del ambiente humano en el cual vive
y al cual se aproxima” (Carta
encíclica Ecclesiam suam, 24). Para
cumplir su misión, deberá
continuamente también tomar
distancias respecto a su entorno,
deberá, por decirlo así, desligarse del
mundo.

En efecto, la misión de la Iglesia se
deriva del misterio del Dios uno y
trino, del misterio de su amor
creador. Y el amor no está presente
en Dios sólo de un modo cualquiera:
Él mismo lo es, es por su naturaleza
amor. Y el amor de Dios no quiere
quedarse aislado en sí mismo, sino
que por su naturaleza quiere
difundirse. En la Encarnación y en el
sacrificio del Hijo de Dios, este amor
ha alcanzado a la humanidad – esto
es, a nosotros – de modo particular; y
esto por el hecho de que Cristo, el
Hijo de Dios, ha salido, por decirlo

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam_sp.html


así, de la esfera de su ser Dios, se ha
hecho carne y se ha hecho hombre;
no sólo para ratificar al mundo en su
ser terrenal, y ser para él como un
mero acompañante que lo deja tal
como es, sino para transformarlo.
Del evento cristológico forma parte
algo incomprensible, pues incluye –
como dicen los Padres de la Iglesia–
un sacrum commercium,un
intercambio entre Dios y los
hombres. Los Padres lo explican del
modo siguiente: nosotros no tenemos
nada que podríamos dar a Dios; sólo
podemos poner ante Él nuestro
pecado. Y Él lo acoge, lo asume como
propio y nos da a cambio a sí mismo
y su gloria. Se trata de un
intercambio verdaderamente
desigual, que se lleva a cabo en la
vida y la pasión de Cristo. Él se hace
pecador, toma sobre sí el pecado,
asume lo que es nuestro y nos da lo
que es suyo. Pero después, en el
desarrollo del pensamiento y de la
vida a la luz de la fe, se ha ido



aclarando que nosotros no le damos
sólo el pecado, sino que Él nos ha
dado la capacidad; desde lo íntimo
nos da la fuerza de darle también
algo positivo, nuestro amor, de
entregarle la humanidad en sentido
positivo. Naturalmente, está claro
que únicamente gracias a la
generosidad de Dios el hombre, el
mendicante que recibe la riqueza
divina, puede no obstante dar
también algo a Dios; Dios hace que el
don nos sea soportable haciéndonos
capaces de convertirnos en quienes
pueden darle algo.

La Iglesia debe su ser a este
intercambio desigual. No posee nada
por sí misma ante Aquel que la ha
fundado, de modo que se pudiera
decir: ¡La hemos hecho muy bien! Su
sentido consiste en ser instrumento
de la redención, en dejarse
impregnar por la Palabra de Dios y
en introducir al mundo en la unión
de amor con Dios. La Iglesia se



sumerge en la atención
condescendiente del Redentor para
con los hombres. Cuando es
realmente Ella misma, está siempre
en movimiento, debe ponerse
constantemente al servicio de la
misión que ha recibido del Señor.
Por eso debe abrirse una y otra vez a
las preocupaciones del mundo, del
cual ella precisamente forma parte,
dedicarse sin reservas a estas
preocupaciones, para continuar y
hacer presente el intercambio
sagrado que comenzó con la
Encarnación.

En el desarrollo histórico de la Iglesia
se manifiesta, sin embargo, también
una tendencia contraria, es decir, la
de una Iglesia satisfecha de sí misma,
que se acomoda en este mundo, es
autosuficiente y se adapta a los
criterios del mundo. Así, no es raro
que dé mayor importancia a la
organización y a la
institucionalización, que no a su



llamada de estar abierta a Dios y a
abrir el mundo hacia el prójimo.

Para corresponder a su verdadera
tarea, la Iglesia debe hacer una y otra
vez el esfuerzo de desprenderse de
esta secularización suya y volver a
estar de nuevo abierta a Dios. Con
esto sigue las palabras de Jesús: “No
son del mundo, como tampoco yo soy
del mundo” (Jn 17,16), y es
precisamente así como Él se entrega
al mundo. En cierto sentido, la
historia viene en ayuda de la Iglesia a
través de distintas épocas de
secularización que han contribuido
en modo esencial a su purificación y
reforma interior.

En efecto, las secularizaciones –sea
que consistan en expropiaciones de
bienes de la Iglesia o en supresión de
privilegios o cosas similares– han
significado siempre una profunda
liberación de la Iglesia de formas
mundanas: se despoja, por decirlo



así, de su riqueza terrena y vuelve a
abrazar plenamente su pobreza
terrena. De este modo, comparte el
destino de la tribu de Leví que, según
la afirmación del Antiguo
Testamento, era la única tribu de
Israel que no poseía un patrimonio
terreno, sino que, como parte de la
herencia, le había tocado en suerte
exclusivamente a Dios mismo, su
palabra y sus signos. La Iglesia
compartía en aquellos momentos
históricos con esta tribu la exigencia
de una pobreza que se abría hacia el
mundo, para separarse de sus lazos
materiales, y de este modo también
su obra misionera volvía a ser
creíble.

Los ejemplos históricos muestran
que el testimonio misionero de la
Iglesia desprendida del mundo
resulta más claro. Liberada de fardos
y privilegios materiales y políticos, la
Iglesia puede dedicarse mejor y de
manera verdaderamente cristiana al



mundo entero; puede
verdaderamente estar abierta al
mundo. Puede vivir nuevamente con
más soltura su llamada al ministerio
de la adoración de Dios y al servicio
del prójimo. La tarea misionera que
va unida a la adoración cristiana, y
debería determinar la estructura de
la Iglesia, se hace más claramente
visible. La Iglesia se abre al mundo,
no para obtener la adhesión de los
hombres a una institución con sus
propias pretensiones de poder, sino
más bien para hacerles entrar en sí
mismos y conducirlos así hacia Aquel
del que toda persona puede decir con
san Agustín: Él es más íntimo a mí
que yo mismo (cf. Conf. 3, 6, 11). Él,
que está infinitamente por encima de
mí, está de tal manera en mí que es
mi verdadera interioridad. Mediante
este estilo de apertura al mundo
propio de la Iglesia, queda al mismo
tiempo diseñada la forma en la que
cada cristiano puede realizar esa



misma apertura de modo eficaz y
adecuado.

No se trata aquí de encontrar una
nueva táctica para relanzar la Iglesia.
Se trata más bien de dejar todo lo
que es mera táctica y buscar la plena
sinceridad, que no descuida ni
reprime nada de la verdad de
nuestro hoy, sino que realiza la fe
plenamente en el hoy, viviéndola
íntegramente precisamente en la
sobriedad del hoy, llevándola a su
plena identidad, quitando lo que sólo
aparentemente es fe, pero que en
realidad no es más que convención y
costumbre.

Digámoslo con otras palabras: para el
hombre, la fe cristiana es siempre un
escándalo, y no sólo en nuestro
tiempo. Creer que el Dios eterno se
preocupa de los seres humanos, que
nos conoce; que el Inasequible se ha
convertido en un determinado
momento y lugar en accesible; que el



Inmortal ha sufrido y muerto en la
cruz; que a los mortales se nos haya
prometido la resurrección y la vida
eterna; para nosotros los hombres,
creer todo esto es sin duda una
auténtica osadía.

Este escándalo, que no puede ser
suprimido si no se quiere anular el
cristianismo, ha sido
desgraciadamente ensombrecido
recientemente por los dolorosos
escándalos de los anunciadores de la
fe. Se crea una situación peligrosa
cuando estos escándalos ocupan el
puesto del skandalonprimario de la
Cruz, haciéndolo así inaccesible; esto
es, cuando esconden la verdadera
exigencia cristiana detrás de la
ineptitud de sus mensajeros.

Hay una razón más para pensar que
sea de nuevo el momento de buscar
el verdadero distanciamiento del
mundo, de desprenderse con audacia
de lo que hay de mundano en la



Iglesia. Naturalmente, esto no quiere
decir retirarse del mundo, es más
bien lo contrario. Una Iglesia
aligerada de los elementos
mundanos es capaz de comunicar a
los hombres –tanto a los que sufren
como a quienes los ayudan–,
precisamente también en el ámbito
social y caritativo, la particular
fuerza vital de la fe cristiana. “Para
la Iglesia, la caridad no es una
especie de actividad de asistencia
social que también se podría dejar a
otros, sino que pertenece a su
naturaleza y es manifestación
irrenunciable de su propia
esencia” (Carta encíclica Deus caritas
est, 25). Ciertamente, también las
obras caritativas de la Iglesia deben
prestar una atención constante a la
exigencia de un adecuado
distanciamiento del mundo para
evitar que, ante un creciente
alejamiento de la Iglesia, sus raíces se
sequen. Sólo la profunda relación
con Dios hace posible una plena

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html


atención al hombre, del mismo modo
que sin una atención al prójimo se
empobrece la relación con Dios.

Estar abiertos a las vicisitudes del
mundo significa por tanto para la
Iglesia desligada del mundo
testimoniar, según el Evangelio, con
palabras y obras, aquí y ahora, la
señoría del amor de Dios. Esta tarea,
además, nos remite más allá del
mundo presente: la vida presente, en
efecto, incluye la relación con la vida
eterna. Vivamos como individuos y
como comunidad de la Iglesia la
sencillez de un gran amor que, en el
mundo, es al mismo tiempo lo más
fácil y lo más difícil, porque exige
nada más y nada menos que el darse
a sí mismo.

Queridos amigos, me queda sólo
implorar para todos nosotros la
bendición de Dios y la fuerza del
Espíritu Santo, para que podamos,
cada uno en su propio campo de



acción, reconocer una y otra vez y
testimoniar el amor de Dios y su
misericordia. Gracias por su
atención.

vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-
catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-

en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-
friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-

de-2011/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/
https://opusdei.org/es-es/article/encuentro-con-catolicos-comprometidos-en-la-iglesia-y-en-la-sociedad-en-el-konzerthaus-de-friburgo-de-brisgovia-25-de-septiembre-de-2011/

	Encuentro con católicos comprometidos en la Iglesia y en la sociedad en el Konzerthaus de Friburgo de Brisgovia (25 de septiembre de 2011)

