
opusdei.org

En torno al buen
samaritano: La
fraternidad
universal en Fratelli
Tutti

El Papa Francisco ha publicado
recientemente la encíclica
"Fratelli tutti" sobre la
fraternidad universal y la
amistad social. En este texto se
profundiza en el segundo
capítulo: un comentario a la
parábola del buen samaritano.

20/11/2020



El Papa Francisco ha publicado
recientemente la encíclica Fratelli
tutti sobre la fraternidad universal y
la amistad social. El segundo capítulo
es un comentario a la parábola del
buen samaritano que, como afirma el
pontífice, «se expresa de tal manera
que cualquiera de nosotros puede
dejarse interpelar por ella»[1] y que
emerge como clave de lectura de
todo el documento.

Las siguientes líneas son un resumen
de un estudio[2] publicado en el
número de diciembre de 2018 de la
revista Scripta Theologica, donde la
filósofa Ana Marta González comenta
la parábola a la luz de dos textos: la 
Salvifici Doloris de san Juan Pablo II y
una carta del beato Álvaro dirigida a
los fieles del Opus Dei, escrita en
enero de 1993.

Una pregunta decisiva

La parábola está recogida en el
capítulo 10 del evangelio según san

https://opusdei.org/es-es/article/fratelli-tutti-fraternidad-amistad-social/
https://opusdei.org/es-es/article/fratelli-tutti-fraternidad-amistad-social/
https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://opusdei.org/es-es/page/mons-alvaro-del-portillo/


Lucas. El escritor sagrado nos
presenta a un maestro de la ley que,
puesto en pie, dirige a Jesús una
pregunta decisiva: “Maestro, ¿qué
debo hacer para conseguir la vida
eterna?”[3]. No deja de ser llamativo
que, en vez de ofrecerle una
contestación rápida o convencional,
el Rabí de Nazaret invita a su
interlocutor al diálogo, proponiendo
a su vez otro interrogante: “¿Qué está
escrito en la Ley? ¿Cómo lees?” El
levita citó unas palabras tomadas del
libro del Deuteronomio: «“Amarás al
Señor tu Dios con todo tu corazón y
con toda tu alma y con todas tus
fuerzas y con toda tu mente, y a tu
prójimo como a ti mismo.” Jesús le
dijo: “–Has respondido bien: haz esto
y vivirás”. Pero él, queriendo
justificarse, dijo a Jesús: –¿Y quién es
mi prójimo?”»[4].

Lo que sigue entonces es el relato
cuya fecundidad silenciosa llega
hasta nuestros días. En su aparente



sencillez, la parábola del buen
samaritano transmite un mensaje
inusualmente profundo, que ha
golpeado de modo efectivo las
conciencias y suscitado auténticas
movilizaciones espirituales, en las
que la experiencia religiosa ha
cristalizado en expresiones éticas,
personales e institucionales, sin las
que no comprenderíamos nuestra
cultura.

La asombrosa fecundidad de este
relato difícilmente podría explicarse
con una interpretación unilateral,
que incidiese únicamente en los
aspectos éticos, desligados de los
religiosos, o en los aspectos
religiosos, desligados de los éticos.
Sin embargo, para apreciar esto es
preciso ir más allá de una visión
puramente ritualista de la religión y
advertir el modo en que la ética se
hace presente en el núcleo mismo de
la experiencia religiosa, lo cual no
rara vez supone advertir también la



dimensión religiosa implícita en la
experiencia ética.

En este sentido, la parábola vale
como piedra de toque de una
religiosidad auténtica, capaz de
reconocer la huella del Dios
trascendente en el otro que me sale
al encuentro, antes que en el
cumplimiento de ciertos formalismos
rituales.

Es significativo que el pasaje venga
precedido de una pregunta por parte
del doctor de la ley, con la que éste, al
menos aparentemente, persigue
comprender mejor el mandato del
amor al prójimo prescrito en la ley
de Dios (v. 27). “¿Y quién es mi
prójimo?”. Ésta es, en efecto, la
pregunta que, según resalta Juan
Pablo II, da origen al relato (Salvifici
Doloris, n. 28), y que, como él mismo
apunta, no debe desvincularse de
aquel otro pasaje donde, refiriéndose
al juicio final, Jesús mismo se



identifica con cualquiera que pasa
hambre, sed, está desnudo,
encarcelado o enfermo. Igualmente
podría citarse a san Juan: «Si alguno
dice “amo a Dios” y aborrece a su
hermano, es un mentiroso, pues
quien no ama a su hermano, a quien
ve, no puede amar a Dios, a quien no
ve» (1 Jn 4, 20).

Cambio de perspectiva

Jesús contesta de un modo singular
al interrogante que plantea el doctor
de la ley pues, más que ofrecer una
respuesta cerrada, lo traslada de
nuevo, como una cuestión abierta, a
su interlocutor, quien se ve
directamente interpelado. Así, tras
describir las diversas reacciones del
sacerdote, el levita y el samaritano
ante el hombre apaleado, Jesús se
dirige de nuevo al doctor de la ley y
le pregunta: “¿Quién de estos tres te
parece que fue prójimo del que cayó
en manos de los salteadores?”[5]. Es



su interlocutor quien debe responder
de manera personal, tras haber
escuchado y comprendido, también
de manera personal, el mensaje
implícito en el relato. Y así lo hace:
«Él dijo: “El que practicó la
misericordia con él”. Díjole Jesús:
“Vete y haz tú lo mismo”»[6].

Ahí vemos que la respuesta a una
cuestión aparentemente sencilla,
como quién es el prójimo, no
discurre por los cauces habituales.
Jesús no permite que su interlocutor
se convierta en un simple
espectador, tal vez juez, de su
respuesta, porque la respuesta a la
cuestión del prójimo no es
compatible con una actitud teórica
de ese estilo, sino que reclama un
compromiso previo de parte de
quien formula la pregunta, un
compromiso que comienza con el
reconocimiento de que el relato
impone un cambio de perspectiva,



un abandono de la posición teórica,
de puro espectador.

Compasión y acción

En la Salvifici Doloris, Juan Pablo II
subrayaba en primer lugar este
aspecto: «Buen Samaritano es todo
hombre, que se para junto al
sufrimiento de otro hombre de
cualquier género que ése sea. Esta
parada no significa curiosidad, sino
más bien disponibilidad. Es como el
abrirse de una determinada
disposición interior del corazón, que
tiene también su expresión emotiva.
Buen Samaritano es todo hombre
sensible al sufrimiento ajeno, el
hombre que “se conmueve” ante la
desgracia del prójimo. Si Cristo,
conocedor del interior del hombre,
subraya esta conmoción, quiere decir
que es importante para toda nuestra
actitud frente al sufrimiento ajeno.
Por lo tanto, es necesario cultivar en
sí mismo esta sensibilidad del



corazón, que testimonia la compasión
hacia el que sufre» (JP II, SD, n. 28).

El Papa resaltaba la necesidad de 
cultivar la sensibilidad del corazón.
Pero eso solo tampoco es suficiente.
Tal capacidad no es inerte, sino que
moviliza a la acción. Así –seguía
diciendo Juan Pablo II– forma parte
del amor, de la solidaridad auténtica,
el ir, en lo posible, más allá de la
simple conmoción, procurando
prestar una ayuda eficaz: «El buen
Samaritano de la parábola de Cristo
no se queda en la mera conmoción y
compasión. Éstas se convierten para
él en estímulo a la acción que tiende
a ayudar al hombre herido. Por
consiguiente, es en definitiva buen
Samaritano el que ofrece ayuda en el
sufrimiento, de cualquier clase que
sea. Ayuda, dentro de lo posible,
eficaz. En ella pone todo su corazón y
no ahorra ni siquiera medios
materiales. Se puede afirmar que se
da a sí mismo, su propio “yo”,



abriendo este “yo” al otro. Tocamos
aquí uno de los puntos clave de toda
la antropología cristiana. El hombre
no puede “encontrar su propia
plenitud si no es en la entrega
sincera de sí mismo a los demás”.
Buen Samaritano es el hombre capaz
precisamente de ese don de sí
mismo» (JPII, SD, n. 28).

Desde el mismo momento en que se
formula, la pregunta por el prójimo –
quién es mi prójimo– impone una
tarea tan gozosa como inacabable: la
tarea de hacerse permeable a las
necesidades ajenas y aliviarlas, en lo
que esté de nuestra parte, de manera
eficaz. Por eso no nos extrañan las
palabras con las que Jesús cierra el
episodio: “Vete y haz tú lo
mismo” (Lc 10,37). De este modo la
parábola invita a revisar lo que
consideramos, tal vez con buena
intención, nuestras prioridades; nos
invita a examinar si acaso puede
haber algo más importante que



dejarse conmover y detenerse,
entonces, en ese lugar, a curar las
heridas de la persona maltratada.

La cuestión es que, sin grandes
artificios, poniendo al descubierto el
contraste entre la conducta del
sacerdote, del levita, y del
samaritano, la parábola nos interpela
sin rodeos, precisamente como
personas que se sienten de repente
implicadas e interpeladas por la
situación en que se encuentran otras
personas: ¿Con quién te identificas?
¿Con el levita? ¿Con el sacerdote?
¿Con el samaritano? Enseguida nos
preguntamos qué ocurre en el
corazón de cada uno, para que pase
de largo o, por el contrario, se
detenga ante el hombre maltratado;
qué ocurre en el nuestro. De este
modo la parábola invita a revisar lo
que consideramos, tal vez con buena
intención, nuestras prioridades; el
otro, que me sale al encuentro,
desafía mis conceptos y sacude mis



inercias, también mis inercias
morales.

«Un mandamiento nuevo os doy»

En el rostro del otro cabe advertir la
huella de Dios, de un modo que
vuelve pertinente no sólo el lenguaje
de la compasión y la empatía, sino
también el del mandato: no sin cierta
paradoja, el otro puede exigir esa
clase de atención que cuenta como
amor, y que solo puede dispensarse
libremente.

Existe un deber de amar pues, como
dice san Pablo, “el que ama al
prójimo, ha cumplido la ley” (Rm 13,
8). Sin embargo, como observa
Benedicto XVI, «el mandamiento del
amor es posible sólo porque no es
una mera exigencia: el amor puede
ser “mandado” porque antes es
dado»[7]. San Juan es muy claro al
respecto: «En esto consiste el amor:
no en que nosotros hayamos amado
a Dios, sino en que él nos amó a



nosotros, y envió a su Hijo en
propiciación por nuestros pecados.
Amados, si Dios nos ha amado así,
debemos también nosotros amarnos
unos a otros» (1 Jn 4,10-11). Lo
interesante es que la recíproca de «si
Dios nos ha amado así», se convierte
en «debemos nosotros amarnos unos
a otros». Con otras palabras: el amor
recibido de Dios debe hacerse llegar
al prójimo.

Alma sacerdotal y mentalidad
laical

En una carta escrita a los fieles del
Opus Dei en enero de 1993, el beato
Álvaro del Portillo glosaba la
parábola del buen samaritano, con el
fin de ilustrar el modo concreto en
que “alma sacerdotal” y “mentalidad
laical” –dos expresiones con las que
san Josemaría definía la condición
del fiel que desarrolla su vocación en
medio del mundo– confluyen en la
actuación ordinaria del cristiano.



El beato Álvaro invita a reconocer la
imagen de Cristo en el hombre
maltratado, y que sigue haciéndose
presente en todos los que sufren, con
quienes se identifica. Pero
precisamente por eso, observa, no
sólo el que padece, sino también el
que se compadece de manera
operativa, es imagen de Cristo. En
efecto: meditando en la conducta del
samaritano, que «detuvo su viaje,
cambió sus planes, le dedicó su
tiempo, empleó los medios a su
disposición», el beato Álvaro insistía:
«también el samaritano es imagen de
Cristo, modelo de alma sacerdotal,
porque el dolor no es sólo medio de
santificación en quien lo padece, sino
en quien se compadece del que sufre
y se sacrifica por atenderle...» (I.93,
n. 19). Al subrayar que «el dolor no
es sólo medio de santificación en
quien lo padece, sino en quien se
compadece», don Álvaro da a
entender que el protagonismo no
está en el que se hace prójimo del



que sufre, sino ante todo en el que
sufre. Es con éste con quien se
identifica Cristo en primera
instancia. Él es quien marca la pauta,
el criterio, frente al cual los
personajes que pasan a su lado
adquirirán o no su condición de
prójimos, en última instancia,
actualizando su alma sacerdotal.

Una inflexión significativa

No reconoceríamos a Dios en el
prójimo si no nos acercáramos a él
en su sufrimiento, si no nos
dejáramos conmover por sus
necesidades, de forma que
modificaran nuestros planes. Esta
disposición es parte esencial,
constitutiva, de la compasión que
exhibe el samaritano. Don Álvaro, al
igual que Juan Pablo II, no se limita a
destacar la necesidad de una actitud
compasiva, sino que subraya la
necesidad de que tal actitud vaya
acompañada de obras eficaces. En



este contexto, introduce una
inflexión significativa: «Después, una
vez que ha trasladado personalmente
el enfermo a la posada, ¿qué hace el
samaritano? Sacando dos denarios,
se los dio al mesonero y le dijo: cuida
de él, y lo que gastes de más te lo
daré a mi vuelta (Lc 10,25): prosigue
su camino, porque le incumben otros
deberes que no puede descuidar. No
es una disculpa, no es una evasión,
no haría bien si permaneciera más
tiempo: sería sentimentalismo,
desatendería otras obligaciones. La
misma caridad que le ha impulsado a
detenerse, le mueve a continuar su
viaje. Es Cristo quien nos ofrece el
ejemplo» (I.93, n. 19)

En este texto don Álvaro recuerda el
horizonte microscópico y
macroscópico de la caridad cuando,
por un lado, señala que «un cristiano
nunca puede cerrar los ojos ante la
indigencia del prójimo, sea moral o
material», pues «precisamente, el



amor a Dios, en el que consiste
primariamente la caridad, dilata las
pupilas de nuestros ojos,
permitiéndonos reconocer a Cristo
en los que sufren, y enciende en
nuestros corazones el deseo de
volcarnos en obras de misericordia,
silenciosamente, sin aparato» (I.93, n.
19), llevando a «inculcar este afán en
quienes nos rodean, para que no se
conduzcan de modo egoísta, de
espaldas al dolor, a la soledad o a la
miseria» (I.93, n. 19). Pero, por otro
lado, y con la misma energía, no deja
de invitar a reconocer la proyección
de la caridad en las relaciones
sociales, económicas, políticas, en las
que se desenvuelve de hecho nuestra
vida ordinaria: no sólo en los
encuentros inesperados, donde las
necesidades del otro se nos
presentan de forma clamorosa, sino
en los encuentros cotidianos, que
componen el tejido acostumbrado de
la vida, debe hacerse abrirse paso la
caridad, debe –por emplear su



mismo lenguaje– ponerse en ejercicio
el alma sacerdotal: «El afán de
atender y remediar en lo posible las
necesidades materiales del prójimo,
sin descuidar las demás obligaciones
propias de cada uno, como el buen
samaritano, es algo característico de
la fusión entre alma sacerdotal y
mentalidad laical. Lo que Dios nos
pide, en primer término, es que
santifiquemos el trabajo profesional
y los deberes ordinarios. En medio
de esas actividades, permite que os
encontréis con la indigencia y el
dolor de otras personas; entonces,
señal clara de que realizáis vuestras
tareas con alma sacerdotal, es que no
pasáis de largo, indiferentes; y señal
no menos clara es que lo hacéis sin
abandonar los demás deberes que
tenéis que santificar» (I.93, n. 20).

Caridad desde el propio lugar en el
mundo



Haciéndose eco fiel del mensaje de
san Josemaría, quien había acuñado
la expresión «mentalidad laical» para
referirse a la naturalidad con la que
cristianos corrientes, ciudadanos y
trabajadores entre sus iguales, con
quienes comparten un modo de ver
el mundo y unos mismos afanes,
infunden la luz de la fe y de la
caridad en esas realidades humanas,
el beato Álvaro insiste sobre el valor
santificador de las realidades
ordinarias: el espíritu cristiano no se
transparenta sólo en los casos
extraordinarios, sino también en la
vida cotidiana.

«Dios quiere que permanezcáis en
vuestro lugar. Desde ahí, podéis
realizar –estáis realizando– una
labor colosal en beneficio de los
pobres e indigentes, de los que
padecen ignorancia, soledad y dolor
–en tantas ocasiones a causa de la
injusticia de los hombres–, porque al
buscar la santidad con todas vuestras



fuerzas, santificando el trabajo
profesional y las relaciones
familiares y sociales, contribuís a
informar la sociedad con el espíritu
cristiano» (I.93, n. 20).

Con el fin de dejar claro que el
mensaje anterior no se dirige a unos
pocos, sino a todos, sea cual sea el
lugar que ocupe en el mundo,
puntualiza: «No me refiero sólo a
quienes ocupáis puestos de relieve
en los ambientes económicos,
políticos y sociales; pienso en todas
las hijas y en todos los hijos de
nuestro Padre, que, al convertir en
oración su trabajo y su jornada
entera –quizá tareas sin brillo, como
la labor y la vida de la Virgen y de
san José–, estáis poniendo a Cristo en
la cima de las actividades humanas, y
Él –no lo dudéis– atraerá todas las
cosas hacia sí, saciando vuestra
hambre y sed de justicia» (I.93, n. 20).



Es toda la teología del valor
santificador del trabajo y la vida
ordinaria, que san Josemaría puso de
relieve remitiendo a los años de vida
oculta de Jesús en Nazaret, la que se
pone en juego en esas palabras. El
hecho de que la adecuada
interpretación del pasaje requiera
adoptar una perspectiva teológica no
debe impedirnos reconocer la
estructura ética que presupone, ya
destacada por la Doctrina Social de la
Iglesia cuando sitúa el trabajo
humano en el corazón de toda la
cuestión social. Pues, en último
término, lo que la glosa de don
Álvaro a esta parábola pone de
relieve es la dimensión
intrínsecamente solidaria de todo
trabajo humano, y, en esa medida,
que la solidaridad expresada por el
buen samaritano no debe reservarse
exclusivamente para situaciones
extraordinarias, sino actualizarse en
el ejercicio cotidiano de la profesión.



El ejemplo del mesonero

Es este aspecto, precisamente, el que
queda singularmente resaltado en la
parte final de su comentario, que, no
por hacerse eco de la predicación del
Fundador del Opus Dei deja de ser
original: «Meditemos también el final
de la parábola. Para ocuparse del
herido, el samaritano recurrió
también al mesonero. ¿Cómo se
hubiera desenvuelto sin él? Nuestro
Padre admiraba la figura de este
hombre –el dueño de la posada– que
pasó inadvertido, hizo la mayor parte
del trabajo y actuó profesionalmente.
Al contemplar su conducta,
entended, por una parte, que todos
podéis actuar como él, en el ejercicio
de vuestro trabajo, porque cualquier
tarea profesional ofrece de un modo
más o menos directo la ocasión de
ayudar a las personas necesitadas.
Ciertamente lo permite la tarea de un
médico, de un abogado, o de un
empresario que no cierra los ojos



ante las necesidades materiales que
la ley no le obliga a atender, porque
sabe que le obligan la justicia y el
amor; pero también la de un
oficinista, un trabajador manual o un
agricultor que encuentra el modo de
servir a los demás, quizá en medio de
grandes estrecheces personales. Sin
olvidar –insisto de nuevo– que el fiel
desempeño del oficio profesional ya
es ejercicio de la caridad con las
personas y con la sociedad» (I.93, n.
21).

El mesonero, a quien el samaritano
le encomienda “cuidar” del hombre
malherido, realiza una tarea
profesional impregnada de caridad.
Con su actuación, actualiza los
vínculos éticos de solidaridad a los
que nos convoca la vida social y los
eleva a una nueva dimensión. Me
atrevo a decir que especialmente en
una sociedad en la que las
interdependencias son cada vez más
manifiestas, advertir la intrínseca



dimensión ética de los lazos
profesionales reviste particular
trascendencia. En este sentido,
cualquier trabajo, desempeñado
fielmente, y con los ojos atentos a las
necesidades de las personas
implicadas, puede y debe
considerarse un auténtico ejercicio
de solidaridad y caridad. Más aún: la
ayuda eficaz que, según veíamos,
caracteriza la auténtica compasión,
reclama con frecuencia una solución
profesional, informada por el mismo
principio. Por eso mismo –sigue
diciendo don Álvaro– «la
preocupación por los pobres y
enfermos... ha de impulsar a
promover o a participar en labores
asistenciales, con las que se trate de
remediar, de modo profesional, esas
necesidades humanas y muchas
otras» (I.93, n. 21).

En efecto: la caridad no sólo abre los
ojos a las necesidades ajenas, sino
que, como decíamos arriba, con



palabras de san Juan Pablo II, mueve
a remediarlas de manera eficaz, de
un modo que no pierda de vista el
bien de la persona. El beato Álvaro
expresa esto mismo sirviéndose del
par de conceptos acuñados por san
Josemaría: el alma sacerdotal, que
alienta en todo fiel cristiano que vive
en medio del mundo y en él
desempeña un trabajo profesional,
debe moverle a reconocer las
necesidades del prójimo y contribuir
a su solución con la mentalidad laical
y profesional que le es propia:
impulsando escuelas, colegios,
centros de formación profesional,
hospitales, centros asistenciales,
centros de investigación, etc.

Sobre esta misma idea incidió años
más tarde Juan Pablo II en su libro 
Levantaos Vamos, para referirse al
modo en que los laicos realizan su
vocación en el mundo: «Los laicos
pueden realizar su vocación en el
mundo y alcanzar la santidad no



solamente comprometiéndose
activamente a favor de los pobres y
los necesitados, sino también
animando con espíritu cristiano la
sociedad mediante el cumplimiento
de sus deberes profesionales y con el
testimonio de una vida familiar
ejemplar. No pienso sólo en los que
ocupan puestos de primer plano en
la vida de la sociedad, sino en todos
los que saben transformar en oración
su vida cotidiana, poniendo a Cristo
en el centro de su actividad. Él será
quien atraiga a todos así, saciando su
hambre y sed de justicia» (Mt 5,6). Y
añadía: «¿No es ésta la lección que se
desprende del final de la parábola
del Buen Samaritano (Lc 10,34-35)?
Después de los primeros cuidados de
asistencia al herido, el buen
samaritano se dirige al posadero.
¿Qué hubiera podido hacer sin él? De
hecho, el posadero, permaneciendo
en el anonimato, realizó la mayor
parte del trabajo. Todos pueden
actuar como él cumpliendo sus



propias tareas con espíritu de
servicio. Toda ocupación ofrece la
oportunidad, más o menos directa,
de ayudar a quien lo necesita. (...) El
cumplimiento fiel de los propios
deberes profesionales es practicar ya
el amor por las personas y la
sociedad»[8].

Ana Marta González

[1] Papa Francisco, encíclica Fratelli
Tutti, n. 56.

[2] Ana Marta González, En torno al
Buen Samaritano. Lecturas del siglo
XX, 50, 3, pp. 533-559, Scripta
Theologica, 2018. https://doi.org/
10.15581/006.50.3.533-559

[3] Lc 15, 25.

[4] Lc 15, 26-29.

https://doi.org/10.15581/006.50.3.533-559
https://doi.org/10.15581/006.50.3.533-559


[5] Lc 10, 36.

[6] Lc 10, 37.

[7] Benedicto XVI, Deus caritas est, n.
14.

[8] San Juan Pablo II, Levantaos,
Vamos, pp. 107-108.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/en-torno-al-
buen-samaritano/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/en-torno-al-buen-samaritano/
https://opusdei.org/es-es/article/en-torno-al-buen-samaritano/
https://opusdei.org/es-es/article/en-torno-al-buen-samaritano/

	En torno al buen samaritano: La fraternidad universal en Fratelli Tutti

