opusdei.org

En torno al buen
samaritano: La
fraternidad
universal en Fratelli
Tutti

El Papa Francisco ha publicado
recientemente la enciclica
"Fratelli tutti” sobre la
fraternidad universal y la
amistad social. En este texto se
profundiza en el segundo
capitulo: un comentario a la
parabola del buen samaritano.

20/11/2020



El Papa Francisco ha publicado
recientemente la enciclica Fratelli
tutti sobre la fraternidad universal y
la amistad social. El segundo capitulo
es un comentario a la parabola del
buen samaritano que, como afirma el
pontifice, «se expresa de tal manera
que cualquiera de nosotros puede
dejarse interpelar por ella»[1] y que
emerge como clave de lectura de
todo el documento.

Las siguientes lineas son un resumen
de un estudio[2] publicado en el
numero de diciembre de 2018 de la
revista Scripta Theologica, donde la
filésofa Ana Marta Gonzalez comenta
la parabola a la luz de dos textos: la
Salvifici Doloris de san Juan Pablo Il 'y
una carta del beato Alvaro dirigida a
los fieles del Opus Dei, escrita en
enero de 1993.

Una pregunta decisiva

La parabola esta recogida en el
capitulo 10 del evangelio segun san


https://opusdei.org/es-es/article/fratelli-tutti-fraternidad-amistad-social/
https://opusdei.org/es-es/article/fratelli-tutti-fraternidad-amistad-social/
https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://opusdei.org/es-es/page/mons-alvaro-del-portillo/

Lucas. El escritor sagrado nos
presenta a un maestro de la ley que,
puesto en pie, dirige a Jesus una
pregunta decisiva: “Maestro, ;qué
debo hacer para conseguir la vida
eterna?”[3]. No deja de ser llamativo
que, en vez de ofrecerle una
contestacion rapida o convencional,
el Rabi de Nazaret invita a su
interlocutor al didlogo, proponiendo
a su vez otro interrogante: “;Qué esta
escrito en la Ley? ;Como lees?” El
levita cit6 unas palabras tomadas del
libro del Deuteronomio: «“Amaras al
Sefior tu Dios con todo tu corazon y
con toda tu alma y con todas tus
fuerzas y con toda tu mente, y a tu
projimo como a ti mismo.” Jesus le
dijo: “~Has respondido bien: haz esto
y viviras”. Pero él, queriendo
justificarse, dijo a Jesus: —¢Y quién es
mi projimo?”»[4].

Lo que sigue entonces es el relato
cuya fecundidad silenciosa llega
hasta nuestros dias. En su aparente



sencillez, la parabola del buen
samaritano transmite un mensaje
inusualmente profundo, que ha
golpeado de modo efectivo las
conciencias y suscitado auténticas
movilizaciones espirituales, en las
que la experiencia religiosa ha
cristalizado en expresiones éticas,
personales e institucionales, sin las
que no comprenderiamos nuestra
cultura.

La asombrosa fecundidad de este
relato dificilmente podria explicarse
con una interpretacion unilateral,
que incidiese unicamente en los
aspectos éticos, desligados de los
religiosos, o en los aspectos
religiosos, desligados de los éticos.
Sin embargo, para apreciar esto es
preciso ir mas alla de una vision
puramente ritualista de la religion y
advertir el modo en que la ética se
hace presente en el nucleo mismo de
la experiencia religiosa, lo cual no
rara vez supone advertir también la



dimension religiosa implicita en la
experiencia ética.

En este sentido, la pardbola vale
como piedra de toque de una
religiosidad auténtica, capaz de
reconocer la huella del Dios
trascendente en el otro que me sale
al encuentro, antes que en el
cumplimiento de ciertos formalismos
rituales.

Es significativo que el pasaje venga
precedido de una pregunta por parte
del doctor de la ley, con la que éste, al
menos aparentemente, persigue
comprender mejor el mandato del
amor al projimo prescrito en la ley
de Dios (v. 27). “¢Y quién es mi
projimo?”. Esta es, en efecto, la
pregunta que, segun resalta Juan
Pablo II, da origen al relato (Salvifici
Doloris, n. 28), y que, como él mismo
apunta, no debe desvincularse de
aquel otro pasaje donde, refiriéndose
al juicio final, Jesus mismo se



identifica con cualquiera que pasa
hambre, sed, esta desnudo,
encarcelado o enfermo. Igualmente
podria citarse a san Juan: «Si alguno
dice “amo a Dios” y aborrece a su
hermano, es un mentiroso, pues
quien no ama a su hermano, a quien
ve, no puede amar a Dios, a quien no
ve» (1 ]n 4, 20).

Cambio de perspectiva

Jesus contesta de un modo singular
al interrogante que plantea el doctor
de la ley pues, mas que ofrecer una
respuesta cerrada, lo traslada de
nuevo, como una cuestion abierta, a
su interlocutor, quien se ve
directamente interpelado. Asi, tras
describir las diversas reacciones del
sacerdote, el levita y el samaritano
ante el hombre apaleado, Jesus se
dirige de nuevo al doctor de la ley y
le pregunta: “¢Quién de estos tres te
parece que fue projimo del que cayo
en manos de los salteadores?”[5]. Es



su interlocutor quien debe responder
de manera personal, tras haber
escuchado y comprendido, también
de manera personal, el mensaje
implicito en el relato. Y asi lo hace:
«FEl dijo: “El que practicé la
misericordia con €é1”. Dijole Jesus:
“Vete y haz tu 1o mismo”»[6].

Ahi vemos que la respuesta a una
cuestion aparentemente sencilla,
como quién es el prgjimo, no
discurre por los cauces habituales.
Jesus no permite que su interlocutor
se convierta en un simple
espectador, tal vez juez, de su
respuesta, porque la respuesta a la
cuestion del projimo no es
compatible con una actitud tedrica
de ese estilo, sino que reclama un
compromiso previo de parte de
quien formula la pregunta, un
compromiso que comienza con el
reconocimiento de que el relato
impone un cambio de perspectiva,



un abandono de la posicién tedrica,
de puro espectador.

Compasion y accion

En la Salvifici Doloris, Juan Pablo II
subrayaba en primer lugar este
aspecto: «Buen Samaritano es todo
hombre, que se para junto al
sufrimiento de otro hombre de
cualquier género que ése sea. Esta
parada no significa curiosidad, sino
mas bien disponibilidad. Es como el
abrirse de una determinada
disposicion interior del corazon, que
tiene también su expresion emotiva.
Buen Samaritano es todo hombre
sensible al sufrimiento ajeno, el
hombre que “se conmueve” ante la
desgracia del projimo. Si Cristo,
conocedor del interior del hombre,
subraya esta conmocion, quiere decir
que es importante para toda nuestra
actitud frente al sufrimiento ajeno.
Por lo tanto, es necesario cultivar en
si mismo esta sensibilidad del



corazon, que testimonia la compasion
hacia el que sufre» (JP II, SD, n. 28).

El Papa resaltaba la necesidad de
cultivar la sensibilidad del corazon.
Pero eso solo tampoco es suficiente.
Tal capacidad no es inerte, sino que
moviliza a la accion. Asi -seguia
diciendo Juan Pablo II- forma parte
del amor, de la solidaridad auténtica,
el ir, en lo posible, mas alla de la
simple conmocidn, procurando
prestar una ayuda eficaz: «El buen
Samaritano de la parabola de Cristo
no se queda en la mera conmocion y
compasion. Estas se convierten para
él en estimulo a la accion que tiende
a ayudar al hombre herido. Por
consiguiente, es en definitiva buen
Samaritano el que ofrece ayuda en el
sufrimiento, de cualquier clase que
sea. Ayuda, dentro de lo posible,
eficaz. En ella pone todo su corazény
no ahorra ni siquiera medios
materiales. Se puede afirmar que se
da a si mismo, su propio “yo”,



abriendo este “yo” al otro. Tocamos
aqui uno de los puntos clave de toda
la antropologia cristiana. E1 hombre
no puede “encontrar su propia
plenitud sino es en la entrega
sincera de si mismo a los demas”.
Buen Samaritano es el hombre capaz
precisamente de ese don de si
mismo» (JPII, SD, n. 28).

Desde el mismo momento en que se
formula, la pregunta por el préjimo -
quién es mi projimo- impone una
tarea tan gozosa como inacabable: la
tarea de hacerse permeable a las
necesidades ajenas y aliviarlas, en lo
que esté de nuestra parte, de manera
eficaz. Por eso no nos extrafian las
palabras con las que Jesus cierra el
episodio: “Vete y haz tu lo

mismo” (Lc 10,37). De este modo la
parabola invita a revisar lo que
consideramos, tal vez con buena
intencidn, nuestras prioridades; nos
invita a examinar si acaso puede
haber algo mas importante que



dejarse conmover y detenerse,
entonces, en ese lugar, a curar las
heridas de la persona maltratada.

La cuestion es que, sin grandes
artificios, poniendo al descubierto el
contraste entre la conducta del
sacerdote, del levita, y del
samaritano, la pardbola nos interpela
sin rodeos, precisamente como
personas que se sienten de repente
implicadas e interpeladas por la
situacion en que se encuentran otras
personas: ;Con quién te identificas?
:Con el levita? ;Con el sacerdote?
¢Con el samaritano? Enseguida nos
preguntamos qué ocurre en el
corazon de cada uno, para que pase
de largo o, por el contrario, se
detenga ante el hombre maltratado;
qué ocurre en el nuestro. De este
modo la parabola invita a revisar lo
que consideramos, tal vez con buena
intencién, nuestras prioridades; el
otro, que me sale al encuentro,
desafia mis conceptos y sacude mis



inercias, también mis inercias
morales.

«Un mandamiento nuevo os doy»

En el rostro del otro cabe advertir la
huella de Dios, de un modo que
vuelve pertinente no sélo el lenguaje
de la compasion y la empatia, sino
también el del mandato: no sin cierta
paradoja, el otro puede exigir esa
clase de atencion que cuenta como
amor, y que solo puede dispensarse
libremente.

Existe un deber de amar pues, como
dice san Pablo, “el que ama al
projimo, ha cumplido la ley” (Rm 13,
8). Sin embargo, como observa
Benedicto XVI, «el mandamiento del
amor es posible s6lo porque no es
una mera exigencia: el amor puede
ser “mandado” porque antes es
dado»[7]. San Juan es muy claro al
respecto: «En esto consiste el amor:
no en que nosotros hayamos amado
a Dios, sino en que él nos amo a



nosotros, y envio a su Hijo en
propiciacion por nuestros pecados.
Amados, si Dios nos ha amado asi,
debemos también nosotros amarnos
unos a otros» (1 Jn 4,10-11). Lo
interesante es que la reciproca de «si
Dios nos ha amado asi», se convierte
en «debemos nosotros amarnos unos
a otros». Con otras palabras: el amor
recibido de Dios debe hacerse llegar
al préjimo.

Alma sacerdotal y mentalidad
laical

En una carta escrita a los fieles del
Opus Dei en enero de 1993, el beato
Alvaro del Portillo glosaba la
parabola del buen samaritano, con el
fin de ilustrar el modo concreto en
que “alma sacerdotal” y “mentalidad
laical” —dos expresiones con las que
san Josemaria definia la condicion
del fiel que desarrolla su vocacion en
medio del mundo- confluyen en la
actuacion ordinaria del cristiano.



El beato Alvaro invita a reconocer la
imagen de Cristo en el hombre
maltratado, y que sigue haciéndose
presente en todos los que sufren, con
quienes se identifica. Pero
precisamente por eso, observa, no
solo el que padece, sino también el
que se compadece de manera
operativa, es imagen de Cristo. En
efecto: meditando en la conducta del
samaritano, que «detuvo su viaje,
cambio sus planes, le dedico su
tiempo, empleo los medios a su
disposicién», el beato Alvaro insistia:
«también el samaritano es imagen de
Cristo, modelo de alma sacerdotal,
porque el dolor no es solo medio de
santificacion en quien lo padece, sino
en quien se compadece del que sufre
y se sacrifica por atenderle...» (1.93,
n. 19). Al subrayar que «el dolor no
es sO0lo medio de santificacion en
quien lo padece, sino en quien se
compadece», don Alvaro da a
entender que el protagonismo no
esta en el que se hace prdjimo del



que sufre, sino ante todo en el que
sufre. Es con éste con quien se
identifica Cristo en primera
instancia. Fl es quien marca la pauta,
el criterio, frente al cual los
personajes que pasan a su lado
adquiriran o no su condicion de
projimos, en ultima instancia,
actualizando su alma sacerdotal.

Una inflexion significativa

No reconoceriamos a Dios en el
projimo si no nos acercaramos a €l
en su sufrimiento, si no nos
dejaramos conmover por sus
necesidades, de forma que
modificaran nuestros planes. Esta
disposicion es parte esencial,
constitutiva, de la compasion que
exhibe el samaritano. Don Alvaro, al
igual que Juan Pablo II, no se limita a
destacar la necesidad de una actitud
compasiva, sino que subraya la
necesidad de que tal actitud vaya
acompafada de obras eficaces. En



este contexto, introduce una
inflexion significativa: «Después, una
vez que ha trasladado personalmente
el enfermo a la posada, ¢qué hace el
samaritano? Sacando dos denarios,
se los dio al mesonero y le dijo: cuida
de €], y 1o que gastes de mas te lo
daré a mi vuelta (Lc 10,25): prosigue
su camino, porque le incumben otros
deberes que no puede descuidar. No
es una disculpa, no es una evasion,
no haria bien si permaneciera mas
tiempo: seria sentimentalismo,
desatenderia otras obligaciones. La
misma caridad que le ha impulsado a
detenerse, le mueve a continuar su
vigje. Es Cristo quien nos ofrece el
ejemplo» (1.93, n. 19)

En este texto don Alvaro recuerda el
horizonte microscopico y
macroscopico de la caridad cuando,
por un lado, sefiala que «un cristiano
nunca puede cerrar los ojos ante la
indigencia del projimo, sea moral o
material», pues «precisamente, el



amor a Dios, en el que consiste
primariamente la caridad, dilata las
pupilas de nuestros ojos,
permitiéndonos reconocer a Cristo
en los que sufren, y enciende en
nuestros corazones el deseo de
volcarnos en obras de misericordia,
silenciosamente, sin aparato» (1.93, n.
19), llevando a «inculcar este afan en
quienes nos rodean, para que no se
conduzcan de modo egoista, de
espaldas al dolor, a la soledad o a la
miseria» (1.93, n. 19). Pero, por otro
lado, y con la misma energia, no deja
de invitar a reconocer la proyeccion
de la caridad en las relaciones
sociales, economicas, politicas, en las
que se desenvuelve de hecho nuestra
vida ordinaria: no solo en los
encuentros inesperados, donde las
necesidades del otro se nos
presentan de forma clamorosa, sino
en los encuentros cotidianos, que
componen el tejido acostumbrado de
la vida, debe hacerse abrirse paso la
caridad, debe —por emplear su



mismo lenguaje— ponerse en ejercicio
el alma sacerdotal: «El afan de
atender y remediar en lo posible las
necesidades materiales del projimo,
sin descuidar las demads obligaciones
propias de cada uno, como el buen
samaritano, es algo caracteristico de
la fusion entre alma sacerdotal y
mentalidad laical. Lo que Dios nos
pide, en primer término, es que
santifiquemos el trabajo profesional
y los deberes ordinarios. En medio
de esas actividades, permite que os
encontréis con la indigencia y el
dolor de otras personas; entonces,
sefial clara de que realizais vuestras
tareas con alma sacerdotal, es que no
pasais de largo, indiferentes; y sefial
no menos clara es que lo hacéis sin
abandonar los demads deberes que
tenéis que santificar» (1.93, n. 20).

Caridad desde el propio lugar en el
mundo



Haciéndose eco fiel del mensaje de
san Josemaria, quien habia acufiado
la expresion «mentalidad laical» para
referirse a la naturalidad con la que
cristianos corrientes, ciudadanos y
trabajadores entre sus iguales, con
quienes comparten un modo de ver
el mundo y unos mismos afanes,
infunden la luz de la fe y de la
caridad en esas realidades humanas,
el beato Alvaro insiste sobre el valor
santificador de las realidades
ordinarias: el espiritu cristiano no se
transparenta solo en los casos
extraordinarios, sino también en la
vida cotidiana.

«Dios quiere que permanezcais en
vuestro lugar. Desde ahi, podéis
realizar —estais realizando- una
labor colosal en beneficio de los
pobres e indigentes, de los que
padecen ignorancia, soledad y dolor
—en tantas ocasiones a causa de la
injusticia de los hombres—, porque al
buscar la santidad con todas vuestras



fuerzas, santificando el trabajo
profesional y las relaciones
familiares y sociales, contribuis a
informar la sociedad con el espiritu
cristiano» (I1.93, n. 20).

Con el fin de dejar claro que el
mensaje anterior no se dirige a unos
pocos, sino a todos, sea cual sea el
lugar que ocupe en el mundo,
puntualiza: «<No me refiero solo a
quienes ocupais puestos de relieve
en los ambientes econdmicos,
politicos y sociales; pienso en todas
las hijas y en todos los hijos de
nuestro Padre, que, al convertir en
oracion su trabajo y su jornada
entera —quiza tareas sin brillo, como
la labor y la vida de la Virgen y de
san José—, estais poniendo a Cristo en
la cima de las actividades humanas, y
Fl -no lo dudéis- atraera todas las
cosas hacia si, saciando vuestra
hambre y sed de justicia» (1.93, n. 20).



Es toda la teologia del valor
santificador del trabajo y la vida
ordinaria, que san Josemaria puso de
relieve remitiendo a los afios de vida
oculta de Jesus en Nazaret, la que se
pone en juego en esas palabras. El
hecho de que la adecuada
interpretacion del pasaje requiera
adoptar una perspectiva teoldgica no
debe impedirnos reconocer la
estructura ética que presupone, ya
destacada por la Doctrina Social de la
Iglesia cuando situa el trabajo
humano en el corazon de toda la
cuestion social. Pues, en ultimo
término, lo que la glosa de don
Alvaro a esta pardbola pone de
relieve es la dimension
intrinsecamente solidaria de todo
trabajo humano, y, en esa medida,
que la solidaridad expresada por el
buen samaritano no debe reservarse
exclusivamente para situaciones
extraordinarias, sino actualizarse en
el ejercicio cotidiano de la profesion.



El ejemplo del mesonero

Es este aspecto, precisamente, el que
queda singularmente resaltado en la
parte final de su comentario, que, no
por hacerse eco de la predicacion del
Fundador del Opus Dei deja de ser
original: «Meditemos también el final
de la parabola. Para ocuparse del
herido, el samaritano recurrio
también al mesonero. ;Cémo se
hubiera desenvuelto sin €1? Nuestro
Padre admiraba la figura de este
hombre —el duefio de la posada— que
paso inadvertido, hizo la mayor parte
del trabajo y actud profesionalmente.
Al contemplar su conducta,
entended, por una parte, que todos
podéis actuar como €1, en el ejercicio
de vuestro trabajo, porque cualquier
tarea profesional ofrece de un modo
mas o menos directo la ocasion de
ayudar a las personas necesitadas.
Ciertamente lo permite la tarea de un
médico, de un abogado, o de un
empresario que no cierra los ojos



ante las necesidades materiales que
la ley no le obliga a atender, porque
sabe que le obligan la justicia y el
amor; pero también la de un
oficinista, un trabajador manual o un
agricultor que encuentra el modo de
servir a los demas, quiza en medio de
grandes estrecheces personales. Sin
olvidar —insisto de nuevo- que el fiel
desempeifio del oficio profesional ya
es ejercicio de la caridad con las
personas y con la sociedad» (1.93, n.
21).

El mesonero, a quien el samaritano
le encomienda “cuidar” del hombre
malherido, realiza una tarea
profesional impregnada de caridad.
Con su actuacion, actualiza los
vinculos éticos de solidaridad a los
que nos convoca la vida social y los
eleva a una nueva dimension. Me
atrevo a decir que especialmente en
una sociedad en la que las
interdependencias son cada vez mas
manifiestas, advertir la intrinseca



dimension ética de los lazos
profesionales reviste particular
trascendencia. En este sentido,
cualquier trabajo, desempefiado
fielmente, y con los ojos atentos a las
necesidades de las personas
implicadas, puede y debe
considerarse un auténtico ejercicio
de solidaridad y caridad. Mds aun: la
ayuda eficaz que, segun veiamos,
caracteriza la auténtica compasion,
reclama con frecuencia una solucion
profesional, informada por el mismo
principio. Por eso mismo -sigue
diciendo don Alvaro- «la
preocupacion por los pobres 'y
enfermos... ha de impulsar a
promover o a participar en labores
asistenciales, con las que se trate de
remediar, de modo profesional, esas
necesidades humanas y muchas
otras» (I1.93, n. 21).

En efecto: la caridad no solo abre los
ojos a las necesidades ajenas, sino
que, como deciamos arriba, con



palabras de san Juan Pablo II, mueve
a remediarlas de manera eficaz, de
un modo que no pierda de vista el
bien de la persona. El beato Alvaro
expresa esto mismo sirviéndose del
par de conceptos acufiados por san
Josemaria: el alma sacerdotal, que
alienta en todo fiel cristiano que vive
en medio del mundo y en él
desempefia un trabajo profesional,
debe moverle a reconocer las
necesidades del projimo y contribuir
a su solucion con la mentalidad laical
y profesional que le es propia:
impulsando escuelas, colegios,
centros de formacion profesional,
hospitales, centros asistenciales,
centros de investigacion, etc.

Sobre esta misma idea incidio afios
mas tarde Juan Pablo II en su libro
Levantaos Vamos, para referirse al
modo en que los laicos realizan su
vocacion en el mundo: «Los laicos
pueden realizar su vocacion en el
mundo y alcanzar la santidad no



solamente comprometiéndose
activamente a favor de los pobres y
los necesitados, sino también
animando con espiritu cristiano la
sociedad mediante el cumplimiento
de sus deberes profesionales y con el
testimonio de una vida familiar
ejemplar. No pienso solo en los que
ocupan puestos de primer plano en
la vida de la sociedad, sino en todos
los que saben transformar en oracion
su vida cotidiana, poniendo a Cristo
en el centro de su actividad. Fl sera
quien atraiga a todos asi, saciando su
hambre y sed de justicia» (Mt 5,6). Y
afladia: «¢No es ésta la leccion que se
desprende del final de la parabola
del Buen Samaritano (Lc 10,34-35)?
Después de los primeros cuidados de
asistencia al herido, el buen
samaritano se dirige al posadero.
¢Qué hubiera podido hacer sin €1? De
hecho, el posadero, permaneciendo
en el anonimato, realizo la mayor
parte del trabajo. Todos pueden
actuar como €l cumpliendo sus



propias tareas con espiritu de
servicio. Toda ocupacion ofrece la
oportunidad, mas o menos directa,
de ayudar a quien lo necesita. (...) El
cumplimiento fiel de los propios
deberes profesionales es practicar ya
el amor por las personas y la
sociedad»[8].

Ana Marta Gonzalez

[1] Papa Francisco, enciclica Fratelli
Tutti, n. 56.

[2] Ana Marta Gonzalez, En torno al
Buen Samaritano. Lecturas del siglo
XX, 50, 3, pp. 533-559, Scripta
Theologica, 2018. https://doi.org/
10.15581/006.50.3.533-559

[3] Lc 15, 25.

[4] Lc 15, 26-29.


https://doi.org/10.15581/006.50.3.533-559
https://doi.org/10.15581/006.50.3.533-559

[5] Lc 10, 36.
[6] Lc 10, 37.

[7] Benedicto XVI, Deus caritas est, n.
14.

[8] San Juan Pablo II, Levantaos,
Vamos, pp. 107-108.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/en-torno-al-
buen-samaritano/ (31/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/en-torno-al-buen-samaritano/
https://opusdei.org/es-es/article/en-torno-al-buen-samaritano/
https://opusdei.org/es-es/article/en-torno-al-buen-samaritano/

	En torno al buen samaritano: La fraternidad universal en Fratelli Tutti

