
opusdei.org

"En el estudio
encontraremos a
Dios y
encontraremos a los
demás"

Mons. Javier Echevarría ha
inaugurado el Año Académico
en la Pontificia Universidad de
la Santa Cruz. Ofrecemos a
continuación el discurso
inaugural y una galería de
fotos.

06/10/2015



Discurso en el Acto de Apertura del
Año Académico 2015-2016

Mons. Javier Echevarría, Prelado del
Opus Dei y Gran Canciller de la 
Pontificia Universidad de la Santa
Cruz

Roma, 5 de octubre de 2015

El nuevo curso académico comienza
al mismo tiempo que la XIV
Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de Obispos sobre la familia,
que tiene lugar en el Vaticano. Junto
con nuestras oraciones por un
acontecimiento tan importante para
la vida de la Iglesia, queremos
ofrecer también el trabajo
universitario, que asume hoy para
nosotros un relieve especial con
motivo de esta inauguración.

¿Cómo ayudar mejor a la Iglesia en
este nuevo curso académico, si no es
con nuestro esfuerzo perseverante
en el trabajo académico? El estudio

https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/


no es una tarea pesada o una
formalidad académica que es
necesario cumplir lo más deprisa
posible para poder dedicarse a otras
cosas en la, así llamada, “vida real”.
Debemos apreciar el estudio y
acometerlo con gratitud, porque se
trata de una oportunidad que Dios
nos ofrece para conocerlo mejor y
amarlo más, a pesar del esfuerzo y el
cansancio que implica. Por encima
de todo, nos permite realizar
descubrimientos y progresos
también en nuestra vida espiritual.
¡Qué alegría encontrarnos al inicio
de una nueva etapa del camino en el
que sabemos que encontraremos al
Señor! Él está siempre dispuesto a
iluminarnos y ayudarnos, a
sostenernos, y nosotros queremos
estar siempre pendientes de su paso
para recibir la luz y perfeccionar así
nuestro conocimiento de la Verdad,
de la única Verdad, que viene de Él.
Sí, también nosotros queremos
“perseverar en las enseñanzas de los



Apóstoles” (Hch. 2, 42), no
únicamente para nuestro provecho
personal, sino para contribuir al
crecimiento de toda la sociedad.

En el estudio encontraremos a Dios y
encontraremos a los demás. Estos
años de estudio en Roma no nos
alejan de las preocupaciones
inmediatas y concretas de nuestro
mundo o de nuestros lugares de
origen. Es más, este periodo de
profundización intelectual nos anima
a entender mejor los retos que
plantea nuestro tiempo, tan expuesto
al peligro de la ignorancia, al
oscurecimiento de la verdad.
Precisamente es la ausencia de
verdad la pobreza más grave que
puede sufrir la Humanidad, de la
cual derivan tantos otros tipos de
pobreza. El estudio no nos aísla en
un mundo abstracto, lejano de la
Humanidad, no nos encierra en una
torre de marfil. ¡Al contrario! En
numerosas ocasiones, Benedicto XVI



ha subrayado que “la fe tiene un
contenido concreto. No es una
espiritualidad indeterminada, una
sensación indefinible para la
trascendencia. Dios ha actuado y
precisamente él ha hablado.
Realmente ha hecho algo y realmente
ha dicho algo. Ciertamente, la fe es,
en primer lugar, confiarse a Dios,
una relación viva con él. Pero el Dios
al cual nos confiamos tiene un rostro
y nos ha dado su Palabra”[1].

Necesitamos –ahora y siempre-
escuchar a la Palabra, comprender
su fecundidad, porque sólo ella es
capaz de alimentar verdaderamente
el mundo en el que vivimos. Esta
idea fue expresada por Papa
Francisco en su primera encíclica, a
propósito de la relación entre ciencia
y fe: “La luz de la fe, unida a la
verdad del amor, no es ajena al
mundo material, porque el amor se
vive siempre en cuerpo y alma; la luz
de la fe es una luz encarnada, que



procede de la vida luminosa de Jesús.
Ilumina incluso la materia, confía en
su ordenamiento, sabe que en ella se
abre un camino de armonía y de
comprensión cada vez más amplio
(...). Invitando a maravillarse ante el
misterio de la creación, la fe
ensancha los horizontes de la razón
para iluminar mejor el mundo que se
presenta a los estudios de la
ciencia”[2].

Si queremos “ensanchar los
horizontes” e iluminar
verdaderamente el mundo de hoy,
debemos comenzar por nosotros
mismos y aplicar la luz de Dios a
nuestra conducta, con conversiones
personales, pequeñas pero
constantes, que poco a poco
construyen en nosotros esa unidad
de vida que san Josemaría señalaba
como uno de los aspectos centrales
de la existencia cristiana. Para
conducirnos a Dios, el estudio tiene
que convertirse en “motivo para la



propia santificación y ocasión para
colaborar con Dios en la santificación
de los que nos rodean (...). Trabajar
así es oración. Estudiar así es
oración. Investigar así es oración. No
salimos nunca de lo mismo: todo es
oración, todo puede y debe llevarnos
a Dios, alimentar ese trato continuo
con El, de la mañana a la noche. Todo
trabajo honrado puede ser oración; y
todo trabajo, que es oración, es
apostolado. De este modo el alma se
enrecia en una unidad de vida
sencilla y fuerte”[3].

En este sentido, hay una expresión
que se repite en la reciente encíclica
de Papa Francisco y da una clave de
lectura muy útil para quien desea
avanzar siendo coherente con la fe:
“Todo está conectado”, repite el
Santo padre. Después, tras haber
señalado algunos errores del
antropocentrismo moderno, afirma:
“Si el ser humano no redescubre su
verdadero lugar, se entiende mal a sí



mismo y termina contradiciendo su
propia realidad”[4]

Repito: no estamos hablando de
cuestiones teóricas. La
responsabilidad que sentimos hacia
nuestro tiempo se debe reflejar en el
comportamiento cotidiano,
procurando asumir –como señala el
Santo Padre- un estilo de vida que
consiste en “asumir el deber de
cuidar la creación con pequeñas
acciones cotidianas (...). No hay que
pensar que esos esfuerzos no van a
cambiar el mundo. Esas acciones
derraman un bien en la sociedad que
siempre produce frutos más allá de
lo que se pueda constatar, porque
provocan en el seno de esta tierra un
bien que siempre tiende a difundirse,
a veces invisiblemente”[5].

Todo está conectado: nuestra
perseverancia en el estudio y en el
trabajo, nuestra lucha ascética,
nuestra preocupación por otros



estudiantes o por los profesores,
nuestro cuidado de la creación y,
deseo añadir, nuestro respeto por el
trabajo de los demás, especialmente
por el trabajo escondido de aquellas
personas que, en oficinas técnicas o
en la secretaría, contribuyen a hacer
las jornadas más sencillas y amables.

Responsabilidad hacia todo y hacia
todos: ni el estudio ni la investigación
académica nos aíslan de los demás:
¡al contrario! Para que exista
verdadera universidad debe haber
diálogo constante con los demás,
debemos abrirnos a otras disciplinas,
ayudarnos recíprocamente para
buscar la única Verdad y, también,
escuchar a aquellos que piensan de
modo diferente porque provienen de
culturas diversas.

Antes de acabar, querría detenerme
en un acontecimiento importante, en
el cual estamos todos implicados, no
únicamente por el hecho de vivir en



Roma, sino en cuanto estudiantes o
profesores: me refiero al Año Jubilar
de la Misericordia. Ningún periodo
de la vida carece de tensiones o
incomprensiones, y la comunidad
universitaria no es un lugar inmune
a las dificultades. El mundo
académico tiene sus propias
exigencias, que derivan de la alta
meta que deseamos alcanzar:
conocer la verdad que viene de la
Palabra de Dios, vivir de acuerdo con
esta Palabra, y transmitirla a los
demás. Dios mismo, precisamente
porque nos ama, es exigente con sus
hijos: exigente y misericordioso.
Verdad y Misericordia se identifican
en él.

Benedicto XVI se hizo esta pregunta:
“La verdad, al menos como viene
presentada por la fe de la Iglesia, ¿no
es algo demasiado difícil y fuera del
alcance del hombre? (...). Sí –
reconocía- el camino alto y duro que
conduce a la verdad y al bien no es



cómodo. La verdad desafía al
hombre”[6]. Este desafío puede
inspirarnos miedo, como inspira
miedo a tantos hombres de nuestro
tiempo que prefieren huir de las
exigencias de la verdad y
conformarse con la comodidad del
propio yo. Convenzámonos de que
Dios no nos abandona nunca, no nos
deja solos ante una verdad
desencarnada y fría, que se
convertiría al final en un yugo
insoportable para el hombre. En
Jesucristo, “el Logos, la Verdad en
persona, es al mismo tiempo también
la reconciliación, el perdón que
transforma más allá de todas
nuestras capacidades e
incapacidades personales”: el amor.
De es forma, con nuestro Señor, “el
yugo de la verdad es ligero (cfr. Mt.
11,30”[7].

El Año de la Misericordia nos hará
comprender, una vez más, que “todo
está conectado”: la Verdad y la



Misericordia son Amor. Nuestro
estudio nos hará conocer las
exigencias de la verdad, nos hará ver
la necesidad de permanecer fieles en
nuestro trabajo, en las cosas
pequeñas de cada día, en nuestra
relación con los demás.

Mientras acompañamos con espíritu
de oración al Sínodo ordinario sobre
la Familia, encomendamos a la
Virgen, Reina del Rosario, nuestras
intenciones y el nuevo año
académico 2015-2016 que declaro
inaugurado.

[1] Benedicto XVI, Homilía, 5 de
febrero de 2011.

[2] Francisco, Enc. Lumen Fidei, 29
de junio de 2013, n. 34.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 10.



[4] Francisco, Enc. Laudato Si’, n.
115.

[5] Francisco, Ibid, n. 211-212

[6] Joseph Ratzinger, L’elogio della
coscienza: la verità interroga il
cuore, Siena, Cantagalli, 2009, p. 30.

[7] Ibid, 32.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/en-el-estudio-
encontraremos-a-dios-y-encontraremos-

a-los-demas/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/en-el-estudio-encontraremos-a-dios-y-encontraremos-a-los-demas/
https://opusdei.org/es-es/article/en-el-estudio-encontraremos-a-dios-y-encontraremos-a-los-demas/
https://opusdei.org/es-es/article/en-el-estudio-encontraremos-a-dios-y-encontraremos-a-los-demas/
https://opusdei.org/es-es/article/en-el-estudio-encontraremos-a-dios-y-encontraremos-a-los-demas/

	"En el estudio encontraremos a Dios y encontraremos a los demás"

