
opusdei.org

EL TRABAJO, UN
TEMA RECUPERADO
POR LA TEOLOGIA
ESPIRITUAL

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

25/11/2011

El carácter secular es propio y
peculiar de los laicos... A los fieles
corrientes pertenece por propia



vocación buscar el reino de Dios
tratando y ordenando según el
querer de Dios los asuntos
temporales. Viven en el mundo, es
decir, en todas y cada una de las
actividades de la vida familiar y
social con las que su existencia forma
un único tejido“(1). Con estas
palabras, la Constitución Lumen
gentium perfila, en su capítulo
cuarto, las notas distintivas del
laicado como elemento integrante
del pueblo de Dios.

Superaba así el Concilio Vaticano II
una descripción puramente negativa
de la condición propia de los laicos
(los que no son ni clérigos ni
religiosos), para dar paso a una
descripción positiva en la que se
subrayan, de una parte, la
pertenencia al pueblo de Dios y la
incorporación a Cristo, y, de otra, la
realización de una misión en el
mundo, en el núcleo mismo de las
estructuras temporales (2).



El esfuerzo de penetración teológica
en la comprensión y descripción del
laicado, que supuso la elaboración de
la Constitución Lumen gentium y que
se refleja a lo largo de todo el
capítulo cuarto de esa Constitución,
encuentra su lógica prolongación en
el capítulo quinto: la llamada
universal a la santidad. „Todos los
fieles -proclama el Concilio-,
cualquiera que sea el estado o
régimen de su vida, están llamados a
la plenitud de la vida cristiana y a la
perfección de la caridad... Todos los
fieles, en cualquier condición de
vida, de oficio o de circunstancia, y
precisamente por medio de todo eso,
se pueden santificar cada día más,
siempre que todo sea recibido con fe
de la mano del Padre celestial;
siempre que se coopere con la
voluntad divina al manifestar a
todos, incluso en un servicio
temporal, la caridad con que Cristo
amó al mundo“(3).



Una frase resulta especialmente
significativa dentro del párrafo que
se acaba de citar: el inciso donde se
aclara que no solo se puede aspirar a
la santidad desde cualquier estado de
vida, sino que debe aspirarse
„precisamente por medio de ese
estado de vida“. Poco antes, y
aludiendo a quienes se dedican al
trabajo manual, los Padres
conciliares habían escrito: „los que
viven entregados al trabajo, con
frecuencia duro, conviene que a
través de esa misma tarea humana
busquen su perfección“(4). La
conexión entre esas afirmaciones de
la Constitución Lumen gentium es
clara: si los seglares, por vocación
divina, deben estar en las estructuras
temporales, ha de ser ahí donde
encuentren los medios para su
santificación. El trabajo, la tarea
humana, se presenta así como algo
que se injerta hondamente en el
terreno de lo sobrenatural(5).



Esta formulación de la Lumen
gentium encuentra su aplicación y
complemento en otros documentos
conciliares, en los que se nos ofrecen
los elementos centrales para una
reflexión sobre el valor santificador
del trabajo:

a) De una parte, en efecto, esos
documentos recogen y glosan
aquellos aspectos del dogma
cristiano que fundamentan la
dignidad del trabajo humano. Quizá
ninguna frase más gráfica en este
sentido que el siguiente párrafo de la
Constitución Gaudium et spes : „Una
cosa es cierta para los creyentes: que
el trabajo humano, individual o
colectivo, es decir el conjunto ingente
de los esfuerzos realizados por el
hombre a lo largo de los siglos para
lograr mejores condiciones de vida,
considerado en sí mismo, responde a
la voluntad de Dios... Esta enseñanza
vale igualmente para los quehaceres
más ordinarios. Porque los hombres



y mujeres que, mientras procuran el
sustento para si y su familia, realizan
su trabajo de forma que resulte
provechoso y en servicio de la
sociedad, con razón pueden pensar
que con su trabajo desarrollan la
obra del Creador, sirven al bien de
sus hermanos y contribuyen de
modo personal a que se cumplan los
designios de Dios en la historia“(6).
En suma, la actividad humana, el
trabajo, forma parte del orden
querido por Dios, que no es un orden
estático, sino dinámico; un orden,
pues, que refleja la perfección de
Dios no solo por el mero hecho de
ser, es decir, por su simple estar
hecho, sino por su obrar (7).

b) De otra, esos mismos documentos
prolongan esas perspectivas
dogmáticas y cósmicas, que se
acaban de señalar, para, ya a un
nivel más inmediatamente
antropológico, poner de manifiesto la
importancia del trabajo para la



perfección del hombre, también para
su perfección sobrenatural. El
documento del Vaticano II donde este
aspecto se encuentra más
desarrollado es el Decreto 
Apostolicam actuositatem , en los
párrafos destinados a perfilar
algunos de los rasgos generales de la
vida espiritual de los seglares: „Los
laicos deben servirse de estos
auxilios (las diversas prácticas
espirituales y la liturgia), de tal modo
que, al cumplir como es debido las
funciones propias del mundo en las
circunstancias ordinarias de la vida,
no separen la unión con Dios de su
vida personal, sino que crezcan en
esa unión realizando su trabajo
según la voluntad de Dios... La vida
espiritual de los laicos debe tomar su
nota peculiar a partir del estado de
matrimonio y familia, de celibato o
viudedad, de la situación de
enfermedad, de la actividad
profesional y social. No dejen, pues,
de cultivar con asiduidad las



cualidades y dotes que, adecuadas a
esas situaciones, les han sido dadas, y
hagan uso de los dones recibidos en
propiedad del Espíritu Santo“(8).

El magisterio pontificio de los años
transcurridos desde la celebración
del Concilio Vaticano II ha reiterado
y prolongado esas enseñanzas (9). No
es necesario proceder ahora a
documentar ese hecho; nos
limitaremos, pues, simplemente a
algunas citas significativas de los dos
pontífices que, junto con el breve
pontificado de Juan Pablo I, cubren el
lapso de tiempo que va desde la
década de los sesenta hasta nuestros
días, Pablo VI y Juan Pablo II.

En palabras breves e incisivas, Pablo
VI en la Encíclica Populorum
progressio -publicada, como se
recordara, poco mas de un año
después de la terminación del
Vaticano II- ponía en relación trabajo
y obra creadora: „Dios, habiendo



adornado al hombre con el intelecto,
el pensamiento y los sentidos, le ha
dado los instrumentos necesarios
para que, la obra que Él había
incoado, en cierto modo la
completara y perfeccionara“ (10). Y,
en otro momento, desde una
perspectiva no ya dogmática sino
espiritual, comentaba: „no solo hay
que convertir la profesión en algo
bueno, no solo se la debe santificar,
sino que la misma profesión ha de
ser considerada como santificante,
como algo que perfecciona. No es
necesario salirse del propio camino
para mejorar, para ser digno del
Evangelio y de Cristo. Basta quedarse
allí, permanecer allí. Es decir: basta
dedicar a los propios deberes esa
atencion y fidelidad que convierten
al hombre en una persona buena,
honesta, justa, ejemplar“(11).

Juan Pablo II ha desarrollado esas
perspectivas, tanto las dogmáticas
como las espirituales, en diversos



momentos, y especialmente en uno
de los documentos más
emblemáticos de su pontificado, la
Encíclica Laborem exercens . La
densidad del documento -el más
amplio de los dedicados al trabajo
por el magisterio eclesiástico- nos
exime de un comentario detenido.
Limitémonos a recordar que toda la
Encíclica quiere ser como una glosa
del „evangelio“, es decir, de la buena
nueva sobre el trabajo que implica la
fe cristiana, en referencia a dos ejes
fundamentales: la narración del 
Génesis sobre la creación del hombre
como ser llamado a dominar la tierra
y el testimonio de Jesucristo y la
realidad concreta de su trabajo en
Nazaret. De ahí la intensidad de
muchas de sus frases sintéticas, de
entre las que reproducimos una: „Si
la Iglesia considera como deber suyo
pronunciarse sobre el trabajo desde
el punto de vista de su valor humano
y del orden moral en el cual se
encuadra (...), contemporáneamente



ve como un deber suyo particular la
formación de una espiritualidad del
trabajo, que ayude a todos los
hombres a acercarse a través de él a
Dios, Creador y Redentor“ (12).

El alcance doctrinal y la
trascendencia histórica de
afirmaciones como las que acabamos
de citar se advertirá más claramente
si recordamos que, apenas unos años
antes, un lenguaje semejante hubiera
resultado inconcebible: la teología
espiritual ignoraba, en efecto, el
tema del trabajo o, si lo mencionaba,
era solo marginal o tangencialmente.
Baste remitir a tres de los más
conocidos manuales de teología
espiritual de la época a la que
aludimos. Tanquerey, en su 
Compendio de Teología Ascética y
Mística (primera edición, 1923),
apenas dedica tres páginas al tema
de la santificación del trabajo, y eso
dentro del capítulo titulado
„Santificación de la vida de relación“.



En Las tres edades de la vida interior ,
de Garrigou-Lagrange (primera
edición, 1938), o en la Theologia
spiritualis del profesor de la
Gregoriana J. de Guibert (primera
edición, 1937), del trabajo ni siquiera
se habla; la misma suerte corre el
tema de los deberes de estado. Los
ejemplos podrían multiplicarse.

¿Cómo puede haberse producido ese
olvido?, ¿qué factores lo explican?
Aunque volveremos sobre algunos
aspectos de este problema en páginas
posteriores, podemos ya ahora
apuntar un esbozo de respuesta,
aludiendo a tres factores, entre otros
que podrían mencionarse.

Ese olvido parece vinculado, en
primer lugar, al influjo ejercido
sobre la teología espiritual por
planteamientos surgidos a partir de
la experiencia monástico-religiosa.
Expliquémonos bien. Todas las
espiritualidades que a lo largo de los



siglos han ido floreciendo en la
Iglesia, se justifican por si mismas en
la medida de su fidelidad al
Evangelio, de la que es garantía la
aprobación de la Jerarquía
eclesiástica. Los fallos o carencias
son imputables, más bien, a la
reflexión teológica posterior, que, en
más de una ocasión, puede haber
pecado de unilateralidad, al no
abordar el problema en su conjunto,
por encerrarse en perspectivas
parciales. Fue eso lo que, en nuestro
caso concreto, condujo, durante
bastante tiempo, a considerar la
espiritualidad cristiana solo -o al
menos preponderantemente- desde
el prisma del apartamiento del
mundo y no también desde la óptica
propia de quien está inserto en él,
olvidando o dejando de lado, en la
práctica, los valores propios de la
experiencia laical y, por tanto, el
trabajo en cuanto actividad u
ocupación secular (13).



La experiencia monástica -sea en
general, sea especialmente en la
tradición benedictina- implicaba,
ciertamente, una valoración de la
actividad manual. Y en los siglos
medievales, el desarrollo de las
corporaciones y de la sociedad en
general apuntó en más de un
momento a una valoración del
trabajo profesional, que, en la época
del Renacimiento y del humanismo,
se amplió, incluso desde una
perspectiva más formalmente
especulativa. La ruptura del universo
cristiano que se produjo a raíz de la
reforma protestante, y la crispación
de posturas en que esa ruptura
desembocó, trajo consigo -y este es el
segundo de los factores a los que
deseábamos aludir- una paralización
de esos gérmenes. La teología
postridentina y barroca, que supo
advertir y valorar otras realidades
temporales, ignoró en cambio el
trabajo e incluso, en más de un
momento, se dejó condicionar por un



aristocratismo que lo excluía o lo
minusvaloraba.

Todo ello se vio agravado -tercer
factor- por la fractura que, como
consecuencia de un complejo
proceso histórico, se produjo, a partir
del siglo XVIII, entre mundo civil y
mundo eclesiástico, entre filosofía y
teología, entre vivir humano y
espiritualidad cristiana. En la génesis
y desarrollo de ese proceso
influyeron realidades y
planteamientos muy diversos, tanto
positivos, como neutros o
ambivalentes e incluso negativos. Sin
entrar ahora en mayores precisiones
(14), digamos solo, y de forma muy
esquemática, que ese proceso
desembocó en fractura como
consecuencia de la presencia y la
acción de ideologías, de cuño deísta o
ateo, que conciben la vida humana
como una realidad cerrada en sí
misma, relegando, por tanto, la
religión, y todo lo relacionado con



ella, al orden de lo insignificante o,
incluso, de lo perjudicial.

La realidad fue que, de hecho, se
llegó no solo -lo que resulta de por sí
suficientemente grave- a actitudes
que se limitaban a yuxtaponer entre
vida de trabajo y vida cristiana, sino,
peor aún, a planteamientos que
presuponian que entre ambas
dimensiones reina una verdadera
oposición, como lo denunciaba Pablo
VI, en un artículo publicado en 1960,
cuando era todavía el Cardenal
Montini: „Religión y trabajo. Existe
hoy algo que no solo distingue, sino
que separa estas dos expresiones de
la vida humana: a veces se ignoran,
en ocasiones se miran con suspicacia,
otras se oponen mutuamente. Con
frecuencia conviven sin ayudarse,
sin fundirse en una espiritualidad
homogénea, sin entrecruzarse en
una equilibrada armonía. Cuando
son impulsadas a un acercamiento,
lo hacen con temor. Si se les obliga a



estar juntas, una obstaculiza la
segunda; y la segunda profana a la
primera. Se diría que no están
hechas para ir de acuerdo. Se diría,
incluso, que la oposición surgida en
la mentalidad trabajadora contra la
religión supone algo profundo,
irreductible“ (15).

Ningún desarrollo, ninguna
realización le son dados al hombre
de una vez para todas, puesto que la
historia implica el actualizarse
incesante de nuestra libertad, pero el
reconocimiento de la posibilidad de
una síntesis armónica entre trabajo y
espiritualidad es ya una adquisición
a nivel de la conciencia cristiana,
como testimonian los textos del
Concilio Vaticano II antes citados,
encuadrados como están en ese
esfuerzo de la Iglesia por „dar una
más plena definición de sí
misma“(16). Podemos hablar así de
una nueva situación teológica, de
una recuperación por parte de la



teología y, concretamente, por parte
de la teología espiritual del valor
específicamente cristiano y teologal
del trabajo.

Si antes nos interrogábamos acerca
de las causas que pueden explicar el
olvido del tema del trabajo por parte
de la teología espiritual que nos ha
precedido, podemos ahora
preguntarnos: ¿qué hechos concretos
han provocado esa recuperación?,
¿qué factores han motivado esa
mayor profundización en el mensaje
de Cristo que ha llevado a reconocer
el valor santificador del trabajo?

Todo intento de explicación o
reconstrucción histórica es empresa
arriesgada ya que los elementos en
juego son múltiples y variados y
resulta difícil reducirlos de algún
modo a unidad. Esa dificultad
aumenta si se trata de explicar
procesos de vida cristiana en los que
-así lo reconoce todo pensador



creyente- está presente, aunque sea
de modo imperceptible, la acción de
Dios. „El Espíritu Santo es quien da
su espiritualidad al nuevo pueblo de
Dios“, escribe Schmaus en su tratado
sobre la Iglesia (17). El Espíritu Santo
es quien anima y hace crecer el
Cuerpo de Cristo, que es la Iglesia; los
grandes cambios, los grandes
movimientos no se producen en la
Iglesia por el mero juego de fuerzas
naturales, ni tan siquiera por el
simple esfuerzo humano en meditar
sobre la palabra de Dios, sino que es
la acción soberana del Espíritu la que
mueve los hilos de una trama que va
encaminando a la Iglesia hacia esa
medida de la plenitud de Cristo en la
que tiene su meta.

La toma de conciencia a la que nos
hemos referido presupone esa
realidad, constituye uno de esos
pasos por los que la Iglesia,
asumiendo todos y cada uno de los
momentos de su pasado, los integra



en un deseo de mayor fidelidad a
Cristo y a la palabra que Él nos ha
transmitido, manifestando así, con su
propio vivir, la presencia viva del
Espíritu. Porque -digámoslo con
palabras del Beato Josemaría
Escrivá- „la Iglesia, que es un
organismo vivo, demuestra su
vitalidad con el movimiento
inmanente que la anima. Este
movimiento es, muchas veces, algo
más que una mera adaptación al
ambiente: es una intromisión en él,
con ánimo positivo y señorial. La
Iglesia, conducida por el Espíritu
Santo, no transita por este mundo
como a través de una carrera de
obstáculos, para ver cómo puede
esquivarlos o para seguir los
meandros abiertos según la línea de
menor resistencia, sino que, por el
contrario, camina sobre la tierra con
paso firme y seguro, abriendo Ella
camino“ (18).



No es, pues, mediante una
investigación puramente erudita, y
menos aún, con una consideración
meramente conceptual como
conseguiremos explicarnos la
historia de la Iglesia. Es necesario
saber mirar con ojos penetrantes,
con ojos de fe, esa historia, estando
atentos tanto a los grandes
acontecimientos como al
desenvolverse concreto del existir.
Newman ha mostrado ya
suficientemente la importancia de la
práctica, de la experiencia, de la vida,
en el desarrollo de la doctrina
católica (19). Y si esto es verdad en
todos los terrenos, lo es de modo muy
especial en el terreno de la doctrina
espiritual. Toda pretensión de
ofrecer una explicación acabada
pecaría, por eso, inevitablemente, de
unilateral.

Pero una vez dicho todo eso, y
teniéndolo presente, nada impide
que, sin pretensiones de



exhaustividad, apuntemos algunos
de los acontecimientos y realidades
que han estado en juego en el
proceso de toma de conciencia sobre
el valor cristiano y, más
concretamente, santificador del
trabajo. Recordemos, por ejemplo,
los movimientos culturales y sociales
de inspiración cristiana surgidos
como respuesta ante los problemas
planteados por la revolución
industrial y por la descristianización
de amplias masas de población, ya
que condujeron, aunque en
ocasiones por vía indirecta, a
interrogarse sobre la vida espiritual
como fundamento de la acción.
Evoquemos también a los estudios
teológicos, bíblicos y patrísticos,
nacidos, en más de una ocasión,
como apoyo o contribución a
experiencias apostólicas o pastorales.
Mencionemos además, aunque su
perspectiva sea diversa, diversos
intentos de reflexión filosófica, de
inspiración cristiana, en diálogo



crítico con las filosofías del trabajo
surgidas a partir de los inicios de la
revolución industrial.

Y finalmente, aunque en más de un
caso entrecruzándose con todo lo
anterior, las realidades e iniciativas
espirituales, fruto de esa acción por
la que el Espíritu Santo, que sopla
donde quiere y como quiere (20),
continúa haciendo resonar a lo largo
de la historia, con acentos a la vez
perennes y nuevos, la palabra de
Cristo.

En esta última línea se sitúan el
acontecimiento y la realidad en la
que vamos a centrar la atención en
este libro: el nacimiento del Opus Dei
en 1928 y su posterior desarrollo y
difusión, y, más concretamente, su
espíritu. El mensaje proclamado y la
labor realizada por su Fundador, el
Beato Josemaría Escrivá, han sido, en
efecto, uno de los caminos elegidos
por el Espíritu Santo para promover



la renovación de la vida cristiana en
y a través de las tareas seculares e
impulsar el reconocimiento tanto
intelectual como vital del valor
santificador del trabajar humano.

Juan Pablo II quiso dejar constancia
de ello en la homilía que pronunció
el 17 de mayo de 1992, con ocasión
de la Beatificación del Fundador del
Opus Dei. „Con sobrenatural
intuición -fueron sus palabras-, el
Beato Josemaría predicó
incansablemente la llamada
universal a la santidad y al
apostolado. Cristo convoca a todos a
santificarse en la realidad de la vida
cotidiana; por ello, el trabajo es
también medio de santificación
personal y de apostolado cuando se
vive en unión con Jesucristo, pues el
Hijo de Dios, al encarnarse, se ha
unido en cierto modo a toda la
realidad del hombre y a toda la
creación“. En una sociedad en la que
la fuerza técnica y la riqueza



material corren el riesgo de
convertirse en un ídolo, „el nuevo
Beato -continuó diciendo- nos
recuerda que estas mismas
realidades, criaturas de Dios y del
ingenio humano, si se usan
rectamente para gloria del Creador y
al servicio de los hermanos, pueden
ser camino para el encuentro de los
hombres con Cristo. „Todas las cosas
de la tierra -enseñaba-, también las
actividades terrenas y temporales de
los hombres, han de ser llevadas a
Dios“(21).

Toda beatificación constituye un
reconocimiento de la santidad de
vida de la persona a la que se refiere.
Las palabras pronunciadas por Juan
Pablo II indican que, en el caso de
Josemaría Escrivá, ese acto eclesial y
litúrgico implicaba, a la vez, el
reconocimiento de la trascendencia
histórica y pastoral de un mensaje.
Mejor dicho, la confirmación de esa
trascendencia, puesto que, en



realidad, había sido ya amplia y
reiteradamente reconocida en años
anteriores, en especial desde que, en
las décadas de 1940 y 1950, el Opus
Dei recibiera las oportunas
aprobaciones pontificias. Las
declaraciones públicas en ese sentido
fueron particularmente numerosas
en la segunda parte de la década de
1970, a raíz del fallecimiento de
Beato Josemaría, acaecido en junio
de 1975. De entre los diversos
testimonios de ese período, resultará
útil citar dos, especialmente
significativos desde una perspectiva
espiritual.

El primero proviene de un artículo
que el Cardenal Albino Luciani, poco
después Juan Pablo I, publicó el 25 de
junio de 1978 y en el que, bajo el
título „Buscando a Dios en el trabajo
cotidiano“, glosaba algunos rasgos de
la espiritualidad del Opus Dei,
acudiendo, para mostrar su
relevancia histórica, a la



comparación con uno de los grandes
santos de la época moderna: San
Francisco de Sales, bien conocido por
su preocupación por promover la
vida espiritual de los cristianos
corrientes, entregados a las tareas
seculares. „Escrivá de Balaguer -
escribía el entonces Patriarca de
Venecia- supera en muchos aspectos
a Francisco de Sales. Este también
propugna la santidad para todos,
pero parece enseñar solamente una
espiritualidad de los laicos, mientras
Escrivá quiere una espiritualidad
laical. Es decir, Francisco sugiere casi
siempre a los laicos los mismos
medios practicados por los religiosos
con las adaptaciones oportunas.
Escrivá es más radical: habla de
materializar -en buen sentido- la
santificación. Para él, es el mismo
trabajo material lo que debe
transformarse en oración y
santidad“ (22).



El segundo está tomado de un texto,
aparecido un mes después del
fallecimiento del Beato Josemaría,
que tiene por autor al Cardenal
Sebastiano Baggio, en aquel
momento Prefecto de la
Congregación para los Obispos, y
conocedor del Fundador del Opus
Dei desde el año mismo en que este
fijó su residencia en Roma, es decir,
desde 1946. „Es evidente -escribe-
que la vida, la obra y el mensaje del
Fundador del Opus Dei constituyen
en la historia de la espiritualidad
cristiana un viraje, o, más
exactamente, un capítulo nuevo y
original, si consideramos esa historia
-y así debe ser- como un camino
rectilíneo bajo la guía del Espíritu
Santo“. A lo largo de la historia de la
Iglesia -comenta-, no han faltado
predicadores o directores de almas
que han invitado a todos los
hombres, cualquiera que fuera su
situación en la vida, a seguir a fondo
el camino de Cristo, pero -añade- „lo



que continúa siendo revolucionario
en el mensaje espiritual de Mons.
Escrivá de Balaguer es la manera
práctica de orientar hacia la santidad
cristiana a hombres y mujeres de
toda condición, en una palabra: al
hombre de la calle (...)“. Ese modo de
concretar, en la práctica, el mensaje
al que acabamos de referirnos se
basa -continúa- „en tres novedades
características de la espiritualidad
del Opus Dei: 1) los seglares no deben
abandonar ni despreciar el mundo,
sino quedarse dentro, amando y
compartiendo la vida de sus
conciudadanos; 2) quedándose en el
mundo, deben saber descubrir el
valor sobrenatural de todas las
normales circunstancias de su vida,
incluidas las más prosaicas y
materiales; 3) en consecuencia, el
trabajo cotidiano -es decir, el que
ocupa la mayor parte del tiempo y
caracteriza la personalidad de la
mayoría de las personas- es lo
primero que han de santificar y el



primer instrumento de su
apostolado“ (23).

Con relativa frecuencia en
testimonios como los mencionados, o
en otros de la misma época, al glosar
la figura del Beato Josemaría y de su
mensaje, se hace alusión a la
importancia de su contribución al
proceso de renovación eclesial que
había terminado por confluir en el
Concilio Vaticano II y, especialmente,
en su proclamación de la llamada a
la santidad y al apostolado en y a
través de las ocupaciones seculares
(24). En el momento del fallecimiento
del Beato Josemaría Escrivá habían
transcurrido solo diez años desde la
conclusión del Concilio, y era lógico
que acudiera espontáneamente a la
memoria el recuerdo del gran
acontecimiento conciliar para situar
con relación a él hechos,
acontecimientos y doctrinas. Ahora,
casi treinta años después y en el
momento del tránsito del segundo al



tercer milenio de la era cristiana, el
horizonte se ha hecho más complejo,
aunque el Concilio sigue siendo un
punto decisivo de referencia (25).

En todo caso, nuestra intención no es
tanto buscar antecedentes de
acontecimientos concretos, cuanto
situarnos ante un gran ideal, la
santificación del trabajo humano,
considerando la luz y el impulso que,
a ese efecto, implica el mensaje
proclamado por el Fundador del
Opus Dei. Vamos, pues, a lo largo de
este ensayo, a exponer algunos de los
rasgos fundamentales de ese espíritu,
considerándolo, primero, en
términos generales -lo que implicará
aportar algunos datos que ayuden a
situarlo en el contexto de la historia
de la espiritualidad cristiana (26)- y
analizándolo, después, de forma más
detallada.

Notas



1 CONC. VATICANO II, Const. Lumen
gentium, n. 31.

2 Sobre la comprensión del laico o
cristiano corriente que implican los
textos del Concilio Vaticano lI, los
desarrollos espirituales y los estudios
que confluyeron en las declaraciones
conciliares, así como los debates
posteriores y la reafirmación y
profundización en la doctrina del
Vaticano II realizadas por la
Asamblea del Sínodo de Obispos
celebrado en 1987 y la sucesiva
Exhortación apostólica Christifideles
laici, puede encontrarse información
ybibliografía en nuestro estudio La
discusión teológica sobre la noción
delaico, en „Scripta Theologica” 22
(1990) 771-789 (recogido después en
J. L.ILLANES, Laicado y sacerdocio,
Pamplona 2000).

3 CONC. VATICANO II, Const. Lumen
gentium, nn. 40 y 41.

4 Ibid., n. 41.



5 Para un desarrollo de esa idea, ver
nuestro estudio La llamada universal
a la santidad, en„Nuestro Tiempo“
162 (1967) 611-630, donde el tema es
analizado teniendo a la vista
precisamente textos tanto del
Concilio Vaticano II como del
Fundador del Opus Dei (recogido
luego en J. L. ILLANES, Mundo y
santidad, Madrid 1984, pp. 65-96).

6 CONC. VATICANO II, Const.
Gaudium et spes, n.34.

7 Cfr. SANTO TOMÁS DE AQUlNO,
Summa Theologiae, 1, q. 103, a.6.

8 CONC. VATICANO II, Decr.
Apostolicam actuositatem, n. 4.

9 Para un análisis más detenido de la
enseñanza del Vaticano II, ver R. M.
NUBIOLA, Trabajo y redención en la
„Gaudium et spes“, Terrassa
(Barcelona) 1993, y H. FITTE, Lavoro
umano e redenzione. Riflessione
teologica dalla „Gaudium et spes“ a la



„Laborem exercens“, Roma 1996, en
ambos casos con buena bibliografía

10 PABLO VI, Enc. Populorum
progressio, n. 27; ver también el n. 28
donde recuerda a la vez el carácter
ambivalente que, como toda realidad
temporal, intrahistórica, tiene el
trabajo. La Populorum progressio fue
promulgada el 26-III-1967.

11 ÍDEM, Discurso a la Asociación de
Juristas Católicos, 15-XII-1963 (en
Insegnamenti di Paolo VI, Tipografía
Políglota Vaticana, I, 1963, p. 609).
Como puede advertirse, el pasaje que
citamos no es posterior sino
contemporáneo del Vaticano II;
textos posteriores del mismo
pontífice, en H. FITTE, Lavoro umano
e redenzione, cit., pp. 244-249.

12 JUAN PABLO II, Enc. Laborem
exercens, n. 24. Sobre esta Encíclica,
junto a nuestro ensayo Trabajo,
historia y persona. Elementos para
una teología del trabajo en



la„Laborem exercens“, en „Scripta
Theologica“ 15 (1983) 205-231
(recogido en J.L. ILLANES, Ante Dios
y en el mundo. Apuntes para una
teología del trabajo, Pamplona 1997,
pp. 143-178), pueden consultarse,
entre otros estudios, AA. VV.,
Estudios sobre la „Laborem
exercens“, Madrid 1987; E. COLOM Y
F. WURMSER, El trabajo en JUAN
PABLO II, Madrid 1995; H. FITTE,
Lavoro humano e redenzione, cit.,
pp. 251-273, con amplia bibliografía.

13 Durante largo tiempo, afirmaba
Henri Sanson, „el aspecto ascético del
trabajo ha ocultado su significación
humana“ (Spiritualité de la vie
active, Le Puy 1957, p. 212; ver
también páginas 9-11). Jacques
Maritain (Le paysan de la Garonne,
París 1966,pp. 73-79; versión
castellana: El campesino del Garona,
Bilbao 1967, pp. 80-85 )expresaba un
juicio análogo afirmando que, por
una errada interpretación del dicho



de algunos grandes místicos -alude a
la expresión „desprecio del mundo”-
la teología espiritual ha estado
afectada, en ocasiones de forma
patente, otras larvada, por un
maniqueísmo práctico que hacía
imposible una apreciación positiva
de las realidades seculares, y, por
tanto, del trabajo profesional que el
cristiano realiza en medio del mundo
y sabiéndose parte del mundo.

14 De ese proceso, y más
concretamente de la distinción entre
secularización, secularidad y
secularismo -por acudir a términos
emblemáticos y usuales-, nos hemos
ocupado ya con detalle en otros
momentos, especialmente en
Cristianismo, historia, mundo,
Pamplona 1973, e Historia y sentido.
Estudios de teología de lahistoria,
Madrid 1997.

15 Un grande problema del giorno:
Religione e lavoro, en „L’Osservatore



Romano”, 1-IV-1960,p. 3. Cinco años
más tarde, ya Pontífice y en plena
celebración del Concilio Vaticano
II,pronunciaba unas palabras,
dirigidas a los participantes en un
congreso de jóvenes obreros, en las
que cabe detectar un eco de ese
diagnóstico de la situación, unido a la
invitación a superarla: „Toca a
vosotros llevar, volver a llevar a
Cristo al mundo del trabajo y,
especialmente, a las nuevas
promociones de trabajadores. No se
trata de hacer una propaganda
fanática, ni de adoptar posturas de
beatos, ni mucho menos de
encerrarse en círculos cerrados, o de
sentirse ajeno a la participación de la
vida obrera. Se trata de no privar, a
esa vida del trabajo, de su dignidad
espiritual, de sus derechos religiosos
y morales; se trata de infundir en el
trabajo el sentido cristiano yhumano,
que lo ennoblece, lo fortifica, lo
purifica, lo conforta y lo llena de
buenos sentimientos de solidaridad y



amistad, y ayuda a defender los
propios intereses económicos y
profesionales con espíritu de justicia
y de comprensión para el bien
común. ¿No es vuestra fe, vuestra
conciencia cristiana, vuestra certeza
religiosa, la que os da el sentido más
alto, más seguro, más alegre dela
vida? He aquí para qué sirve la fe:
¡sirve para la vida!“ (Discurso al IX
congreso nacional de la juventud de
la Associazione Católica dei
Lavoratori Italiani, ACLI,
pronunciado el 5 de enero de 1965;
en lnsegnamenti di Paolo VI, vol. III,
1965, pp. 16-17).

16 PABLO VI,Discurso de apertura a
la Segunda Sesión del Concilio
Vaticano II, AAS, 54 (1963), p. 847.

17 Katholische Dogmatik, párr. 170
(edición castellana, tomo IV, Madrid
1960, p. 315).

18 BEATO JOSEMARÍA ESCRIVÁ, La
Constitución apostólica „Provida



Mater Ecclesia“ y el Opus Dei, Madrid
1949, p. 7 (se trata de una
conferencia pronunciada en 1948 en
la sede

madrileña de la Asociación Católica
de Propagandistas, y luego publicada
en edición aparte).

19 Véase su Essay on the
Development of Christian Doctrine, a
lo largo de toda la obra y quizá

especialmente las páginas que, al
principio de la obra, dedica a poner
de manifiesto la conexión entre
desarrollo dogmático y fe
auténticamente vivida.

20 Cfr. Jn 3,8.

21 JUAN PABLO II, Homilia en la Misa
de Beatificación del Siervo de Dios
Josemaría Escrivá de Balaguer, 17-
V-1992; expresiones parecidas en el
Breve pontificio de Beatificación.
Ambos textos pueden consultarse en



„Romana. Bollettino della Prelatura
della Santa Croce e Opus Dei“ 8
(1992) 18-20 y 11-15.

22 A. LUCIANI, Cercando Dio nel
lavoro quotidiano, en „II Gazzettino“,
Venecia, 25-VII-1978.

23 S. BAGGIO, Opus Dei: una svolta
nella spiritualitá, en „Avvenire“,
Milán, 26-VII-1975.Declaraciones
análogas se encuentran en escritos
publicados por otras muchas
personalidades eclesiásticas;
remitamos, a modo de ejemplo, a los
testimonios, dados en esas mismas
fechas, de diversos cardenales:
SERGIO PIGNEDOLI, Mons. Escrivá
de Balaguer: un esemplaritá
spirituale, en „Il Veltro“, Roma 19
(1975) 275-282; MARCELO GONZÁLEZ
MARTÍN, ¿Cuál sería su secreto?, en
„ABC” suplemento dominical,
Madrid, 24-VIII-1975; JULlUS
ROSALES, Msgr. Escrivá: Profile of a
saint, en „Philippines Evening



Express“, Manila, 26-VI-1976;
AGNELO ROSSI, Mensagem universal
de Mons. Escrivá, en „O Estado de S.
Paulo“, Sao Paulo, 27-VI y 4-VII-1976;
FRANZ KÖNIG, Il significato
dell’Opus Dei, en „Corriere

della Sera“, Milán, 9-XI-1975; JOHN
CARBERRY, The Work of God, en „The
Priest“,

Huntington (Indiana), VI-1979; LUIS
APONTE, La santidad del pueblo de
Dios, una pasión de Mons. Escrivá de
Balaguer, en „El Visitante de Puerto
Rico“, San Juan de Puerto Rico, 11-
II-1979; PIETRO PARENTE, Le radici
della spiritualitá del fondatore
dell’Opus Dei, en „L’Osservatore
Rornano“, 24-VI-1979.

24 Así lo hizo, entre otros, el propio
JUAN PABLO II, por ejemplo, en una
homilía pronunciada

durante una Misa celebrada el 19 de
agosto de 1979, en la que participaba



un numeroso grupo de fieles del
Opus Dei: „Vuestra institución -
afirmó- tiene como finalidad la
santificación de la vida
permaneciendo en el mundo, en el
propio puesto de trabajo y de
profesión: vivir el Evangelio en el
mundo, viviendo ciertamente
inmersos en el mundo, pero para
transformarlo y redimirlo con el
propio amor a Cristo . Realmente es
un gran ideal el vuestro, que desde
los

comienzos se ha anticipado a esa
teología del laicado, que caracterizó
después a la Iglesia del Concilio y del
postconcilio” (el original italiano de
esa homilía se encuentra en
„L’Osservatore Romano“, 20/21-
VIII-1979; su traducción castellana,
en „L’Osservatore Romano“, edición
en español, 26-VIII-1979). Unos años
antes, siendo todavía el Cardenal
Karol Wojtvla, había tenido ocasión
de aludir al Opus Dei en relación



precisamente al tema que nos ocupa:
el trabajo. Fue en una conferencia
pronunciada en 1974, sobre el tema
La evangelización y

el hombre interior, y en la que,
después de haber puesto de
manifiesto que el crecimiento del
hombre pasa a través del
crecimiento interior, se preguntaba
cómo se entrelaza el desarrollo
humano con el progreso de la técnica
y de la praxis que de ella deriva: „¿De
qué manera, en definitiva,
dominando la faz de la Tierra, podrá
el hombre plasmar en ella su rostro
espiritual?“. Acto seguido continuó:
„Podremos responder a esta
pregunta con la expresión -tan feliz y
ya

tan familiar a gentes de todo el
mundo- que Mons. Escrivá de
Balaguer ha difundido desde hace
tantos años: „santificando cada uno
el propio trabajo, santificándose en



el trabajo y santificando a los otros
con el trabajo“.“ Una versión
castellana de esta conferencia está
recogida en el libro La fe de la
Iglesia. Textos del Card. Karol
WojiyIa, Pamplona 1979; las frases
citadas están en pp. 94-95.

25 A él remite expresamente JUAN
PABLO II en los documentos que
destinó a enmarcar el Gran Jubileo
del año 2000: el destinado a orientar
su preparacion y celebración yel
encaminado a glosar su clausura, es
decir, la Carta apost. Tertio millennio
adveniente y la Carta. apost. Novo
millennio ineunte. En ambos
documentos (cfr., especialmente, nn.
18-20 del primero y n. 3 y 57 del
segundo), lo presenta, en efecto,
como acontecimiento decisivo en la
historia de la Iglesia del siglo XX y
como impulso y orientación para la
actividad apostólica futura.



26 A lo largo de las páginas que
siguen emplearemos varias veces las
expresiones "espíritu“,
„espiritualidad“ y „espiritualidades“.
No es nuestra intención entrar en
discusiones sobre la significación
estricta de tales vocablos, baste
aclarar que el punto de partida de
toda reflexión sobre estos temas es la
unidad esencial de la espiritualidad
cristiana: no hay cristianismo fuera
de la identificación con Cristo. Por lo
demás, el significado con que en cada
lugar empleamos esas voces se
deduce claramente del contexto.
Sobre este punto, ver lo que hemos
escrito en Mundo y santidad, cit., pp.
194-208.

Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-un-tema-recuperado-por-la-teologia-espiritual/


opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-un-
tema-recuperado-por-la-teologia-

espiritual/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-un-tema-recuperado-por-la-teologia-espiritual/
https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-un-tema-recuperado-por-la-teologia-espiritual/
https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-un-tema-recuperado-por-la-teologia-espiritual/

	EL TRABAJO, UN TEMA RECUPERADO POR LA TEOLOGIA ESPIRITUAL

