opusdei.org

EL. TRABAJO, UN
TEMA RECUPERADO
POR LA TEOLOGIA
ESPIRITUAL

“La santificacion del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teologo Joseé Luis Illanes.
Décima Edicion revisada y
actualizada.

25/11/2011

El caracter secular es propio y
peculiar de los laicos... A los fieles
corrientes pertenece por propia



vocacion buscar el reino de Dios
tratando y ordenando segun el
querer de Dios los asuntos
temporales. Viven en el mundo, es
decir, en todas y cada una de las
actividades de la vida familiar y
social con las que su existencia forma
un unico tejido“(1). Con estas
palabras, la Constitucion Lumen
gentium perfila, en su capitulo
cuarto, las notas distintivas del
laicado como elemento integrante
del pueblo de Dios.

Superaba asi el Concilio Vaticano II
una descripcion puramente negativa
de la condicion propia de los laicos
(los que no son ni clérigos ni
religiosos), para dar paso a una
descripcion positiva en la que se
subrayan, de una parte, la
pertenencia al pueblo de Dios y la
incorporacion a Cristo, y, de otra, la
realizacion de una mision en el
mundo, en el nucleo mismo de las
estructuras temporales (2).



El esfuerzo de penetracion teologica
en la comprension y descripcion del
laicado, que supuso la elaboracion de
la Constitucion Lumen gentium y que
se refleja a lo largo de todo el
capitulo cuarto de esa Constitucion,
encuentra su logica prolongacion en
el capitulo quinto: la llamada
universal a la santidad. ,,Todos los
fieles -proclama el Concilio-,
cualquiera que sea el estado o
régimen de su vida, estan llamados a
la plenitud de la vida cristiana y a la
perfeccion de la caridad... Todos los
fieles, en cualquier condicion de
vida, de oficio o de circunstancia, y
precisamente por medio de todo eso,
se pueden santificar cada dia mas,
siempre que todo sea recibido con fe
de la mano del Padre celestial;
siempre que se coopere con la
voluntad divina al manifestar a
todos, incluso en un servicio
temporal, la caridad con que Cristo
amo al mundo“(3).



Una frase resulta especialmente
significativa dentro del parrafo que
se acaba de citar: el inciso donde se
aclara que no solo se puede aspirar a
la santidad desde cualquier estado de
vida, sino que debe aspirarse
sprecisamente por medio de ese
estado de vida“. Poco antes, y
aludiendo a quienes se dedican al
trabajo manual, los Padres
conciliares habian escrito: ,los que
viven entregados al trabajo, con
frecuencia duro, conviene que a
través de esa misma tarea humana
busquen su perfeccion“(4). La
conexion entre esas afirmaciones de
la Constitucion Lumen gentium es
clara: silos seglares, por vocacion
divina, deben estar en las estructuras
temporales, ha de ser ahi donde
encuentren los medios para su
santificacion. El trabajo, la tarea
humana, se presenta asi como algo
que se injerta hondamente en el
terreno de lo sobrenatural(5).



Esta formulacion de la Lumen
gentium encuentra su aplicacion y
complemento en otros documentos
conciliares, en los que se nos ofrecen
los elementos centrales para una
reflexion sobre el valor santificador
del trabajo:

a) De una parte, en efecto, esos
documentos recogen y glosan
aquellos aspectos del dogma
cristiano que fundamentan la
dignidad del trabajo humano. Quiza
ninguna frase mas grafica en este
sentido que el siguiente parrafo de la
Constitucion Gaudium et spes : ,Una
cosa es cierta para los creyentes: que
el trabajo humano, individual o
colectivo, es decir el conjunto ingente
de los esfuerzos realizados por el
hombre a lo largo de los siglos para
lograr mejores condiciones de vida,
considerado en si mismo, responde a
la voluntad de Dios... Esta ensefianza
vale igualmente para los quehaceres
mas ordinarios. Porque los hombres



y mujeres que, mientras procuran el
sustento para siy su familia, realizan
su trabajo de forma que resulte
provechoso y en servicio de la
sociedad, con razon pueden pensar
que con su trabajo desarrollan la
obra del Creador, sirven al bien de
sus hermanos y contribuyen de
modo personal a que se cumplan los
designios de Dios en la historia“(6).
En suma, la actividad humana, el
trabajo, forma parte del orden
querido por Dios, que no es un orden
estatico, sino dindmico; un orden,
pues, que refleja la perfeccion de
Dios no solo por el mero hecho de
ser, es decir, por su simple estar
hecho, sino por su obrar (7).

b) De otra, esos mismos documentos
prolongan esas perspectivas
dogmaticas y cosmicas, que se
acaban de sefialar, para, ya a un
nivel mas inmediatamente
antropologico, poner de manifiesto la
importancia del trabajo para la



perfeccion del hombre, también para
su perfeccion sobrenatural. El
documento del Vaticano II donde este
aspecto se encuentra mas
desarrollado es el Decreto
Apostolicam actuositatem , en los
parrafos destinados a perfilar
algunos de los rasgos generales de la
vida espiritual de los seglares: ,Los
laicos deben servirse de estos
auxilios (las diversas practicas
espirituales y la liturgia), de tal modo
que, al cumplir como es debido las
funciones propias del mundo en las
circunstancias ordinarias de la vida,
no separen la unidn con Dios de su
vida personal, sino que crezcan en
esa union realizando su trabajo
segun la voluntad de Dios... La vida
espiritual de los laicos debe tomar su
nota peculiar a partir del estado de
matrimonio y familia, de celibato o
viudedad, de la situacion de
enfermedad, de la actividad
profesional y social. No dejen, pues,
de cultivar con asiduidad las



cualidades y dotes que, adecuadas a
esas situaciones, les han sido dadas, y
hagan uso de los dones recibidos en
propiedad del Espiritu Santo“(8).

El magisterio pontificio de los afios
transcurridos desde la celebracion
del Concilio Vaticano II ha reiterado
y prolongado esas ensefianzas (9). No
es necesario proceder ahora a
documentar ese hecho; nos
limitaremos, pues, simplemente a
algunas citas significativas de los dos
pontifices que, junto con el breve
pontificado de Juan Pablo I, cubren el
lapso de tiempo que va desde la
década de los sesenta hasta nuestros
dias, Pablo VI y Juan Pablo II.

En palabras breves e incisivas, Pablo
VI en la Enciclica Populorum
progressio -publicada, como se
recordara, poco mas de un afio
después de la terminacion del
Vaticano II- ponia en relacion trabajo
y obra creadora: ,Dios, habiendo



adornado al hombre con el intelecto,
el pensamiento y los sentidos, le ha
dado los instrumentos necesarios
para que, la obra que El habia
incoado, en cierto modo la
completara y perfeccionara“ (10). Y,
en otro momento, desde una
perspectiva no ya dogmatica sino
espiritual, comentaba: ,no solo hay
que convertir la profesion en algo
bueno, no solo se la debe santificar,
sino que la misma profesion ha de
ser considerada como santificante,
como algo que perfecciona. No es
necesario salirse del propio camino
para mejorar, para ser digno del
Evangelio y de Cristo. Basta quedarse
alli, permanecer alli. Es decir: basta
dedicar a los propios deberes esa
atencion y fidelidad que convierten
al hombre en una persona buena,
honesta, justa, ejemplar<(11).

Juan Pablo II ha desarrollado esas
perspectivas, tanto las dogmaticas
como las espirituales, en diversos



momentos, y especialmente en uno
de los documentos mas
emblematicos de su pontificado, la
Enciclica Laborem exercens . La
densidad del documento -el mas
amplio de los dedicados al trabajo
por el magisterio eclesiastico- nos
exime de un comentario detenido.
Limitémonos a recordar que toda la
Enciclica quiere ser como una glosa
del ,evangelio®, es decir, de la buena
nueva sobre el trabajo que implica la
fe cristiana, en referencia a dos ejes
fundamentales: la narracion del
Génesis sobre la creacion del hombre
como ser llamado a dominar la tierra
y el testimonio de Jesucristo y la
realidad concreta de su trabajo en
Nazaret. De ahi la intensidad de
muchas de sus frases sintéticas, de
entre las que reproducimos una: ,,Si
la Iglesia considera como deber suyo
pronunciarse sobre el trabajo desde
el punto de vista de su valor humano
y del orden moral en el cual se
encuadra (...), contemporaneamente



ve como un deber suyo particular la
formacion de una espiritualidad del
trabajo, que ayude a todos los
hombres a acercarse a través de él a
Dios, Creador y Redentor” (12).

El alcance doctrinal y la
trascendencia histdrica de
afirmaciones como las que acabamos
de citar se advertira mas claramente
si recordamos que, apenas unos anos
antes, un lenguaje semejante hubiera
resultado inconcebible: la teologia
espiritual ignoraba, en efecto, el
tema del trabajo o, si lo mencionaba,
era solo marginal o tangencialmente.
Baste remitir a tres de los mas
conocidos manuales de teologia
espiritual de la época a la que
aludimos. Tanquerey, en su
Compendio de Teologia Ascéticay
Mistica (primera edicion, 1923),
apenas dedica tres paginas al tema
de la santificacion del trabajo, y eso
dentro del capitulo titulado
»Santificacion de la vida de relacion®.



En Las tres edades de la vida interior ,
de Garrigou-Lagrange (primera
edicidn, 1938), o en la Theologia
spiritualis del profesor de la
Gregoriana J. de Guibert (primera
edicion, 1937), del trabajo ni siquiera
se habla; la misma suerte corre el
tema de los deberes de estado. Los
ejemplos podrian multiplicarse.

¢Como puede haberse producido ese
olvido?, ¢;qué factores lo explican?
Aunque volveremos sobre algunos
aspectos de este problema en paginas
posteriores, podemos ya ahora
apuntar un esbozo de respuesta,
aludiendo a tres factores, entre otros
que podrian mencionarse.

Ese olvido parece vinculado, en
primer lugar, al influjo ejercido
sobre la teologia espiritual por
planteamientos surgidos a partir de
la experiencia monastico-religiosa.
Expliquémonos bien. Todas las
espiritualidades que a lo largo de los



siglos han ido floreciendo en la
Iglesia, se justifican por si mismas en
la medida de su fidelidad al
Evangelio, de la que es garantia la
aprobacion de la Jerarquia
eclesiastica. Los fallos o carencias
son imputables, mas bien, a la
reflexion teoldgica posterior, que, en
mas de una ocasion, puede haber
pecado de unilateralidad, al no
abordar el problema en su conjunto,
por encerrarse en perspectivas
parciales. Fue eso lo que, en nuestro
caso concreto, condujo, durante
bastante tiempo, a considerar la
espiritualidad cristiana solo -o al
menos preponderantemente- desde
el prisma del apartamiento del
mundo y no también desde la optica
propia de quien estd inserto en €l,
olvidando o dejando de lado, en la
practica, los valores propios de la
experiencia laical y, por tanto, el
trabajo en cuanto actividad u
ocupacion secular (13).



La experiencia monastica -sea en
general, sea especialmente en la
tradicion benedictina- implicaba,
ciertamente, una valoracion de la
actividad manual. Y en los siglos
medievales, el desarrollo de las
corporaciones y de la sociedad en
general apunto en mas de un
momento a una valoracion del
trabajo profesional, que, en la época
del Renacimiento y del humanismo,
se amplio, incluso desde una
perspectiva mas formalmente
especulativa. La ruptura del universo
cristiano que se produjo a raiz de la
reforma protestante, y la crispacion
de posturas en que esa ruptura
desembocd, trajo consigo -y este es el
segundo de los factores a los que
desedbamos aludir- una paralizacion
de esos gérmenes. La teologia
postridentina y barroca, que supo
advertir y valorar otras realidades
temporales, ignoré en cambio el
trabajo e incluso, en mas de un
momento, se dejo condicionar por un



aristocratismo que lo excluia o lo
minusvaloraba.

Todo ello se vio agravado -tercer
factor- por la fractura que, como
consecuencia de un complejo
proceso histoérico, se produjo, a partir
del siglo XVIII, entre mundo civil y
mundo eclesidstico, entre filosofia y
teologia, entre vivir humano y
espiritualidad cristiana. En la génesis
y desarrollo de ese proceso
influyeron realidades y
planteamientos muy diversos, tanto
positivos, como neutros o
ambivalentes e incluso negativos. Sin
entrar ahora en mayores precisiones
(14), digamos solo, y de forma muy
esquematica, que ese proceso
desemboco en fractura como
consecuencia de la presencia y la
accion de ideologias, de cufio deista o
ateo, que conciben la vida humana
como una realidad cerrada en si
misma, relegando, por tanto, la
religion, y todo lo relacionado con



ella, al orden de lo insignificante o,
incluso, de lo perjudicial.

La realidad fue que, de hecho, se
llegd no solo -lo que resulta de por si
suficientemente grave- a actitudes
que se limitaban a yuxtaponer entre
vida de trabajo y vida cristiana, sino,
peor aun, a planteamientos que
presuponian que entre ambas
dimensiones reina una verdadera
oposicién, como lo denunciaba Pablo
VI, en un articulo publicado en 1960,
cuando era todavia el Cardenal
Montini: ,,Religion y trabajo. Existe
hoy algo que no solo distingue, sino
que separa estas dos expresiones de
la vida humana: a veces se ignoran,
en ocasiones se miran con suspicacia,
otras se oponen mutuamente. Con
frecuencia conviven sin ayudarse,
sin fundirse en una espiritualidad
homogénea, sin entrecruzarse en
una equilibrada armonia. Cuando
son impulsadas a un acercamiento,
lo hacen con temor. Si se les obliga a



estar juntas, una obstaculiza la
segunda; y la segunda profana a la
primera. Se diria que no estan
hechas para ir de acuerdo. Se diria,
incluso, que la oposicion surgida en
la mentalidad trabajadora contra la
religion supone algo profundo,
irreductible® (15).

Ningun desarrollo, ninguna
realizacion le son dados al hombre
de una vez para todas, puesto que la
historia implica el actualizarse
incesante de nuestra libertad, pero el
reconocimiento de la posibilidad de
una sintesis armonica entre trabajo y
espiritualidad es ya una adquisicion
a nivel de la conciencia cristiana,
como testimonian los textos del
Concilio Vaticano IT antes citados,
encuadrados como estan en ese
esfuerzo de la Iglesia por ,dar una
mas plena definicion de si
misma“(16). Podemos hablar asi de
una nueva situacion teologica, de
una recuperacion por parte de la



teologia y, concretamente, por parte
de la teologia espiritual del valor
especificamente cristiano y teologal
del trabajo.

Si antes nos interrogabamos acerca
de las causas que pueden explicar el
olvido del tema del trabajo por parte
de la teologia espiritual que nos ha
precedido, podemos ahora
preguntarnos: ;qué hechos concretos
han provocado esa recuperacion?,
¢qué factores han motivado esa
mayor profundizacion en el mensaje
de Cristo que ha llevado a reconocer
el valor santificador del trabajo?

Todo intento de explicacion o
reconstruccion historica es empresa
arriesgada ya que los elementos en
juego son multiples y variados y
resulta dificil reducirlos de algun
modo a unidad. Esa dificultad
aumenta si se trata de explicar
procesos de vida cristiana en los que
-asi lo reconoce todo pensador



creyente- esta presente, aunque sea
de modo imperceptible, la accion de
Dios. ,,El Espiritu Santo es quien da
su espiritualidad al nuevo pueblo de
Dios®, escribe Schmaus en su tratado
sobre la Iglesia (17). El Espiritu Santo
es quien anima y hace crecer el
Cuerpo de Cristo, que es la Iglesia; los
grandes cambios, los grandes
movimientos no se producen en la
Iglesia por el mero juego de fuerzas
naturales, ni tan siquiera por el
simple esfuerzo humano en meditar
sobre la palabra de Dios, sino que es
la accion soberana del Espiritu la que
mueve los hilos de una trama que va
encaminando a la Iglesia hacia esa
medida de la plenitud de Cristo en la
que tiene su meta.

La toma de conciencia a la que nos
hemos referido presupone esa
realidad, constituye uno de esos
pasos por los que la Iglesia,
asumiendo todos y cada uno de los
momentos de su pasado, los integra



en un deseo de mayor fidelidad a
Cristo y a la palabra que El nos ha
transmitido, manifestando asi, con su
propio vivir, la presencia viva del
Espiritu. Porque -digdmoslo con
palabras del Beato Josemaria
Escriva- ,la Iglesia, que es un
organismo vivo, demuestra su
vitalidad con el movimiento
inmanente que la anima. Este
movimiento es, muchas veces, algo
mas que una mera adaptacion al
ambiente: es una intromision en él,
con animo positivo y sefiorial. La
Iglesia, conducida por el Espiritu
Santo, no transita por este mundo
como a través de una carrera de
obstaculos, para ver como puede
esquivarlos o para seguir los
meandros abiertos segun la linea de
menor resistencia, sino que, por el
contrario, camina sobre la tierra con
paso firme y seguro, abriendo Ella
camino“ (18).



No es, pues, mediante una
investigacion puramente erudita, y
menos aun, con una consideracion
meramente conceptual como
conseguiremos explicarnos la
historia de la Iglesia. Es necesario
saber mirar con ojos penetrantes,
con ojos de fe, esa historia, estando
atentos tanto a los grandes
acontecimientos como al
desenvolverse concreto del existir.
Newman ha mostrado ya
suficientemente la importancia de la
practica, de la experiencia, de la vida,
en el desarrollo de la doctrina
catolica (19). Y si esto es verdad en
todos los terrenos, lo es de modo muy
especial en el terreno de la doctrina
espiritual. Toda pretension de
ofrecer una explicacion acabada
pecaria, por eso, inevitablemente, de
unilateral.

Pero una vez dicho todo eso, y
teniéndolo presente, nada impide
que, sin pretensiones de



exhaustividad, apuntemos algunos
de los acontecimientos y realidades
que han estado en juego en el
proceso de toma de conciencia sobre
el valor cristiano y, mas
concretamente, santificador del
trabajo. Recordemos, por ejemplo,
los movimientos culturales y sociales
de inspiracion cristiana surgidos
como respuesta ante los problemas
planteados por la revolucion
industrial y por la descristianizacion
de amplias masas de poblacion, ya
que condujeron, aunque en
ocasiones por via indirecta, a
interrogarse sobre la vida espiritual
como fundamento de la accion.
Evoquemos también a los estudios
teoldgicos, biblicos y patristicos,
nacidos, en mas de una ocasion,
como apoyo o contribucién a
experiencias apostolicas o pastorales.
Mencionemos ademas, aunque su
perspectiva sea diversa, diversos
intentos de reflexion filosofica, de
inspiracion cristiana, en didlogo



critico con las filosofias del trabajo
surgidas a partir de los inicios de la
revolucion industrial.

Y finalmente, aunque en mas de un
caso entrecruzandose con todo lo
anterior, las realidades e iniciativas
espirituales, fruto de esa accion por
la que el Espiritu Santo, que sopla
donde quiere y como quiere (20),
continua haciendo resonar a lo largo
de la historia, con acentos a la vez
perennes y nuevos, la palabra de
Cristo.

En esta ultima linea se situan el
acontecimiento y la realidad en la
que vamos a centrar la atencion en
este libro: el nacimiento del Opus Dei
en 1928 y su posterior desarrollo y
difusion, y, mas concretamente, su
espiritu. El mensaje proclamado y la
labor realizada por su Fundador, el
Beato Josemaria Escriva, han sido, en
efecto, uno de los caminos elegidos
por el Espiritu Santo para promover



la renovacion de la vida cristiana en
y a través de las tareas seculares e
impulsar el reconocimiento tanto
intelectual como vital del valor
santificador del trabajar humano.

Juan Pablo II quiso dejar constancia
de ello en la homilia que pronuncio
el 17 de mayo de 1992, con ocasion
de la Beatificacion del Fundador del
Opus Dei. ,,Con sobrenatural
intuicion -fueron sus palabras-, el
Beato Josemaria predico
incansablemente la llamada
universal a la santidad y al
apostolado. Cristo convoca a todos a
santificarse en la realidad de la vida
cotidiana; por ello, el trabajo es
también medio de santificacion
personal y de apostolado cuando se
vive en union con Jesucristo, pues el
Hijo de Dios, al encarnarse, se ha
unido en cierto modo a toda la
realidad del hombre y a toda la
creacion“. En una sociedad en la que
la fuerza técnica y la riqueza



material corren el riesgo de
convertirse en un idolo, ,,el nuevo
Beato -continud diciendo- nos
recuerda que estas mismas
realidades, criaturas de Dios y del
ingenio humano, si se usan
rectamente para gloria del Creador y
al servicio de los hermanos, pueden
ser camino para el encuentro de los
hombres con Cristo. ,,Todas las cosas
de la tierra -ensefiaba-, también las
actividades terrenas y temporales de
los hombres, han de ser llevadas a
Dios“(21).

Toda beatificacion constituye un
reconocimiento de la santidad de
vida de la persona a la que se refiere.
Las palabras pronunciadas por Juan
Pablo II indican que, en el caso de
Josemaria Escriva, ese acto eclesial y
liturgico implicaba, a la vez, el
reconocimiento de la trascendencia
historica y pastoral de un mensaje.
Mejor dicho, la confirmacion de esa
trascendencia, puesto que, en



realidad, habia sido ya amplia y
reiteradamente reconocida en afos
anteriores, en especial desde que, en
las décadas de 1940 y 1950, el Opus
Dei recibiera las oportunas
aprobaciones pontificias. Las
declaraciones publicas en ese sentido
fueron particularmente numerosas
en la segunda parte de la década de
1970, a raiz del fallecimiento de
Beato Josemaria, acaecido en junio
de 1975. De entre los diversos
testimonios de ese periodo, resultara
util citar dos, especialmente
significativos desde una perspectiva
espiritual.

El primero proviene de un articulo
que el Cardenal Albino Luciani, poco
después Juan Pablo I, publico el 25 de
junio de 1978 y en el que, bajo el
titulo ,,Buscando a Dios en el trabajo
cotidiano®, glosaba algunos rasgos de
la espiritualidad del Opus Dei,
acudiendo, para mostrar su
relevancia historica, a la



comparacion con uno de los grandes
santos de la época moderna: San
Francisco de Sales, bien conocido por
su preocupacion por promover la
vida espiritual de los cristianos
corrientes, entregados a las tareas
seculares. ,Escriva de Balaguer -
escribia el entonces Patriarca de
Venecia- supera en muchos aspectos
a Francisco de Sales. Este también
propugna la santidad para todos,
pero parece ensefiar solamente una
espiritualidad de los laicos, mientras
Escriva quiere una espiritualidad
laical. Es decir, Francisco sugiere casi
siempre a los laicos los mismos
medios practicados por los religiosos
con las adaptaciones oportunas.
Escriva es mas radical: habla de
materializar -en buen sentido- la
santificacion. Para él, es el mismo
trabajo material 1o que debe
transformarse en oracion y
santidad“ (22).



El segundo esta tomado de un texto,
aparecido un mes después del
fallecimiento del Beato Josemaria,
que tiene por autor al Cardenal
Sebastiano Baggio, en aquel
momento Prefecto de la
Congregacion para los Obispos, y
conocedor del Fundador del Opus
Dei desde el afio mismo en que este
fijo su residencia en Roma, es decir,
desde 1946. ,,Es evidente -escribe-
que la vida, la obra y el mensaje del
Fundador del Opus Dei constituyen
en la historia de la espiritualidad
cristiana un viraje, o, mas
exactamente, un capitulo nuevoy
original, si consideramos esa historia
-y asi debe ser- como un camino
rectilineo bajo la guia del Espiritu
Santo“. A lo largo de la historia de la
Iglesia -comenta-, no han faltado
predicadores o directores de almas
que han invitado a todos los
hombres, cualquiera que fuera su
situacion en la vida, a seguir a fondo
el camino de Cristo, pero -afiade- ,1o



que continua siendo revolucionario
en el mensaje espiritual de Mons.
Escriva de Balaguer es la manera
practica de orientar hacia la santidad
cristiana a hombres y mujeres de
toda condicidn, en una palabra: al
hombre de la calle (...)“. Ese modo de
concretar, en la practica, el mensaje
al que acabamos de referirnos se
basa -continua- ,,en tres novedades
caracteristicas de la espiritualidad
del Opus Dei: 1) los seglares no deben
abandonar ni despreciar el mundo,
sino quedarse dentro, amando y
compartiendo la vida de sus
conciudadanos; 2) quedandose en el
mundo, deben saber descubrir el
valor sobrenatural de todas las
normales circunstancias de su vida,
incluidas las mas prosaicas y
materiales; 3) en consecuencia, el
trabajo cotidiano -es decir, el que
ocupa la mayor parte del tiempo y
caracteriza la personalidad de la
mayoria de las personas- es lo
primero que han de santificar y el



primer instrumento de su
apostolado“ (23).

Con relativa frecuencia en
testimonios como los mencionados, o
en otros de la misma época, al glosar
la figura del Beato Josemaria y de su
mensaje, se hace alusion a la
importancia de su contribucion al
proceso de renovacion eclesial que
habia terminado por confluir en el
Concilio Vaticano II y, especialmente,
en su proclamacion de la llamada a
la santidad y al apostolado eny a
través de las ocupaciones seculares
(24). En el momento del fallecimiento
del Beato Josemaria Escriva habian
transcurrido solo diez afios desde la
conclusion del Concilio, y era logico
que acudiera espontadneamente a la
memoria el recuerdo del gran
acontecimiento conciliar para situar
con relacion a él hechos,
acontecimientos y doctrinas. Ahora,
casi treinta afios después y en el
momento del transito del segundo al



tercer milenio de la era cristiana, el
horizonte se ha hecho mas complejo,
aunque el Concilio sigue siendo un
punto decisivo de referencia (25).

En todo caso, nuestra intencién no es
tanto buscar antecedentes de
acontecimientos concretos, cuanto
situarnos ante un gran ideal, la
santificacion del trabajo humano,
considerando la luz y el impulso que,
a ese efecto, implica el mensaje
proclamado por el Fundador del
Opus Dei. Vamos, pues, a lo largo de
este ensayo, a exponer algunos de los
rasgos fundamentales de ese espiritu,
considerandolo, primero, en
términos generales -lo que implicara
aportar algunos datos que ayuden a
situarlo en el contexto de la historia
de la espiritualidad cristiana (26)-y
analizandolo, después, de forma mas
detallada.

Notas



1 CONC. VATICANO II, Const. Lumen
gentium, n. 31.

2 Sobre la comprension del laico o
cristiano corriente que implican los
textos del Concilio Vaticano 1I, los
desarrollos espirituales y los estudios
que confluyeron en las declaraciones
conciliares, asi como los debates
posteriores y la reafirmacion y
profundizacion en la doctrina del
Vaticano II realizadas por la
Asamblea del Sinodo de Obispos
celebrado en 1987 y la sucesiva
Exhortacion apostolica Christifideles
laici, puede encontrarse informacion
ybibliografia en nuestro estudio La
discusion teoldgica sobre la nocion
delaico, en ,,Scripta Theologica” 22
(1990) 771-789 (recogido después en
J. LILLANES, Laicado y sacerdocio,
Pamplona 2000).

3 CONC. VATICANO II, Const. Lumen
gentium, nn. 40 y 41.

4 Tbid., n. 41.



5 Para un desarrollo de esa idea, ver
nuestro estudio La llamada universal
a la santidad, en,,Nuestro Tiempo*
162 (1967) 611-630, donde el tema es
analizado teniendo a la vista
precisamente textos tanto del
Concilio Vaticano II como del
Fundador del Opus Dei (recogido
luego en J. L. ILLANES, Mundo y
santidad, Madrid 1984, pp. 65-96).

6 CONC. VATICANO II, Const.
Gaudium et spes, n.34.

7 Cfr. SANTO TOMAS DE AQUINO,
Summa Theologiae, 1, q. 103, a.6.

8 CONC. VATICANO II, Decr.
Apostolicam actuositatem, n. 4.

9 Para un analisis mas detenido de la
ensefnanza del Vaticano II, ver R. M.
NUBIOLA, Trabajo y redencion en la
»,Gaudium et spes“, Terrassa
(Barcelona) 1993, y H. FITTE, Lavoro
umano e redenzione. Riflessione
teologica dalla ,,Gaudium et spes“ a la



,Laborem exercens“, Roma 1996, en
ambos casos con buena bibliografia

10 PABLO VI, Enc. Populorum
progressio, n. 27; ver también el n. 28
donde recuerda a la vez el caracter
ambivalente que, como toda realidad
temporal, intrahistorica, tiene el
trabajo. La Populorum progressio fue
promulgada el 26-111-1967.

11 IDEM, Discurso a la Asociacién de
Juristas Catdlicos, 15-XI1-1963 (en
Insegnamenti di Paolo VI, Tipografia
Poliglota Vaticana, I, 1963, p. 609).
Como puede advertirse, el pasaje que
citamos no es posterior sino
contemporaneo del Vaticano II;
textos posteriores del mismo
pontifice, en H. FITTE, Lavoro umano
e redenzione, cit., pp. 244-249.

12 JUAN PABLO II, Enc. Laborem
exercens, n. 24. Sobre esta Enciclica,
junto a nuestro ensayo Trabajo,
historia y persona. Elementos para
una teologia del trabajo en



la,,Laborem exercens®, en ,Scripta
Theologica“ 15 (1983) 205-231
(recogido en J.L. ILLANES, Ante Dios
y en el mundo. Apuntes para una
teologia del trabajo, Pamplona 1997,
pp- 143-178), pueden consultarse,
entre otros estudios, AA. VV,,
Estudios sobre la ,,Laborem
exercens“, Madrid 1987; E. COLOM Y
F. WURMSER, El trabajo en JUAN
PABLO II, Madrid 1995; H. FITTE,
Lavoro humano e redenzione, cit.,
pp- 251-273, con amplia bibliografia.

13 Durante largo tiempo, afirmaba
Henri Sanson, ,el aspecto ascético del
trabajo ha ocultado su significacion
humana“ (Spiritualité de la vie
active, Le Puy 1957, p. 212; ver
también paginas 9-11). Jacques
Maritain (Le paysan de la Garonne,
Paris 1966,pp. 73-79; version
castellana: El campesino del Garona,
Bilbao 1967, pp. 80-85 )expresaba un
juicio andlogo afirmando que, por
una errada interpretacion del dicho



de algunos grandes misticos -alude a
la expresion ,,desprecio del mundo”-
la teologia espiritual ha estado
afectada, en ocasiones de forma
patente, otras larvada, por un
maniqueismo practico que hacia
imposible una apreciacion positiva
de las realidades seculares, y, por
tanto, del trabajo profesional que el
cristiano realiza en medio del mundo
y sabiéndose parte del mundo.

14 De ese proceso, y mas
concretamente de la distincion entre
secularizacion, secularidad y
secularismo -por acudir a términos
emblematicos y usuales-, nos hemos
ocupado ya con detalle en otros
momentos, especialmente en
Cristianismo, historia, mundo,
Pamplona 1973, e Historia y sentido.
Estudios de teologia de lahistoria,
Madrid 1997.

15 Un grande problema del giorno:
Religione e lavoro, en ,L’Osservatore



Romano”, 1-IV-1960,p. 3. Cinco afos
mas tarde, ya Pontifice y en plena
celebracidon del Concilio Vaticano
II,pronunciaba unas palabras,
dirigidas a los participantes en un
congreso de jovenes obreros, en las
que cabe detectar un eco de ese
diagnostico de la situacion, unido a la
invitacién a superarla: ,Toca a
vosotros llevar, volver a llevar a
Cristo al mundo del trabajo vy,
especialmente, a las nuevas
promociones de trabajadores. No se
trata de hacer una propaganda
fanatica, ni de adoptar posturas de
beatos, ni mucho menos de
encerrarse en circulos cerrados, o de
sentirse ajeno a la participacion de la
vida obrera. Se trata de no privar, a
esa vida del trabajo, de su dignidad
espiritual, de sus derechos religiosos
y morales; se trata de infundir en el
trabajo el sentido cristiano yhumano,
que lo ennoblece, lo fortifica, lo
purifica, lo conforta y lo llena de
buenos sentimientos de solidaridad y



amistad, y ayuda a defender los
propios intereses economicos y
profesionales con espiritu de justicia
y de comprension para el bien
comun. ¢No es vuestra fe, vuestra
conciencia cristiana, vuestra certeza
religiosa, la que os da el sentido mas
alto, mas seguro, mas alegre dela
vida? He aqui para qué sirve la fe:
isirve para la vida!“ (Discurso al IX
congreso nacional de la juventud de
la Associazione Catdlica dei
Lavoratori Italiani, ACLI,
pronunciado el 5 de enero de 1965;
en Insegnamenti di Paolo VI, vol. III,
1965, pp. 16-17).

16 PABLO VI,Discurso de apertura a
la Segunda Sesion del Concilio
Vaticano II, AAS, 54 (1963), p. 847.

17 Katholische Dogmatik, parr. 170
(edicion castellana, tomo IV, Madrid
1960, p. 315).

18 BEATO JOSEMARIA ESCRIVA, La
Constitucion apostdlica ,,Provida



Mater Ecclesia“y el Opus Dei, Madrid
1949, p. 7 (se trata de una
conferencia pronunciada en 1948 en
la sede

madrilefia de la Asociacion Catdlica
de Propagandistas, y luego publicada
en edicion aparte).

19 Véase su Essay on the
Development of Christian Doctrine, a
lo largo de toda la obra y quiza

especialmente las paginas que, al
principio de la obra, dedica a poner
de manifiesto la conexion entre
desarrollo dogmatico y fe
auténticamente vivida.

20 Cfr. Jn 3,8.

21 JUAN PABLO II, Homilia en la Misa
de Beatificacion del Siervo de Dios
Josemaria Escriva de Balaguer, 17-
V-1992; expresiones parecidas en el
Breve pontificio de Beatificacion.
Ambos textos pueden consultarse en



,Romana. Bollettino della Prelatura
della Santa Croce e Opus Dei” 8
(1992) 18-20y 11-15.

22 A. LUCIANI, Cercando Dio nel
lavoro quotidiano, en ,II Gazzettino“,
Venecia, 25-VII-1978.

23 S. BAGGIO, Opus Dei: una svolta
nella spiritualitd, en ,,Avvenire®,
Milan, 26-VII-1975.Declaraciones
analogas se encuentran en escritos
publicados por otras muchas
personalidades eclesidsticas;
remitamos, a modo de ejemplo, a los
testimonios, dados en esas mismas
fechas, de diversos cardenales:
SERGIO PIGNEDOLI, Mons. Escriva
de Balaguer: un esemplarita
spirituale, en , Il Veltro“, Roma 19
(1975) 275-282; MARCELO GONZALEZ
MARTIN, ;Cudl seria su secreto?, en
»~ABC” suplemento dominical,
Madrid, 24-VIII-1975; JULIUS
ROSALES, Msgr. Escriva: Profile of a
saint, en ,,Philippines Evening



Express“, Manila, 26-VI-1976;
AGNELO ROSSI, Mensagem universal
de Mons. Escriva, en ,,0 Estado de S.
Paulo®, Sao Paulo, 27-VI y 4-VII-1976;
FRANZ KONIG, 11 significato
dell’Opus Dej, en ,,Corriere

della Sera“, Milan, 9-XI-1975; JOHN
CARBERRY, The Work of God, en ,, The
Priest”,

Huntington (Indiana), VI-1979; LUIS
APONTE, La santidad del pueblo de
Dios, una pasion de Mons. Escriva de
Balaguer, en ,El Visitante de Puerto
Rico“, San Juan de Puerto Rico, 11-
I1-1979; PIETRO PARENTE, Le radici
della spiritualita del fondatore
dell’Opus Dej, en ,I’Osservatore
Rornano®, 24-VI-1979.

24 Asi lo hizo, entre otros, el propio
JUAN PABLO II, por ejemplo, en una
homilia pronunciada

durante una Misa celebrada el 19 de
agosto de 1979, en la que participaba



un numeroso grupo de fieles del
Opus Dei: ,Vuestra institucion -
afirmo- tiene como finalidad la
santificacion de la vida
permaneciendo en el mundo, en el
propio puesto de trabajo y de
profesion: vivir el Evangelio en el
mundo, viviendo ciertamente
inmersos en el mundo, pero para
transformarlo y redimirlo con el
propio amor a Cristo . Realmente es
un gran ideal el vuestro, que desde
los

comienzos se ha anticipado a esa
teologia del laicado, que caracterizo
después a la Iglesia del Concilio y del
postconcilio” (el original italiano de
esa homilia se encuentra en
,L'Osservatore Romano“, 20/21-
VIII-1979; su traduccion castellana,
en ,,[’Osservatore Romano®, edicion
en espanol, 26-VIII-1979). Unos afios
antes, siendo todavia el Cardenal
Karol Wojtvla, habia tenido ocasion
de aludir al Opus Dei en relacion



precisamente al tema que nos ocupa:
el trabajo. Fue en una conferencia
pronunciada en 1974, sobre el tema
La evangelizacion y

el hombre interior, y en la que,
después de haber puesto de
manifiesto que el crecimiento del
hombre pasa a través del
crecimiento interior, se preguntaba
como se entrelaza el desarrollo
humano con el progreso de la técnica
y de la praxis que de ella deriva: ,,;De
qué manera, en definitiva,
dominando la faz de la Tierra, podra
el hombre plasmar en ella su rostro
espiritual?“. Acto seguido continuo:
»,<Podremos responder a esta
pregunta con la expresion -tan feliz y

Yya

tan familiar a gentes de todo el
mundo- que Mons. Escriva de
Balaguer ha difundido desde hace
tantos anos: ,santificando cada uno
el propio trabajo, santificAndose en



el trabajo y santificando a los otros
con el trabajo“.“ Una version
castellana de esta conferencia esta
recogida en el libro La fe de la
Iglesia. Textos del Card. Karol
Wojiyla, Pamplona 1979; las frases
citadas estan en pp. 94-95.

25 A él remite expresamente JUAN
PABLO II en los documentos que
destind a enmarcar el Gran Jubileo
del afio 2000: el destinado a orientar
su preparacion y celebracion yel
encaminado a glosar su clausura, es
decir, la Carta apost. Tertio millennio
adveniente y la Carta. apost. Novo
millennio ineunte. En ambos
documentos (cfr., especialmente, nn.
18-20 del primero y n. 3y 57 del
segundo), lo presenta, en efecto,
como acontecimiento decisivo en la
historia de la Iglesia del siglo XX y
como impulso y orientacion para la
actividad apostolica futura.



26 A lo largo de las paginas que
siguen emplearemos varias veces las
expresiones "espiritu®,
»espiritualidad“y ,espiritualidades”.
No es nuestra intencion entrar en
discusiones sobre la significacion
estricta de tales vocablos, baste
aclarar que el punto de partida de
toda reflexion sobre estos temas es la
unidad esencial de la espiritualidad
cristiana: no hay cristianismo fuera
de la identificacion con Cristo. Por lo
demas, el significado con que en cada
lugar empleamos esas voces se
deduce claramente del contexto.
Sobre este punto, ver 1o que hemos
escrito en Mundo y santidad, cit., pp.
194-208.

Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-un-tema-recuperado-por-la-teologia-espiritual/

opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-un-
tema-recuperado-por-la-teologia-
espiritual/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-un-tema-recuperado-por-la-teologia-espiritual/
https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-un-tema-recuperado-por-la-teologia-espiritual/
https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-un-tema-recuperado-por-la-teologia-espiritual/

	EL TRABAJO, UN TEMA RECUPERADO POR LA TEOLOGIA ESPIRITUAL

