opusdei.org

El trabajo del beato
Alvaro del Portillo
en la génesis del
decreto
Presbhyterorum
ordinis del Concilio

Vaticano II
Conferencia de Mons. Javier
Echevarria en Valencia en el

ciclo “Dialogos de Teologia
Almudi”.

17/04/2015



Fl trabajo del beato Alvaro del
Portillo en la génesis del decreto
Presbyterorum ordinis del
Concilio Vaticano II

Mons. Javier Echevarria, Prelado
del Opus Dei

Valencia, 17 de abril 2015

Para situarnos ante la génesis 'y
contenido del decreto Presbyterorum
ordinis, sobre el ministerio y la vida
de los presbiteros, resulta util
mencionar brevemente las
vicisitudes por las que paso su
elaboracion, tanto a lo largo de la
fase preparatoria del Concilio como
durante el periodo propiamente
conciliar. También habra que tener
en cuenta la historia de los diversos
esquemas De Ecclesia —que
desembocaron en la constitucion
dogmatica Lumen gentium—, ya que
las cuestiones sobre el sacerdocio alli
tratadas repercutieron



inmediatamente en la elaboracion
del decreto sobre los presbiteros.

I. Una breve introduccion historica

Es conocido que, para determinar los
temas que habrian de tratarse en el
Concilio, se pidio el parecer de todos
los Obispos del mundo, de la Curia
Romana y de las Universidades de la
Iglesia. Las propuestas, muy
numerosas, se distribuyeron entre
diez comisiones y tres secretariados;
se redacté un namero muy elevado
de esquemas de posibles
documentos, que se deberian
estudiar y trabajar en la Asamblea
conciliar.

Consta también que este abundante
material previo fue desechado casi
totalmente por los Padres

conciliares. Las razones eran
multiples, aunque, en definitiva, cabe
reducirlas a a dos:



a) En esos esquemas se afrontaban
cuestiones muy diversas y sucedia
que, en muchos casos, faltaba un hilo
conductor.

b) La elaboracién de esos proyectos
se apoyaba por lo general en el
recurso, considerado entonces
suficientemente solido, a la teologia
que se habia forjado a lo largo de
siglos, sin intentar una mayor
profundizacion en la doctrina. Por lo
que se refiere al sacerdocio, la
opinion comun sostenia que los
presbiteros poseian la plenitud del
sacerdocio, ya que su potestad
principal se centra en la gran
responsabilidad de consagrar el
cuerpo y la sangre de Cristo al
celebrar la Santa Misa; todas las
demas funciones sacerdotales
estaban subordinadas a esta
potestas. Por eso, era doctrina
bastante difundida que el episcopado
no constituia el grado mas alto del
sacramento del Orden; se entendia



como un poder afiadido —la
jurisdiccion— al que ya poseian los
presbiteros, con el fin de organizar y
gobernar la Iglesia.

Enseguida se considero que esta
vision de la Jerarquia adolecia de un
defecto singular: la escasa
consideracion de la Iglesia como
communio, que algunos tedlogos
habian ido desarrollando en la
primera mitad del siglo XX.

Charles Moeller reflejé de manera
penetrante esta situacion cuando, en
un comentario de varios autores
sobre la constitucion Lumen gentium,
publicado en 1965, inicio su escrito
con las siguientes palabras: «Si
alguien, en enero de 1959, hubiera
dicho que pocos afios después [en
1964], se iba a promulgar una
constitucion dogmatica sobre la
Iglesia, hubiera sido considerado un
candido sofiador»[1].



Las sesiones conciliares comenzaron
el 11 de octubre de 1962. A medida
que progresaba el trabajo, se fue
haciendo mas evidente la necesidad
de ahondar en las raices
eclesioldgicas de muchos de los
temas que se iban abordando. Por lo
que se refiere al presbiterado, en
octubre de 1963, en la segunda sesion
conciliar, bastantes Padres
mostraron su insatisfaccion, porque
—como hizo notar uno de ellos— el
parrafo del esquema De Ecclesia
dedicado al sacerdocio ministerial de
los presbiteros era muy breve —
media pagina escasa, afirmo, frente a
las nueve paginas dedicadas al
episcopado— y marcadamente pobre
de contenido. Se hacia notar que esa
exposicion constituiria un motivo de
decepcion para los sacerdotes, pues
podrian pensar que el Concilio no
prestaba suficiente atencion al gran
servicio a la Iglesia que su mision
merecia.



Para paliar esos inconvenientes sin
modificar el esquema sobre la
Iglesia, se sugirio la posibilidad de
preparar un mensaje de los Padres
conciliares a los presbiteros. Un
proyecto de ese mensaje se sometio
al parecer de la Asamblea; pero
fueron tantas las enmiendas
propuestas, que la segunda sesion del
Concilio concluy6 sin que el mensaje
se hubiera completado y, por tanto,
no llegé a enviarse.

Al mismo tiempo, algunas
intervenciones de los Padres
conciliares habian apuntado, aunque
vagamente, a la necesidad de
ahondar mas y mas en los avances de
la eclesiologia de comunion; ahi se
encontrarian las bases estructurales
para la revision y sucesiva nueva
redaccion del numero del esquema
De Ecclesia en el que se trataba
especificamente de los presbiteros.
Estas nuevas ideas ayudaron a
entender que no era necesario enviar



un mensaje especifico a los
presbiteros, y que se requeria
afrontar con profundidad este tema
de vital importancia para la Iglesia.

Como ya he sefialado, los Padres
conciliares coincidian en que existia,
en general, una falta de reflexion
global sobre la Iglesia. En esta linea,
en el proyecto de constitucion
dogmatica sobre la Iglesia, estudiado
durante la segunda sesion conciliar
(1963), al capitulo I, sobre el misterio
de la Iglesia, seguia el capitulo II,
sobre la jerarquia, y sélo en el
capitulo III se exponia la doctrina de
la Iglesia como pueblo de Dios y, en
particular, la importancia y relieve
de los laicos. Las observaciones y
propuestas de enmienda por parte de
los Padres condujeron a la decision
aclaratoria de que al pueblo de Dios
—al que pertenecen por igual tanto
quienes forman parte de la jerarquia
como los fieles laicos— se dedicase el
capitulo II, después de ilustrar el



misterio de la Iglesia en su conjunto,
ya que la condicion de miembro del
pueblo de Dios (christifidelis) es
comun a todos los bautizados, laicos
0 ministros ordenados. Y sélo
después se deberia tratar de la
constitucion jerarquica de la Iglesia
(capitulo III) y de los laicos (capitulo
V).

I1. La elaboracion del decreto
sobre los presbiteros

La redaccion del decreto que
finalmente se promulgo con las
palabras iniciales Presbyterorum
ordinis fue encomendada a la
Comision conciliar para la disciplina
del clero y del pueblo cristiano.

En el titulo de esa Comision se
distinguia impropiamente entre el
clero y el pueblo cristiano; reflejo de
una situacién que, como hemos visto,
se fue superando poco a poco. Por lo
que se refiere al pueblo cristiano, en
la etapa preparatoria se habian



elaborado varios esquemas sobre la
cura de almas, la catequesis y las
asociaciones de fieles[2]. En cuanto a
la disciplina del clero, en esa fase
preparatoria se habian redactado
ocho esquemas; algunos trataban de
cuestiones demasiado especificas,
como la provision, union y division
de parroquias, el modo de vestir y la
tonsura de los clérigos, o la
ordenacion de quienes habian sido
ministros de una confesion cristiana
no catolica. Todos eran aspectos
practicos del ministerio y de la vida
sacerdotal, pero sin ahondar en una
verdadera teologia del presbiterado.

Ya iniciada la primera sesion del
Concilio, con fecha 8 de noviembre
de 1962, don Alvaro del Portillo fue
nombrado secretario de esta
Comision. Su presidente era el
cardenal Ciriaci, que, por motivos de
salud, le confiaba habitualmente la
tarea de dirigir y coordinar los
trabajos de los miembros y peritos



que integraban ese organismo.
Naturalmente, mantenia
constantemente informado al
Presidente sobre el desarrollo y
avance de los trabajos. Pienso que
esta manera de ocuparse de la tarea
encomendada constituye un motivo
mas para agradecer la dedicacion
incansable del actual beato, siempre
movido por su afan de servir a la
Iglesia y por su serio y responsable
amor al sacerdocio, que produjo
como fruto importantisimo del
Concilio la promulgacion del decreto
Presbyterorum ordinis[3]. No pocos
Padres y teologos lo consideraron de
singular importancia por su riqueza
doctrinal y pastoral. Por eso, al
describir el contenido del decreto,
utilizaré algunos parrafos tomados
de los escritos del mismo don Alvaro
del Portillo sobre el sacerdocio.

Sin que entrafie una digresion, me
parece de singular relieve el hecho
de que, a lo largo de la Causa de



canonizacién de don Alvaro, muchos
testigos han puesto de manifiesto que
sabia crear a su alrededor un eficaz
clima de confianza y de trabajo en
equipo. Ya antes de su participaciéon
en el Concilio era muy conocido en
Espafia y en Italia, especialmente por
su simpatia humana, su sencillez
sacerdotal, su honda preparacion
teoldgica y canonistica; cualidades
que dia a dia procuraba mejorar
para el mejor servicio de la Iglesia,
de la Prelatura del Opus Dei, de las
almas. Fue estimado por los
Pontifices romanos a los que conocio
personalmente; desde Pio XII, cuando
Alvaro del Portillo era un joven
ingeniero de caminos, hasta Juan
XXIII y Pablo VI, que le manifestaron
gran afecto y cercania; y, ya después
del Concilio, por san Juan Pablo II, a
quien trato con continuidad y con
sentido de estrecha filiacion durante
los afios de su servicio pastoral a la
Iglesia como Prelado del Opus Dei.



Un respeto y admiracion que era
compartido por muchas personas de
la Curia Romana; desde cardenales 'y
obispos hasta oficiales: no en vano
colabord con varias Congregaciones
y Pontificios Consejos durante
muchos afios. Resultaba admirable
su capacidad de entablar amistad
con todo tipo de personas, a quienes
procuraba servir en todo lo que
estaba su alcance. Muchos
manifestaron su alegria al conocer su
eleccion al frente del Opus Dei, tras
el fallecimiento de san Josemaria. Y,
conociendo a don Alvaro, no se
extrafiaron de que en un momento
crucial (como es el fallecimiento del
fundador de una institucion de la
Iglesia), en el Opus Dei no se
verificara ningun terremoto; no sélo
por la unidad de los fieles, sino por el
prestigio interno y externo de que
gozaba el primer sucesor de san
Josemaria.



Aunque don Alvaro mantenia una
delicada reserva sobre su trabajo en
el Concilio, conservo con
agradecimiento a Dios muchos
recuerdos de mi vida cerca de tan
buen servidor de la Iglesia, en
aquellos afios, y soy testigo de su
dedicacion abnegada y constante al
encargo que habia recibido.
Trabajaba con frecuencia hasta horas
avanzadas de la noche, a la vez que
esas ocupaciones no hicieron que
disminuyera su dedicacion a las
tareas del Opus Dei, en su ayuda al
fundador como Secretario General.

Estuve asimismo habitualmente
presente en los almuerzos y
sobremesas con muchos Padres y
peritos conciliares, invitados por san
Josemaria Escriva a traveés del beato
Alvaro[4]. Con frecuencia se me
ofrecio ocasion de participar como
testigo —interviniendo lo menos
posible— en conversaciones de san
Josemaria con el beato Alvaro sobre



temas relacionadas con el sacerdocio,
no en la tarea que desarrollaba en el
Concilio. Esos diadlogos sin duda
ayudaron a don Alvaro a la hora de
proponer soluciones a las cuestiones
que surgian en el Aula conciliar o en
las diferentes Comisiones, para
después someterlas a estudio
detenido por la Comision conciliar de
la que era secretario.

El venerado cardenal Augustin
Mayer, que trabajo en la Comision
conciliar encargada de preparar el
decreto sobre la formacion
sacerdotal, expreso bastantes veces
su gratitud a monsefior del Portillo,
que habia enriquecido el estudio y
las conclusiones del documento
preparado por dicha Comision.

Volviendo ahora al tema que
directamente nos ocupa, durante la
primera sesion del Concilio (octubre
— diciembre de 1962) la Comision
para la disciplina del clero y del



pueblo cristiano se mantuvo a la
espera de indicaciones concretas de
la Secretaria regentada por
monsenor Pericle Felici, sobre como
se debian estudiar las diversas
cuestiones pertinentes. Finalizada
esa sesion, fue evidente que los
trabajos conciliares no procedian con
la fluidez esperada. Con este motivo,
en enero de 1963, la Comision
coordinadora redujo drasticamente
el numero de proyectos que habrian
de examinarse en la Asamblea
general y confio a la Comision para la
disciplina del clero y del pueblo
cristiano el encargo de redactar,
sobre la base de tres esquemas
elaborados en la fase preparatoria,
un proyecto de decreto sobre los
clérigos, dividido en tres Capitulos: I.
La santidad de los clérigos. II. El
estudio y la ciencia pastoral de los
clérigos III. La administracion de los
bienes eclesiasticos. Se afiadia, como
apéndice, una breve exhortacion



sobre la distribucion del clero en el
mundo.

Como puede apreciarse, ese proyecto
comprendia temas pastorales y
practicos que se consideraba
oportuno tratar en un unico
documento; y, por lo que se refiere a
la teologia del sacerdocio, se
sobreentendia que, si hubiera que
sugerir alguna aportacion —aunque
entonces no se consideraba necesaria
—, el lugar adecuado para
proponerla seria en el esquema De
Ecclesia, entonces en elaboracion. La
Comision para la disciplina del clero
y del pueblo cristiano redactd el
esquema De clericis, que se traslado a
los Padres conciliares para que
transmitieran por escrito sus
observaciones y propuestas de
enmienda.

El Concilio, como he anotado,
avanzaba con lentitud. Por este
motivo, terminada la segunda sesion,



la Comision coordinadora decidié un
nuevo recorte de los documentos que
habian de estudiarse en la Asamblea.
Y dispuso que el esquema De clericis
se redujese drasticamente a sus
puntos esenciales y quedase
sintetizado en unos breves
enunciados o propositiones. Se
prepard entonces el esquema de
proposiciones De sacerdotibus —no
ya De clericis— que, en una
redaccion sucesiva, se tituld De vita
et ministerio sacerdotali. Como habia
sucedido el afio anterior, para
subsanar la brevedad de ese texto
dedicado a los sacerdotes, la
Comision para la disciplina del clero
y del pueblo cristiano pidio6 a la
Comision coordinadora autorizacion
para volver a redactar un proyecto
de mensaje de los Padres a los
presbiteros del mundo entero.

Esas propositiones se discutieron por
primera vez en el aula conciliar del
13 al 15 de octubre de 1964. La



votacion del texto puso de relieve
que los Padres deseaban un
documento bastante mas amplio y
organico sobre el sacerdocio. Como
refiere el Cardenal Julidn Herranz,
entonces ayudante del secretario de
la Comision conciliar, el rechazo de
un proyecto tan recortado fue
acogido con inmensa alegria por don
Alvaro y también por los miembros
de la Comision, que habian acatado
muy a su pesar las disposiciones
anteriores de reducir el esquema a
unos enunciados casi telegraficos. En
efecto, era vivo deseo de todos
ofrecer a los sacerdotes un texto que
pudieran acoger con satisfaccion, por
su papel relevante e imprescindible
en la Iglesia[5]. De este modo se
abandono por segunda vez el
proyecto de un mensaje a los
presbiteros.

La Comision sobre la disciplina del
clero y del pueblo cristiano trabajo
con intensidad para desarrollar la



teologia del sacerdocio, eshozada en
el n. 28 de Lumen gentium, sobre los
presbiteros y su mision en la Iglesia.
Establecidas estas bases, seguian
l6gicamente las disposiciones
pastorales, disciplinares y ascéticas.
Un mes mas tarde, el 20 de
noviembre de 1964, vispera de la
promulgacion de la constitucion
dogmatica Lumen gentium y del final
de la tercera sesion conciliar, se
entrego a los Padres el proyecto
impreso del decreto De ministerio et
vita presbyterorum. El trabajo de don
Alvaro como secretario de la
Comision fue improbo, pues se
consiguio llevar a puerto esa tarea en
un brevisimo lapso de tiempo. Por
otro lado, era ardua la labor de
estudio, de conversaciones comunes
y personales con las setenta personas
de diecisiete nacionalidades —entre
cardenales, obispos y peritos teélogos
y canonistas— que componian la
Comision. A pesar de la escasez de
horas, entre los componentes de la



Comision se manifesto
particularmente contento monsefnor
Marty, entonces arzobispo de Reims
y mas tarde cardenal y arzobispo de
Paris; e igualmente los expertos que
colaboraban mas directamente, entre
los que me place recordar a
monsefior Onclin (decano de la
Facultad de derecho canonico de
Lovaina) y el padre Lecuyer, de los
Misioneros del Espiritu Santo[6].

Este nuevo proyecto de decreto se
discutio durante la cuarta y ultima
sesion del Concilio, los dias 14-16 y
25-26 de octubre de 1965, y fue
aprobado practicamente por
unanimidad como base para una
reelaboracion, que la Comision
realizé en menos de veinte dias, de
manera que el nuevo texto pudo
someterse a votacion en el aula
conciliar los dias 12 y 13 de
noviembre de 1965, obteniendo una
amplia aprobacion de cada uno de
sus capitulos y articulos. No faltaron,



sin embargo, propuestas de
enmienda, en atencién a las cuales se
reviso y se volvio a imprimir; y en
ese intervalo, quienes intervinieron
en los trabajos alababan la capacidad
de sintesis y la profundidad teoldgica
y canonistica del Secretario, que
encontraba los modos redaccionales
mas oportunos. Finalmente, el
decreto paso a votacion el 2 de
diciembre de 1965, obteniendo 2.243
placet y 11 non placet.

Este documento, el decreto
Presbyterorum ordinis, acerca del
ministerio y vida de los presbiteros,
fue promulgado por Pablo VIel 7 de
diciembre de 1965, vispera de la
clausura solemne del Concilio. Unos
dias después, el cardenal Pietro
Ciriaci escribié a don Alvaro una
carta de la que tomo algunos
parrafos:

«Con la aprobacion definitiva del
pasado 7 de diciembre se ha



concluido felizmente, gracias a Dios,
el gran trabajo de nuestra Comision,
que ha podido de este modo conducir
a puerto su decreto, que no es el
ultimo en importancia entre los
decretos y constituciones
conciliares». Y tras haber recordado
con alegria «la votacién
plebiscitaria», el presidente de la
Comision que lo habia elaborado
afade: «Sé bien cuanta parte ha
tenido en todo esto su trabajo sabio,
tenaz y amable que, respetando
siempre la libertad de opinion de los
demas, ha mantenido una linea de
fidelidad a los grandes principios
orientadores de la espiritualidad
sacerdotal. Cuando informe al Santo
Padre no dejaré de sefalar todo esto.
Mientras tanto, deseo que le llegue,
con un calido aplauso, mi
agradecimiento mas sincero»[7].

II1. Las coordenadas del decreto



Este decreto tiene como base el
actual n. 28 de la constitucion
dogmatica Lumen gentium, que
presupone la realidad del sacerdocio
comun de todos fieles (capitulo II de
esa constitucion) y la doctrina sobre
el sacerdocio ministerial, enunciada
en los nameros que tratan de los
obispos (capitulo III). Dentro de este
capitulo, el numero 28 de Lumen
gentium comienza poniendo el
sacerdocio de los presbhiteros en
relacion con la consagracion y
mision de Jesucristo, asi como con la
jerarquia eclesiastica en su conjunto;
prosigue con la descripcion de los
vinculos que unen al presbitero con
su Obispo, con sus hermanos del
presbiterio, con los demas fieles y
con todos los hombres, llamados a
pertenecer al pueblo de Dios.

El binomio consagracion-mision,
sobre el telon de fondo de la
comunion eclesial, constituye las
coordenadas sobre las que se



desarrolla la exposicion conciliar en
torno el sacerdocio. La novedad no
consiste en reformar la doctrina
precedente, sino en encuadrarla,
como escribe el beato Alvaro, dentro
de su natural marco cristologico y
eclesiologico; es decir en el marco de
«]la mision de la Iglesia recibida de
Jesucristo», [que] «es Unica, y su
cumplimiento se encomienda a todos
los miembros del Pueblo de Dios que,
por los Sacramentos de iniciacion, se
hacen participes del sacerdocio de
Cristo [sacerdocio comun] (...). Una
sola mision, de contenido universal,
y, para cumplirla, un solo sacerdocio,
del que participan, aunque de modo
diverso, todos los miembros del
Pueblo de Dios»[8].

Dentro de esa unidad, el sacramento
del Orden «es fundamentalmente y
antes que cualquier otra cosa, una
configuracion, una transformacion
sacramental y misteriosa de la
persona del hombre-sacerdote en la



persona del mismo Cristo, unico
Mediador»[9], mediante la cual el
sacerdote queda sellado con un
caracter indeleble y constituido
perpetuo ministro para la
predicacion del Evangelio, para
dirigir pastoralmente a los fieles y
para celebrar el culto divino,
funciones que convergen y alcanzan
su culmen en la celebracion de la
Eucaristia, que —como leemos en
Presbyterorum ordinis, n. 14, con una
expresion que el beato Alvaro habia
escuchado tantas veces a san
Josemaria— es centrum ac radix, el
centro y la raiz de la vida de cada
sacerdote y de toda la Iglesia. En
efecto, también con palabras de
Presbyterorum ordinis (n. 5), «los
otros sacramentos, asi como todos los
ministerios eclesiasticos y las obras
de apostolado estan estrechamente
unidos a la Sagrada Eucaristiay a
ella se ordenan (...). Por eso, la
Eucaristia aparece como la fuente y



la cumbre de toda la
evangelizacion».

En torno al binomio mencionado,
consagracion-mision del sacerdote,
se advirtieron entre los Padres
conciliares dos tendencias, que
acentuaban respectivamente la
consagracion o la misién. Don Alvaro
del Portillo describe asi la situacion:
«Alo largo de los debates conciliares
en torno al Decreto sobre los
presbiteros se habian manifestado
dos posiciones que, consideradas
separadamente, podian parecer
opuestas y aun contradictorias entre
si: se insistia, por una parte, en el
aspecto de la evangelizacion, en el
anuncio del Mensaje de Cristo a los
hombres; por otra, se ponia el acento
sobre el culto y la adoracion de Dios
como fin al que todo debe tender en
el ministerio y en la vida de los
presbiteros. Se hacia necesario un
esfuerzo de sintesis, de conciliacion,
y la Comision puso todo su emperio



en armonizar esas dos concepciones,
que no eran opuestas ni, por tanto, se
excluian mutuamente»[10].

Segun los comentarios de los
miembros de la Comision, resulté
decisiva la labor de encaje y de
concordia prestada por don Alvaro,
sin cansancio y con una responsable
aportacion para llegar a la
conclusion deseada. «Estas dos
diversas posiciones doctrinales sobre
el sacerdocio —prosigue monsenor
del Portillo en su escrito— alcanzan,
en efecto, pleno relieve y significado
cuando se integran dentro de una
sintesis total, que haga ver como esos
dos aspectos son facetas
absolutamente inseparables entre si,
que se complementan y se dan
mutuo resalte: el ministerio a favor
de los hombres sélo se entiende
como servicio prestado a Dios (cfr.
Rm1,9)y, asuvez, la gloria de Dios
exige que el presbitero sienta ansia
de unir a su alabanza la de todos los



hombres (...). Se presenta, por tanto,
una perspectiva dindmica del
ministerio sacerdotal que,
anunciando el Evangelio, engendra
la fe en los que aun no creen (cfr. Rm
12, 1) para que, perteneciendo al
pueblo de Dios, unan su sacrificio al
de Cristo, formando un solo cuerpo
con El»[11].

Encontramos confirmacion a estas
palabras en el n. 2 de Presbyterorum
ordinis: «Por el ministerio de los
presbiteros se consuma el sacrificio
espiritual de los fieles en union con
el sacrificio de Cristo, Mediador
unico, que, por las manos de los
presbiteros y en nombre de toda la
Iglesia, se ofrece de modo incruento
y sacramental en la Eucaristia, hasta
que el Sefior mismo retorne. A esto
tiende y en esto se consuma el
ministerio de los presbiteros».

El Santo Padre Francisco insiste sin
cesar en una Iglesia que no puede



permanecer cerrada en si misma,
sino que ha de salir hacia todos los
hombres, pero siempre en union
estrecha con Jesucristo. Vale la pena
citar aqui unas recientes palabras
suyas al clero de Napoles:

«Quiero concluir con tres
consideraciones. Primera, la
adoracion. «¢Rezas?—» — «Si, rezo.
Pido, doy gracias, alabo al Sefior» —
«Pero, ¢adoras al Sefior?—». Hemos
perdido el sentido de la adoracion a
Dios, es preciso recuperarlo.
Segunda: ti no puedes amar a Jesus
sin amar a su Esposa. El amor a la
Iglesia: hemos conocido a tantos
sacerdotes que amaban a la Iglesia, y
se notaba que la amaban. Tercera —y
esto es importante— el celo
apostolico, es decir, el afan
misionero. El amor a la Iglesia te
lleva a darla a conocer, a salir de ti
mismo para ir fuera a predicar la
Revelacion de Jesus, pero te empuja
asimismo a salir de ti para ir a la otra



trascendencia, a la adoracion. En el
ambito del afan misionero, me
parece que la Iglesia deba caminar
con mas rapidez, convertirse mas
profundamente, porque la Iglesia no
es una ONG, es la Esposa de Cristo,
que posee el tesoro mas grande:
Jesus. Su mision, la razon de su
existencia es precisamente ésta:
evangelizar, es decir, llevar a Jesus.
Adoracion, amor a la Iglesia y afan
misionero. Estas son las
consideraciones espontaneas que
han venido a mi mente en este
momento»[12].

IV. Estructura y contenido de
"Presbyterorum ordinis"

El decreto Presbyterorum ordinis se
nos presenta como un texto
organicamente estructurado. La
introduccion expone el profundo
interés de seguir desarrollando la
doctrina sobre el presbiterado, ya
tratada en la constitucion sobre la



Sagrada Liturgia y en la constitucion
dogmatica Lumen gentium. Se
continua con tres capitulos: 1) el
presbiterado en la mision de la
Iglesia; 2) el ministerio de los
presbiteros; 3) la vida de los
presbiteros.

El segundo capitulo, el mas extenso
(nn. 4-11), expone las funciones
sacerdotales: predicar la palabra de
Dios, ser ministros de los
sacramentos, sobre todo de la
Sagrada Eucaristia, y educadores en
la fe del Pueblo de Dios, expresion
que se emplea en este lugar como
sinénimo de cura pastoral de los
fieles. En la realizacion de esta tarea,
se examinan a continuacion las
relaciones de los presbiteros con sus
obispos, con sus hermanos en el
presbiterio y con los fieles laicos.

El lenguaje es prevalentemente
teoldgico en su primera parte y, sin
perder este caracter, en la segunda



parte comienzan a aparecer algunas
consecuencias pastorales, ascéticas y
disciplinares. Estas ultimas se irian
poniendo en practica y tendrian su
formulacion juridica mediante
sucesivos documentos pontificios
postconciliares y, finalmente, en el
Codigo de Derecho Candnico de 1983
0 en el Codigo de los Canones de las
Iglesias Orientales de 1990.

Entre esas consecuencias ascéticas y
pastorales, podemos subrayar aqui la
constitucion del consejo presbiteral
(n. 7), asi como las reflexiones que se
exponen, en el n. 8, sobre el vinculo
sacramental de fraternidad existente
entre todos los presbiteros,
especialmente entre aquellos que
forman un mismo presbiterio
diocesano, unidos entre si por
especiales lazos de caridad
apostolica, de ministerio y de
fraternidad. Nadie puede vivir
aislado, todos necesitamos el apoyo
cordial de hermanos con los que



coincidimos frecuentemente y que
nos miren con afecto, adviertan lo
que necesitemos, contribuyan a
nuestra sonrisa y nos apoyen en
nuestra vida diaria. El texto prosigue
pormenorizando las relaciones entre
sacerdotes jovenes y menos jovenes,
y expresa asimismo gran estima
hacia las asociaciones que
promueven la santidad del clero en
el ejercicio del ministerio. El namero
que comentamos se cierra
recordando la especial solicitud que
deben mostrar los sacerdotes, para
desvivirse por aquellos hermanos
que pasan por momentos de
dificultad.

Las relaciones del presbitero con los
laicos (n. 9) se exponen desde una
perspectiva de servicio, y también de
reconocimiento de la funcion que
corresponde a éstos en la Iglesia y en
la sociedad civil. Me atrevo a decir
que el sacerdote ha de aprender cada
dia a querer a las almas, una por



una, sin exceptuar ninguna. Tanto en
el trato individual con cada una de
las personas como en la pastoral de
la familia —el gran reto de nuestros
dias—vy, en general, de la comunidad
cristiana, el presbitero ha de buscar
continuamente hacerse todo para
todos, como exhorta san Pablo (cfr. 1
Cor 9, 22), contribuyendo a crear a su
alrededor esa «alegria del Evangelio
—de la que habla el Papa Francisco—
que llena el corazon y la vida entera
de los que se encuentran con Jesus.
Quienes se dejan salvar por Fl
quedan libres del pecado, de la
tristeza, del vacio interior, del
aislamiento. Con Jesucristo nace
siempre y renace la alegria»[13]. De
ese modo, crecera en el pueblo de
Dios —sacerdotes y laicos— el afan
por salir a la busqueda de otras
muchas almas, para que lleguen a
participar de ese gozo sobrenatural y
humano que no cabe en un corazon,
por grande que sea, y pugna siempre
por rebosar y extenderse sin limites.



Tomando como punto de partida la
solicitud por toda la Iglesia, el n. 10
enumera también algunas medidas
practicas: la reforma de la
incardinacion, para concretarla en
modos eldsticos, y la realizacion de
peculiares tareas pastorales, que
redunden en beneficio de aquellas
iglesias particulares en las que se
lleven a cabo, mediante didcesis o
prelaturas personales que se inserten
armonicamente en la organizacion
jerarquica de la Iglesia, como
recuerda la Communionis notio[14].

Se cierra este capitulo I con el n. 11
del decreto, sobre las vocaciones al
sacerdocio, que han de ser objeto de
una solicitud constante por parte de
toda la Iglesia y de manera especial
en los obispos y presbiteros. Como
puede comprobarse en el archivo del
beato Alvaro del Portillo, este
numero del decreto origino un
conflicto de competencia, que se
prolongo desde noviembre de 1964



hasta mayo de 1965, y que don
Alvaro hubo de resolver casi solo,
contando con la ayuda de los
miembros de la Comision
unicamente por correo, puesto que
habian regresado a sus sedes
respectivas. El conflicto se planteo
porque la Comision —que estaba
preparando el decreto sobre la
formacion sacerdotal— habia
dedicado a la promocion de
vocaciones todo un apartado de su
texto, los nn. 2y 3 del decreto
Optatam totius. Esa Comision se
dirigi6é a don Alvaro, para pedirle
que se retirara ese tema de
Presbyterorum ordinis. El beato
Alvaro consideré que no podia
acceder, pues seria inconcebible un
texto sobre los presbiteros en el que
no se mencionara su solicitud por las
vocaciones, que ha de cristalizar en
un anhelo constante de cada
sacerdote. En la controversia
intervinieron la Secretaria del
Concilio y la Comision coordinadora;



finalmente se decidio someter la
cuestion al parecer de los Padres
conciliares, cuando se reunieran de
nuevo para la cuarta y ultima sesion
del Concilio. Asi se procedio, y la
votacion dio como resultado que ese
tema, aunque ya estaba muy bien
expuesto en el decreto Optatam
totius, no podia dejar de tratarse en
el decreto sobre los presbiteros,
puesto que su omision constituiria
una laguna inexplicable.

Paso a considerar muy brevemente

el capitulo III del decreto. Trata de la
vida de los presbiteros (nn. 12-21) y
mira directamente a como han de
tender con hondura a la santidad, a
la que estan llamados como todos los
fieles. Pienso que el nucleo de este
capitulo se encuentra en el n. 14,
donde se describe la unidad de vida y
la caridad pastoral.

La caridad pastoral impulsa al
presbitero a santificarse en el



ejercicio de su ministerio. El texto
conciliar ha superado una vision
segun la cual los actos de culto y las
practicas personales de piedad eran
las fuentes para hacer acopio de
energia espiritual, que luego se iba
derramando —casi, diriamos,
debilitando— en las actividades
propias del ministerio. Se planteaban
asi dos lineas paralelas: la de la
santificacion personal y la del trabajo
sacerdotal. El decreto une estas dos
lineas, y hace ver como la
participacion del sacerdote en la
mediacion de Jesucristo —actuando
in persona Christi capitis, en
comunion con los Obispos y con toda
la Iglesia— tiene inseparablemente
una proyeccion hacia Dios y, a la vez,
hacia los hombres; proyecciones que
se funden armdnicamente en unidad
de vida y se exigen mutuamente, de
manera que no podrian subsistir la
una sin la otra; y también de modo
que todos sus actos contribuyan



tanto a la santificacion personal del
sacerdote como al bien de las almas.

El decreto termina con una
exhortacion a la fe y a la confianza
en Dios, que nunca abandona a su
Iglesia. Por eso, la conclusion final (n.
22) es un canto apasionado a la
esperanza, tomado de la carta a los
Efesios: «Al que tiene poder sobre
todas las cosas para concedernos
infinitamente mas de lo que pedimos
0 pensamos, gracias a la fuerza que
despliega en nosotros, a El sea dada
la gloria en la Iglesia y en Cristo
Jesus» (Ef 3, 20-21).

Considero que en las lineas del
decreto laten de modo manifiesto
tantas consideraciones que aparecen
en las publicaciones de monsefior
Alvaro del Portillo que, ya desde los
afos 50 del siglo pasado, dedico
muchas energias y trabajo a la
formacion espiritual y humana del
sacerdote; y no dudo de que se



recurrio a su colaboracion por su
dedicacion continua a una tarea
eclesial de tanta importancia.

Termino invocando la proteccion de
la Mare de Deu dels Desamparats: que
Ella nos lleve de la mano en nuestro
camino, de modo que iniciemos cada
jornada de nuestra vida con el
impulso renovado de gastarnos en el
trato con Dios y en la entrega a las
almas. Y aprovecho para pedir a
todos oraciones por el Papa y sus
colaboradores en el gobierno de la
Iglesia; por los obispos y sacerdotes;
por las vocaciones sacerdotales y
religiosas, y por la santidad de todo
el pueblo cristiano.

[1] Charles Moeller, Il fermento delle
idee nella elaborazione della
Costituzione, en G. Barauna (ed.), "La



Chiesa del Vaticano II", Firenze 1965,
p. 155.

[2] En la fase conciliar, el contenido
de esos proyectos fue utilizado
parcialmente en otros documentos o
quedo archivado para su estudio en
la futura revision del Codigo de
Derecho Canonico.

[3] Cfr. Julidn Herranz, En las afueras
de Jerico, Madrid 2007, p. 83.

[4] Cfr. Carlo Pioppi, Alcuni incontri
di san Josemaria Escriva con
personalita ecclesiastiche durante gli
anni del Concilio Vaticano II, en
"Studia et Documenta. Rivista
dell'Istituto Storico San Josemaria
Escriva" 5 (2011), pp. 165-228.

[5] Cfr. Julidan Herranz, Mons. Alvaro
del Portillo e il Concilio Vaticano II, en
"Vir fidelis multum laudabitur. Nel
centenario della nascita di Mons.
Alvaro del Portillo", Pontificia



Universita della Santa Croce, Roma
2014, p. 87.

[6] Cfr. Javier Medina, Alvaro del
Portillo. Un hombre fiel, Madrid 2012,
p. 403.

[7] Carta del cardenal Pietro Ciriaci,
Presidente de la Comision conciliar
sobre la disciplina del clero y del
pueblo cristiano, a don Alvaro del
Portillo; 14-XII-1965: AGP, APD
D-17105 (original en italiano).

[8] Alvaro del Portillo, Escritos sobre
el sacerdocio, 6 ed., Madrid 1990, pp.
39-40. En la Lumen gentium, n. 10, se
precisa que el sacerdocio comun y el
sacerdocio ministerial difieren no ya
en grado, sino esencialmente (como
ya explicaba la enciclica Mediator Dei
de Pio XII, 20-XI-1947, nn. 22 ss.);
pero se afiade que ambos sacerdocios
se exigen mutuamente.

[9] Ibid., p. 82.



[10] Ibid, 42.

[11] Ibid, 42-43. Cfr. las reflexiones
del entonces cardenal Joseph
Ratzinger, Il ministero e la vita dei
presbiteri, en C. Sepe (ed.),
"Sacerdozio. Un amore piu grande.
Symposium internazionale in
occasione della promulgazione del
decreto conciliare Presbyterorum
ordinis", Milano 1996, pp. 90-91.

[12] Papa Francisco, Palabras al clero
en la catedral de Napoles, 21-111-2015.

[13] Papa Francisco, Exhort. apost.
Evangelii gaudium, 24-X1-2013, n. 1.

[14] Cfr. Congregacion de la Doctrina
de la Fe, Carta Communionis notio,
28-V-1992, n. 16.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://


https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-del-beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-concilio-vaticano-ii/

opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-del-

beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-

del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-
concilio-vaticano-ii/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-del-beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-concilio-vaticano-ii/
https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-del-beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-concilio-vaticano-ii/
https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-del-beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-concilio-vaticano-ii/
https://opusdei.org/es-es/article/el-trabajo-del-beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-concilio-vaticano-ii/

	​El trabajo del beato Álvaro del Portillo en la génesis del decreto Presbyterorum ordinis del Concilio Vaticano II

