
opusdei.org

El significado del
trabajo en la
investigación
sociológica actual y
el espíritu del Opus
Dei

Estudio de Pier Paolo Donati, de
la Facultad de Sociología de la
Universidad de Bolonia,
publicado en "Romana", nº 22
(1996).

25/05/2015



1. La problemática actual del
trabajo

1.1. ¿Qué significado da al trabajo, en
su conjunto, la civilización de la que
formamos parte?

La investigación sociológica ha
evidenciado desde hace tiempo una
profunda contradicción: nuestra
civilización tiene una actitud
fundamentalmente ambivalente —y
no pocas veces contradictoria y
esquizofrénica— hacia el trabajo,
pues lo exalta y a la vez lo envilece.

Lo exalta cuando ve en él la
capacidad del hombre de realizarse a
sí mismo, de satisfacer las propias
necesidades de supervivencia, de
liberarse de ciertos
condicionamientos naturales, de
construir, en definitiva, en cuanto 
homo faber, su vida y la sociedad
misma. Lo envilece cuando lo
considera una actividad puramente
instrumental, orientada solamente al



consumo, y cuando, en lógica
consecuencia, se propone eliminarlo
a través de la constante y progresiva
difusión del denominado "tiempo
libre".

Los gérmenes de esta antítesis, que
se remonta a los albores de nuestra
civilización (es decir, al mundo
clásico griego) y que con el paso de
los siglos no ha sido superada sino, al
contrario, exasperada, actúan a lo
largo de todo el proceso histórico
occidental. Hablar del trabajo es
acudir al corazón de la sociedad
moderna, a su impulso más
profundo, a sus contradicciones
culturales y religiosas más íntimas.
Hablar del trabajo es rehacer la
historia de la cultura occidental, de
sus cánones y de su desarrollo. No
puede extrañar que, al afrontar el
problema desde sus raíces, se recorra
simultáneamente la historia del
cristianismo, pues las grandes
aportaciones del pensamiento



cristiano se han caracterizado, y
continúan caracterizándose en
nuestros días, por la concepción del
trabajo como punto de encuentro
entre naturaleza, cultura humana y
realidad sobrenatural.

1.2. Una presunción recurrente entre
los estudiosos es la de que la antítesis
que se ha descrito (entre
concepciones positivas y negativas
del trabajo) deriva del pensamiento
cristiano y de su supuesto "dualismo
interno" en relación con el mundo.
Se sostiene, en particular, que la
concepción específicamente
moderna del trabajo representa una
superación del pensamiento católico.
Se afirma que el catolicismo ve en el
trabajo un valor negativo, incluso
una maldición, mientras que la
sociedad moderna (a partir de la
Reforma protestante) lo considera un
valor positivo para la liberación del
hombre. De estas premisas se hace
derivar la conclusión de que el



concepto de trabajo en una sociedad
que quiera progresar debe ser
necesariamente el opuesto al
concepto católico.

Esta tesis tiene una pequeña parte de
verdad histórica, pero globalmente
considerada es errónea y no se
enfrenta con el núcleo de la cuestión.

Es verdadera si lo que pretende
afirmar es que, históricamente,
buena parte del pensamiento
cristiano, desde los primeros siglos
después de Cristo hasta el final de la
Edad Media, se ha centrado en los
aspectos negativos del trabajo, por lo
que éste ha sido considerado en clave
de fatiga, de servidumbre, de
instrumento necesario desde un
punto de vista exclusivamente
material. Sin embargo, no hay que
olvidar que precisamente el
pensamiento católico ha expresado
la máxima valoración del trabajo
como actividad de realización del



hombre (de lo humano), mientras
que su devaluación (la consideración
del trabajo como fatiga y como medio
instrumental) es un vestigio cultural
de una concepción servil del trabajo
que es propia del pensamiento griego
y en la que se encuentra
precisamente el origen de esa ética
protestante de la que arranca el
proceso de modernización
occidental[1].

En realidad, el pensamiento católico,
considerado en toda su extensión y
desarrollo histórico, refleja una
concepción positiva del trabajo y
alumbra un modo de vivirlo que
tiene poco que ver con muchas de las
concreciones históricas verificadas
hasta el momento.

1.3. A nivel sociológico, de hecho, se
puede demostrar que precisamente
la concepción (no católica) del
trabajo propia de la modernidad es
alienante, en cuanto que ha



exasperado esa ambivalencia
intrínseca al quehacer humano antes
mencionada y ha introducido
desequilibrios que han conducido a
sistemas de cuño capitalista o
comunista, en los que el hombre, en
vez de ser el sujeto libre y
responsable del trabajo, se ha
convertido en su esclavo.

Por otra parte, la investigación
sociológica actual muestra que la
emergente sociedad post-moderna
está buscando activamente, después
del orden industrial (fordista), un
modo nuevo de vivir y de practicar el
trabajo que concuerda con la
inspiración del pensamiento católico
en la medida en que éste ofrece una
concepción no alienante del trabajo,
es decir, en la medida en que ofrece
una concepción del trabajo como la
que se reconoce en la doctrina social
de la Iglesia proclamada en el
Concilio Vaticano II y,
particularmente, en el desarrollo que



de ella ha realizado, en años más
recientes, Juan Pablo II[2]. A este
"redescubrimiento" del trabajo como
realidad no alienante ha contribuido
de manera decisiva el espíritu del
Opus Dei. Será oportuno hacer
algunas consideraciones sobre él,
pues no ha faltado quien lo ha
confundido erróneamente con una
especie de nueva ética protestante.

El objeto de este breve estudio es
mostrar que existen posibilidades
concretas de dar vida a una nueva
ética del trabajo que no sea ni
«servil» (como en la antigüedad y en
el medioevo, épocas caracterizadas
por una antropología «señorial») ni
«alienante» (como en el mundo
moderno, en el que predomina esa
misma antropología, aunque puesta
boca abajo y secularizada), sino
propiamente humana y cristiana.

2. El trabajo en la transición de la
sociedad industrial moderna a la



sociedad post-industrial y post-
moderna

2.1. La investigación sociológica
sobre el trabajo en la sociedad
industrial se ha preocupado, sobre
todo, de aclarar si el trabajo es un
factor de emancipación de la persona
humana —y, consecuentemente, de
la sociedad— o si, por el contrario, es
un factor de alienación. La pregunta
fundamental ha sido, y es todavía, si
en nuestra sociedad la creatividad
humana se ve enriquecida o
empobrecida con el trabajo (y, en
cualquier caso, cómo y por qué se
verifica tal resultado, y cuáles son
sus consecuencias).

Esta pregunta ha suscitado muchas
controversias. Hasta hace poco, dos
tesis opuestas habían dominado el
escenario.

Por una parte, algunos han sostenido
que en el trabajo hay una alienación
cada vez mayor, y han aducido el



progresivo distanciamiento entre el
trabajador y los fines de su actividad
y de su producción. Quienes hoy en
día defienden esta tesis se fijan en las
tensiones que se dan en las empresas
y en el mercado del trabajo, en el
absentismo laboral y en la
desconfianza que rige por lo general
en los términos de los contratos de
trabajo. Por otra parte, hay también
quienes, abrazando un optimismo
futurista, han visto en nuestra
sociedad altamente tecnificada
(llámesele sociedad tecnotrónica,
sociedad de la información, sociedad
telemática o como se quiera) y en
gran parte automatizada unas
posibilidades inverosímiles e
inimaginables de creatividad para el
"superhombre" del mañana, libre de
todo afán material y físico y, por
tanto, "espiritualizado" en su
relación puramente inventiva y
virtual con un trabajo que se
considera únicamente como



actividad indeterminante y
gratificante.

Estos dos planteamientos han
polarizado, hasta hace pocos años,
las opiniones y —en gran parte— las
investigaciones empíricas sobre el
futuro del trabajo. Sin embargo, hoy
en día estamos en condiciones de
desmarcarnos de ambas posturas:
tanto a una como a otra se puede
reprochar una suerte de
determinismo que pone en la
tecnología el factor decisivo —de
opresión o de liberación— en la
ecuación de la actividad laboral del
hombre; por lo demás, la tesis según
la cual un crecimiento ilimitado de
las bases materiales de producción
(modelo fordista) o de la información
(modelo de la sociedad
comunicativa) constituiría el
definitivo factor emancipador del
trabajo, el talismán de la felicidad
humana, ya no es creíble.



Las visiones del trabajo propuestas
por y en la modernidad, incluida la
sociología moderna (en sentido
estricto), resultan hoy en día muy
parciales, y en todo caso no
responden al problema del
significado vital que tiene el trabajo
para el hombre actual. En su base
hay una antropología insuficiente. La
primera posición supone —aunque
sólo sea de modo implícito— que el
trabajo es algo intrínsecamente
negativo para el hombre, e
indirectamente se remite a la antigua
concepción señorial/servil. La
segunda posición considera el
trabajo como simple aporte de
energía, con fines indeterminados.
En realidad, ambos planteamientos
presentan una misma raíz ilustrada y
materialista que debe ser
cuestionada a fondo.

Desde hace algunos años, la
sociología tiende a apartarse de este
modo de observar y valorar el



trabajo. Las nuevas corrientes
procuran más bien entender la
creatividad en el trabajo —es decir,
el hecho de que el hombre sea sujeto
y no simplemente objeto del trabajo
— como algo que consiste
esencialmente en una relación social
motivada y culturalmente orientada,
y no tanto en una actividad —
individual o colectiva— más libre e
indeterminada en función del
perfeccionamiento de los
instrumentos técnicos a disposición.

De acuerdo con este planteamiento,
la creatividad del trabajo, como toda
relación humana dotada de sentido,
es una realidad pluridimensional
que penetra en los niveles biológico,
psicológico, social, económico y
cultural y que se adentra incluso en
el mundo simbólico de los últimos
valores, y mantiene siempre un
equilibrio dinámico en el que los
aspectos instrumentales y los
expresivos, la libertad y la necesidad,



el riesgo y la responsabilidad, el
esfuerzo y la consiguiente
satisfacción personal, deben
integrarse recíprocamente para que
en ningún caso un elemento sea
anulado por otro.

Según la más reciente sociología del
trabajo, este nuevo planteamiento
parece estar en relación con el
abandono del modelo de
industrialización que, en sus varias
fases, ha caracterizado el proceso de
modernización de la sociedad
industrial desde las primeras
revoluciones económicas del siglo
XVIII hasta hoy.

2.2. En estos momentos, la sociología
está muy atenta a exigencias y estilos
de trabajo actuales que presentan
una marcada discontinuidad con el
modelo capitalista fordista. La crítica
a este modelo no afecta sólo al
sistema de organización (la excesiva
división y especialización del



trabajo), sino que parte del
reconocimiento de que la concepción
industrial "mecánica" (tayloriana,
fordista) del trabajo y el ambiente
operativo que tal concepción
produce dificultan la actualización
de las mejores capacidades humanas.
Un trabajo que es cada vez más
técnico, más compartimentado, más
artificial y más burocratizado es
también, forzosamente, cada vez más
estresante y deshumanizador. El
grito de alarma sobre la calidad del
trabajo se dio en los años 80, y se está
traduciendo en nuevos análisis y en
propuestas de rehumanización del
trabajo, con la atención puesta en
condiciones de mayor libertad y
responsabilidad y de mayor
autonomía, y sobre todo en
contenidos que tengan un sentido no
solamente instrumental.

Las ciencias sociales hacen cada vez
más hincapié en el hecho de que el
trabajador en general (incluyendo el



estudiante o el ama de casa, así como
ciertas categorías "marginales" con
respecto a los procesos de
racionalización y reestructuración de
la producción y los servicios) no
mantiene una relación libre e
inmediata con el trabajo, sino que se
suele encontrar en una situación que
capta naturalmente como
atenazante, como extrínseca y como
carente de espacio para que el sujeto
pueda dar cauce a la propia riqueza
interior.

De ahí los intentos de reorganizar el
trabajo de acuerdo con modelos de
participación autogestionaria, de
coparticipación de productores y
consumidores (multi-stakers y 
prosumers), de rotación de funciones
(job rotation), de enriquecimiento de
tareas y competencias (job
enlargement), de proyectos de calidad
(total quality), etc. Ciertamente, la
naturaleza de muchos de estos
proyectos tiene más de material que



de cultural, y sus objetivos son más
organizativos y empresariales que
relaciones. Pero en las
investigaciones más avanzadas el
factor predominante, en cuanto
elemento decisivo para una
reconsideración del significado del
trabajo, es el factor relacional. De
hecho, nadie pone en duda que las
relaciones sociales de trabajo (mejor
dicho, el trabajo como relación social)
condicionan profundamente el
ejercicio —dotado de sentido— de las
potencialidades humanas, sobre todo
en la medida en que pueden ayudar
al trabajador a dar lo mejor de sí
mismo, como ocurre cuando se le
confían tareas y responsabilidades
con un fuerte contenido de iniciativa
y creatividad (programación,
decisión, investigación,
experimentación); o pueden, por el
contrario, inhibir su riqueza
humana, tal como sucede cuando se
le relega a una labor de carácter
meramente ejecutivo, en la que el



dato repetitivo, falto de resortes que
puedan activar las palancas de la
mejora de uno mismo y de los demás,
banaliza y esclerotiza la
personalidad del trabajador y le
priva de una plena participación
humana, es decir, de una
participación vivida en todas las
dimensiones propiamente humanas.

Desde el punto de vista sociológico,
por tanto, en la revalorización del
trabajo humano entra en juego la
división del trabajo, pero una
división del trabajo que no refleja
sólo exigencias económicas (de
productividad, eficiencia,
competitividad, etc.), sino también
exigencias de un modo nuevo de
relacionarse con los demás y, en
definitiva, de un nuevo estilo de vida.
Vuelve a ser actual la distinción
entre el trabajo para el uso, que crea
bienes y servicios que responden
directamente a necesidades de
personas concretas en un contexto



determinado, y el trabajo para el
cambio, cuya producción va dirigida
a un cliente impersonal y cuyo valor
se mide de acuerdo con parámetros
de beneficio. Ambos son legítimos,
pero es importante no reducir el
primero al segundo, pues uno y otro
se deben utilizar de modo apropiado
en las distintas relaciones habituales
(el trabajo de servicio y atención de
personas, por ejemplo, se desarrolla
mejor como trabajo de uso que como
trabajo de cambio).

2.3. El capitalismo individualista, con
su aparición en la historia, dotó a la
humanidad de un motor de
desarrollo —irracional en su
fundamento— que provocó,
ciertamente, un crecimiento
económico hasta entonces
desconocido. Este crecimiento, sin
embargo, sólo se obtuvo por medio
de la explotación del hombre por el
hombre y de uno mismo por sí
mismo. Los sistemas comunistas no



modificaron esta organización, sino
que la colectivizaron y la volvieron
más materialista todavía. Son
diversas las fases que han recorrido
la organización capitalista y la
comunista, pero ha sido común a
todas ellas el hecho de haber
institucionalizado el trabajo como
relación social inhibidora de la
creatividad propiamente humana.
En concreto, la organización
rígidamente capitalista del trabajo ha
dado lugar a una alienación
universal de la humanidad con su
abstracto y mercantificado esquema
económico de producción-consumo,
de modo que la creatividad del sujeto
se ha tenido que refugiar en el hecho
estético, en la actividad de la
"mente", a veces en el mero ámbito
del juego (en la pura libertad
"señorial").

La sociología no ha dejado de
mostrar las alienaciones que
encierran tanto la vía puramente



capitalista como la marxista. En
ambas se echa en falta la concepción
del trabajo como relación de
recíproca valoración entre sujetos
realmente interdependientes (bien
como coproductores o bien como
patrón y trabajador dependiente)
orientada positivamente a una
acción de enriquecimiento recíproco
y, por tanto, basada en una relación
de intercambio no economicista.

Posibilidades en tal sentido, sin
embargo, parecen perfilarse, después
de las anteriores fases del
capitalismo y el comunismo, en
nuestra sociedad post-industrial, en
virtud de algunos de sus peculiares
requisitos de organización. Ahora
bien, para implantar ese nuevo
paradigma del trabajo nuestra
sociedad necesita "un alma": para
volver a configurar el trabajo como
actividad propiamente humana, la
sociedad debe crear un contexto en
el que el trabajo exija el ejercicio de



las mejores virtualidades humanas,
en vez de inhibirlo. Ahí precisamente
se encuentra la base ética de la
empresa y de su específica
organización.

La viabilidad de este planteamiento
del trabajo en la sociedad post-
industrial se descubre en el hecho de
que ésta, para no tropezar ni en un 
planning puramente abstracto ni en
una competencia salvajemente
agresiva, no sólo debe repartir y
descentralizar las responsabilidades
del modo más amplio posible, sino
que también debe determinar un uso
sistemático de lo nuevo y de lo
absolutamente imprevisto, es decir,
debe hacer realidad una promoción
sistemática de todo aquello que,
aunque no pueda ser coordinado y
planificado a-priori, tampoco debe
convertirse en una actividad de puro
riesgo y de azar, sin regla alguna y
sin equidad en las relaciones de
intercambio.



Ciertamente, la relación particular y
única del hombre con sus obras
impone que la creatividad sea —de
modo directo y primario—
esencialmente personal. Las ciencias
sociales han evidenciado que el
hombre se expresa creativamente
cuando puede actuar con libertad
personal, con espíritu de iniciativa
interiormente motivado, midiéndose
con un modelo de perfección: sólo
entonces puede realizar un producto
único, suyo personal. Sin embargo, la
complejidad del sistema económico-
productivo ha conducido a una
mayor dimensión social y colectiva
del trabajo, y este hecho obliga a
redefinir el carácter personalizado
de la actividad creativa. A estas
exigencias responde el concepto de
"vocación profesional", una realidad
que, aunque no necesariamente se
ha de desarrollar en una actividad
económica, puede ejercitarse tanto
en un contexto de trabajo coordinado
como dependiente, siempre que esté



libre del individualismo que ha
cristalizado en la ética instrumental
adquisitiva del achievement (éxito).

La vocación profesional debe ser
considerada no como instrumento de
éxito o de búsqueda banal de un
nivel de vida opulento, sino como
autorrealización en la plena
integración humana, es decir, en una
unión de dos o más alteridades que
implica, para todas ellas, un bien
común proveniente de la alteridad
misma, de tal modo que cada
alteridad satisface las necesidades de
las otras[3]. Así, la vocación
profesional adquiere rasgos
empresariales, a través de formas
intermedias de grupos de trabajo
pequeños que recuperan la
creatividad del trabajo, tan lejos del
ethos individualista burgués como
del colectivismo de los regímenes
comunistas y las grandes estructuras
anónimas. En este sentido, el trabajo,
ya sea ejercitado en estructuras



públicas o privadas, con las formas
organizativas y las finalidades más
diversas, puede ser escenario de un
crecimiento "orgánico", es decir,
vital, del sujeto de tal actividad, la
persona humana, pues el hombre, en
el trabajo, es parte de un todo
orgánico que debe conducirle, por
una parte, más allá de sí mismo,
hacia el bien común, y por otra en
dirección a su conciencia más íntima,
es decir, hacia su riqueza interior.

3. El espíritu del Opus Dei en
relación con el trabajo

3.1. Es interesante constatar que la
búsqueda de un nuevo significado
del trabajo en la realidad del mundo
contemporáneo y en la investigación
sociológica está en sintonía con el
sentido del trabajo que se reconoce
en el núcleo de la espiritualidad del
Opus Dei.

Las enseñanzas del Fundador del
Opus Dei, el Beato Josemaría Escrivá,



han abierto un horizonte que ha ido
ampliándose y clarificándose hasta
llegar a representar, en el
pensamiento cristiano
contemporáneo, una voz
significativamente en sintonía con la
búsqueda de ese nuevo sentido del
trabajo y de la organización
previamente mencionado.

Desde el primer momento, Josemaría
Escrivá ha enseñado que el espíritu
del Opus Dei viene a subrayar un
aspecto del mensaje cristiano que en
el transcurso de los siglos había
quedado olvidado: el hecho de que
cualquier trabajo humanamente
digno y honesto puede convertirse en
tarea divina, es decir, en ámbito para
amar y servir a Dios y, por tanto,
para santificarse[4]. «El Señor suscitó
el Opus Dei en 1928 para ayudar a
recordar a los cristianos que, como
cuenta el libro del Génesis, Dios creó
al hombre para trabajar»[5]. El Beato
Josemaría hace hincapié en que el



hombre fue creado para trabajar
antes de la caída (o pecado original),
por lo que el trabajo en sí es positivo
para el hombre y, en cuanto tal, 
naturaliter, materia santificable.
Pone el ejemplo de Cristo, que pasó
30 años trabajando en Nazaret como
carpintero.

De este modo se supera
inmediatamente la ambivalencia que
ha arrastrado el pensamiento
occidental siempre que ha puesto en
duda el carácter positivo de las
actividades seculares en cuanto
potencialmente peligrosas para la
salvación cristiana o, al menos, en
cuanto circunstancias ajenas a una
posible santificación. Para encontrar
en la tradición católica algo similar,
más que a San Benito, en cuyo lema
(ora et labora) la oración y el trabajo
se configuran como actividades
distintas y separadas, hay que pensar
en San Bernardino de Siena, que
subrayaba la importancia del trabajo



como vita activa civilis, es decir,
como espacio para el ejercicio de
virtudes naturales y sobrenaturales
orientadas a la creación de una
riqueza sana, legítima, fecunda, sin
contraste alguno con el deseo de
perfección y las posibilidades de
santificación del cristiano.

En este sentido, en la concepción del
trabajo que propone Josemaría
Escrivá hay una recuperación del
significado humanista de sociedad
civil, que había aflorado al final de la
Edad Media pero que después había
sido marginado por la concepción
calvinista (escocesa) de sociedad
mercantil (cfr. A. Ferguson, A. Smith
y otros autores).

Acudiendo a la visión originaria
("fontal", como diría Juan Pablo II)
del trabajo en la revelación bíblica, el
Beato Josemaría Escrivá nos
recuerda que la necesidad de
trabajar no es fruto del pecado, sino



parte integrante del proyecto de Dios
sobre el hombre y sobre el mundo:
«el hombre nace para trabajar, como
el ave para volar» (Job 5, 7). Lo único
que el pecado original ha cambiado
es que si el trabajo, antes de la caída,
tenía ciertas características (era el
"cultivo del jardín"), después del
pecado ha asumido otras
connotaciones, otras cualidades,
entre las que se encuentran la fatiga
y la necesidad. Pero el trabajo sigue
siendo una tarea propiamente
humana: el trabajo no es, por tanto,
la tarea servil que se delinea en la
concepción griega, según la cual el
trabajo no es ni necesario ni
propiamente humano, pues quien
puede permitirse no trabajar —el
rentista, el "señor"— da lo mejor de
sí mismo precisamente no
trabajando, para poder de este modo
ejercitar sólo sus facultades
superiores. En el espíritu del Opus
Dei, todo hombre que quiera seguir
la propia naturaleza y



perfeccionarse, ya sea en sentido
humano o sobrenatural, debe
trabajar. De este modo quedan
superadas todas las ambivalencias y
las dudas que a lo largo de los siglos
han afligido a la teología —también
católica— en relación con las
actividades seculares.

El trabajo —evidentemente, con
ciertas condiciones— es, por tanto,
connatural al hombre, tanto en
sentido estructural (como
conformación de su naturaleza)
como en sentido intencional (como
requisito para el desarrollo de su
subjetividad). Una característica
intrínseca a la naturaleza humana es
que a través del trabajo se desarrolla
ella misma y desarrolla las relaciones
con los demás y con el mundo.
Josemaría Escrivá, en esta línea,
afirma del trabajo que es medio de
participación en la obra de la
creación y que ha asumido, con la
Redención realizada por Cristo, una



connotación nueva en cuanto que ha
pasado a ser lo que antes no podía
ser: medio para corredimir con
Cristo. El trabajo es ámbito de
divinización: Dios encuentra al
hombre, y el hombre puede abrirse a
este encuentro, compenetrándose
con Él. Con la Redención, hace notar
el Beato Josemaría Escrivá, también
el trabajo es rescatado, y las
cualidades que hasta entonces —a
causa del pecado— lo configuraban
sólo o prevalentemente en sentido
negativo se ven modificadas: el
trabajo se propone como vida nueva,
como objeto explícito de la voluntad
de Dios que llama a la realización
cada vez más perfecta del orden de la
creación y del plan salvífico de Dios:
«Cristo, muriendo en la Cruz, atrae a
sí la Creación entera, y, en su
nombre, los cristianos, trabajando en
medio del mundo, han de reconciliar
todas las cosas con Dios, colocando a
Cristo en la cumbre de todas las
actividades humanas»[6].



Lejos de ser el lugar de la universal
alienación servil de los hombres,
como ha sostenido la teología
protestante[7], el trabajo se
configura, en el espíritu del Opus Dei,
como el lugar de la universal
liberación de los hombres en cuanto
hijos de Dios amados por un padre
que los llama a actuar en el mundo
como destinatarios de su herencia[8].

El Beato Josemaría Escrivá subraya
que Cristo, recapitulando en sí todas
las cosas, hace del trabajo la novedad
de la vida a que alude aquel texto de
San Pablo (Ef. IV, 23-28) en que el
Apóstol invita a renovarse en el
espíritu y a revestirse del hombre
nuevo («el que robaba que no robe
ya, sino que trabaje seriamente,
ocupándose con sus propias manos
en algo honesto», pasaje que Santo
Tomás comentaba así: «el robo
pertenece a la decrepitud de la vida,
el trabajo es la novedad de la vida»).



La expresión con que el Beato
Josemaría Escrivá sintetiza el núcleo
de la espiritualidad del Opus Dei se
condensa en un semantema ternario
relacional: Santificar el trabajo,
santificarse en el trabajo y santificar a
los demás con el trabajo[9].

Santificar el trabajo significa, para
Josemaría Escrivá, trabajar con la
máxima perfección posible, tanto en
el plano humano (competencia
profesional) como sobrenatural (por
amor de la voluntad divina y al
servicio de los hombres). En otras
palabras, es divinizar las actividades
ocupacionales elevándolas al orden
de la gracia. ¿Cómo? Persiguiendo el 
finis operis, la perfección de la obra
en sí, y ordenando ésta de acuerdo
con el finis operantis, es decir, la
motivación sobrenatural. Por la
unión del cristiano con Cristo, el
trabajo se convierte en obra de Dios, 
operatio Dei, opus Dei, y Dios mismo
puede contemplarla («Dios se ha



fijado en el trabajo de mis manos»: 
Gen 31, 42). De este modo, las
estructuras de la sociedad pueden
ser informadas desde dentro con el
espíritu de Cristo[10].

Santificarse en el trabajo significa,
para el Beato Josemaría Escrivá,
encontrar a Cristo en el trabajo en
cuanto lugar de vida ordinaria y en
cuanto materia que se debe
santificar de modo inmediato y
directo. «En todo el inmenso
panorama del trabajo, Dios nos
espera cada día. Sabedlo bien: hay un
algo santo, divino, escondido en las
situaciones más comunes, que toca a
cada uno de vosotros descubrir»[11].
Santificarse quiere decir, por una
parte, trabajar de un modo
éticamente recto, que tenga en
consideración la honradez, la lealtad,
la justicia y las demás virtudes; por
otra parte, y al mismo tiempo,
santificarse es descubrir ese "algo
divino" que no está fuera del mundo,



o en un horizonte lejano y disociado
del propio trabajo, sino precisamente
en el corazón mismo de la actividad
laboral: «allí donde están vuestros
hermanos los hombres, allí donde
están vuestras aspiraciones, vuestro
trabajo, vuestros amores, allí está el
sitio de vuestro encuentro cotidiano
con Cristo»[12].

Se trata de una visión que no puede
comprender quien considere el
trabajo cotidiano solamente como
algo aburrido y deprimente, o como
una actividad tan difícil de llevar a
cabo de acuerdo con criterios de
honradez, justicia y virtud que se
debe abandonar en manos de otros
(del "mundo" en cuanto lugar de
perdición), porque quien quiere
encontrar a Dios debe apartarse del
mundo. Al mismo tiempo, se trata de
una visión que está claramente en los
antípodas de ciertas corrientes de
origen protestante según las cuales el
trabajo es esencialmente algo



instrumental, que debe confrontarse
con el éxito o el fracaso que se
obtienen a través de él: es señal de
salvación cuando se traduce en
riqueza y beneficio, y es señal de
perdición cuando no produce ni
riqueza ni mejora social. Para
Josemaría Escrivá, la riqueza y el
éxito son elementos totalmente
secundarios, que no hay por qué
despreciar (pues en sí mismos son
positivos), pero que, ciertamente, no
deben ser considerados ni como fines
ni como signos del destino en la
personal relación con Dios.

Santificar a los demás con el trabajo
significa abrir el trabajo a su
valencia interhumana (apostólica), al
hecho de que un trabajo bien
realizado puede ser una ofrenda
grata a Dios con la que podemos
cooperar en la labor redentora de
Cristo y un testimonio activo, un
ejemplo positivo que se traduce en
una ayuda concreta y eficaz a las



personas que colaboran o que ven el
resultado del trabajo. Tal testimonio,
lejos de ser una simple presencia
pasiva, comporta una relación de
amistad y confidencia por medio de
la cual es posible propiciar el
encuentro de los colegas de trabajo
con Cristo.

Algunos autores han puesto de
relieve la influencia que esta
concepción de Josemaría Escrivá ha
tenido en el Concilio Vaticano II y,
particularmente, en la nueva visión
del laicado[13]. Se trata de una
concepción que sólo recientemente
ha comenzado a difundirse y a
ejercer su positivo influjo en nuestra
sociedad, y para muchos es todavía
desconocida. Por eso vale la pena
subrayar que el espíritu del Opus Dei
en relación con el trabajo se sitúa en
el corazón de la visión propiamente
laical, en sentido católico, del mundo:
no es una forma actualizada o
moderna de espiritualidad religiosa



(es decir, de la espiritualidad que
considera al cristiano como marcado
por un status y/o por una particular
consagración); asimismo, no es una
mundanización o desacralización del
ideal monástico (como el último
estadio de la parábola descendente
de un ideal ascético que se iría
haciendo cada vez menos riguroso).
El espíritu del Opus Dei es un espíritu
de otro género (sui generis), en
concreto del género laical, que
requiere el rigor de los primeros
cristianos y a la vez remite a aquel
sentido de "estar en el mundo" —con
una ciudadanía intraterrena y
ultraterrena— que se reconoce ya en
la Epístola a Diogneto, del siglo II
d.C., pero que, a lo largo de diecisiete
siglos, complejas vicisitudes
históricas y culturales habían
sepultado.

3.2. De este modo de concebir y de
vivir el trabajo, a través de una
espiritualidad que injerta lo divino



en lo humano, se derivan algunas
consecuencias muy beneficiosas.

En primer lugar, la superación de la
ambivalencia (a menudo configurada
como antítesis, según ha quedado
expuesto anteriormente) entre
exaltación y envilecimiento del
trabajo. Todo trabajo, ya se trate de 
poiesis (actividad espontánea) o 
ergon (actividad intencional y
esforzada), cuando es percibido y
vivido en la óptica de la
coparticipación en un proyecto que
trasciende a los individuos singulares
y les indica su bien común (con
términos teológicos, en la óptica de la
coparticipación en la obra creadora y
salvífica de Dios), es en sí positivo
para la persona humana. De este
modo, el trabajo no es ni
sobrevalorado ni infravalorado. El
criterio para su justa valoración (y
por tanto, para el discernimiento del
tipo y grado de implicación y de
distanciamiento que requiere) está



en lo que significa para el agente
humano.

En segundo lugar, la íntima
relacionalidad del trabajo: el trabajo
no es sólo relación con las cosas (con
el objeto material), sino con el sujeto
que lo desarrolla y con los otros
(pues el trabajo es siempre una
actividad realizada con otros y/o
para otros, aunque sólo sea
indirectamente).

Otra consecuencia es la prioridad del
sentido del trabajo con respecto a sus
características organizativas e
instrumentales.

Y todo esto se enmarca en la
necesaria armonía entre los tres
planos fundamentales de la existencia
humana, el plano natural, el artificial
(trabajo en sentido estricto) y el
sobrenatural (significado último de
la existencia). En tal armonía se
entrelazan la dimensión horizontal
del trabajo (la fraternidad y la



cooperación entre los hombres) y la
dimensión vertical (sobrenatural), y
el trabajo se convierte, de este modo,
en trabajo de hijos de Dios.

El espíritu del Opus Dei, por tanto, se
sitúa plenamente en el surco de la
tradición teológica católica, de la que
resuelve algunos problemas
fundamentales que en ciertos
momentos de la historia habían sido
dejados en la ambigüedad. Es decir,
no puede ser tomado por una forma
de ética intramundana del trabajo. El
protestantismo, por su parte, ha
formulado una ascética del trabajo
que está en los antípodas del espíritu
del Opus Dei, porque la ascética que
éste propone no depende de una
normatividad abstracta e impersonal
(o sea, de una eticidad externa y
coercitiva como la que encontramos,
por ejemplo, en Calvino), ni se mide
con el parámetro de los resultados
materiales (de acuerdo con la
banalización que ha hecho de la ética



protestante una ética del éxito), sino
que radica en la dignidad de la
persona humana, en su subjetividad
(como sinergia del corazón y la
razón), y está centrada en el sentido
ultra-mundano de la existencia.
Quizá puedan darse algunas
similitudes en lo concerniente a la
valoración del sacrificio, o del
trabajo como vía y medio para el
ejercicio de las virtudes, pero el
contexto y los fines de estos rasgos
del espíritu del Opus Dei son
totalmente distintos de los de la ética
protestante: el contexto es el de los
hijos de Dios, y los fines son la
santificación del trabajo, de uno
mismo y de los demás, no la riqueza,
ni como signo de salvación ni como
instrumento de éxito en el mundo.

La reflexión sobre el espíritu del
Opus Dei en relación con el trabajo
puede abrir una vía de solución a los
dilemas del mundo contemporáneo.
La misma investigación sociológica,



que indaga los confines y las
intersecciones de las actividades
profesionales, la organización de la
empresa y la ética religiosa (de
acuerdo con el planteamiento que
Weber ha dado a la relación entre la
economía y las grandes religiones
mundiales), evidencia la gran
necesidad que tiene nuestra sociedad
de moverse en esta dirección para
superar las distorsiones introducidas
con la ética protestante y con sus
resultados autodestructivos.

4. Hacia una nueva ética del
trabajo

4.1. Tanto el ethos capitalista burgués
como el ethos marxista atraviesan
actualmente una profunda crisis. Sus
bases de legitimación están cediendo
en todos los sentidos, tanto en lo
relativo a la organización del trabajo
como a las premisas filosóficas,
antropológicas y culturales de sus
respectivos proyectos de sociedad.



Es cada vez más evidente la
importancia de penetrar en la
problemática del trabajo y de
orientar la investigación hacia un
nuevo cuadro conceptual. En la base
de este cuadro conceptual hay que
poner el significado ético del trabajo,
como fundamento de su valoración
económica, de su regulación política
y de la configuración de la
organización laboral en sus diversas
modalidades (división de tareas y
competencias, organigramas,
rotación de funciones, red de
relaciones, etc.). El espíritu del Opus
Dei no proporciona modelos
prácticos, pero sí una brújula para la
orientación y un concreto horizonte
de sentido que puede inspirar la
lectura y la práctica del trabajo.

Una relación auténticamente
creativa con la actividad profesional,
con el producto derivado de ella y
con los compañeros de trabajo debe
dar lugar a que lo que el sujeto



produce pueda satisfacer las
necesidades reales de quienes
disfrutarán del objeto (bien o
servicio) producido. Cuando falta
esta conexión entre la actividad
laboral, por una parte, y, por otra,
unas necesidades efectivas que para
el sujeto de esa actividad son
significativas, deja de existir el
trabajo en sentido humano, pues lo
que diferencia el trabajo del juego es
precisamente la necesidad, que es
algo sentido y participado como vital,
esencial, indispensable.

4.2. Las principales direcciones de la
organización laboral post-industrial
—a la que son connaturales las
tendencias empíricas hacia una
salida de tipo orgánico y vital de las
alienaciones capitalista y marxista—
se pueden sintetizar del siguiente
modo:

a. El redescubrimiento del concepto
de valor de uso, tanto para el trabajo



como para los bienes y servicios
producidos a través de él, por medio
de una redefinición de las
necesidades propiamente humanas y
de una adecuada configuración de
relaciones entre ellas y los fines y
modos de la producción económica,
con el fin de que el intercambio de
trabajo (como actividad y como
producto) pueda ser realmente "un
hecho social total", es decir, un hecho
provisto de un significado a la vez
social, moral, jurídico, económico,
utilitario y afectivo, y en todo caso
denso de contenidos que trascienden
el plano de la prestación meramente
instrumental.

b. La tendencia a una organización
que configure el trabajo como
actividad orgánicamente combinada
de sujetos libres con una vocación
profesional específica. La
interdependencia entre los
cometidos profesionales debe ser
efectiva (sinérgica) y no mixtificada



por falsos igualitarismos ni por la
ideología del antagonismo
competitivo.

c. La autorrealización de la persona
en cuanto expresión de una
subjetividad personal que se
desenvuelve en la plena integración
humana con los demás, entre lo
natural y lo sobrenatural, con la
recomposición de los equilibrios de
solidaridad entre ámbitos diferentes
de vida (familia, escuela, actividad
profesional, comunidad local) y la
superación de las laceraciones
causadas por la polarización entre lo
privado (la familia) y lo público (la
organización política y económica).

En la medida en que el hombre
contemporáneo advierte la falsedad
de los mitos ilustrados del Desarrollo
y del Progreso, que han guiado las
ilusiones de la modernidad, y vuelve
a ser actual la preocupación por una
relación más respetuosa y armónica



con la naturaleza, este nuevo ethos se
configura como una alternativa
posible. La revalorización del trabajo
como actividad ética significante
puede ser el antídoto al modelo de
"crecimiento cero" propuesto a fines
de los años 60 y comienzos de los 70,
que ha representado y representa
todavía el proyecto utilitarista y
hedonista (neomalthusiano) de una
sociedad que aspira a vivir con el
mínimo esfuerzo y la máxima
satisfacción de consumo.
Ciertamente, este modelo ha sido
derrotado en años más recientes,
pero sigue siendo una tentación
permanente de repliegue
(autopoiético) de Occidente sobre sí
mismo.

Es fundamental darse cuenta de que,
si el auténtico desarrollo del hombre
es imprescindible, no se puede en
modo alguno renunciar a establecer
una forma de organización del
trabajo en la que la persona humana



sea inmediatamente sujeto
responsable.

En el centro de la idea de sociedad
civil que aflora tras el derrumbe de
la modernidad se encuentra el valor
del trabajo humano bien hecho,
según un ethos no ya de dominio,
sino de respeto a la naturaleza y a lo
creado. La nueva ética del trabajo ha
de tratar de dejar de lado el ethos
faustiano de la modernidad y ver en
el trabajo la íntima propensión
humana a la socialidad y la apertura
a esos significados últimos de la vida
que hacen que el hombre sienta la
felicidad de ser copartícipe de la obra
de la creación.

Pierpaolo Donati

Profesor Ordinario de Sociología

Universidad de Bolonia (Italia)



[1] Cfr. M. WEBER, La ética
protestante y el espíritu del
capitalismo.

[2] Cfr. JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Laborem exercens, 14-IX-1981.

[3] Cfr. F. BALBO: Opere 1945-64,
Boringhieri, Turín 1966, p. 825.

[4] Cfr. Conversaciones con Monseñor
Escrivá de Balaguer, Rialp, Madrid
1996, n. 55.

[5] Ibid. [6] Conversaciones, o.c, n. 59.

[7] Cfr. V. Tranquilli, Il concetto di
lavoro da Aristotele a Calvino,
Ricciardi, Nápoles 1979.

[8] Cfr. JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Amigos
de Dios, Rialp, Madrid 1977, nn.
57-58.

[9] Cfr. Es Cristo que pasa, Rialp,
Madrid 1973, nn. 45-49.



[10] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen gentium, n. 31.

[11] Conversaciones, o.c., n. 114.

[12] Ibid., n. 113.

[13] Cfr. J.L. ILLANES, La
santificación del trabajo, Palabra,
Madrid 1981; AA.VV.: El Opus Dei en
la Iglesia, Rialp, Madrid 1993.

Pier Paolo Donati

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-significado-
del-trabajo-en-la-investigacion-

sociologica-actual-y-el-espiritu-del-opus-
dei/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-significado-del-trabajo-en-la-investigacion-sociologica-actual-y-el-espiritu-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/el-significado-del-trabajo-en-la-investigacion-sociologica-actual-y-el-espiritu-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/el-significado-del-trabajo-en-la-investigacion-sociologica-actual-y-el-espiritu-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/el-significado-del-trabajo-en-la-investigacion-sociologica-actual-y-el-espiritu-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/el-significado-del-trabajo-en-la-investigacion-sociologica-actual-y-el-espiritu-del-opus-dei/

	El significado del trabajo en la investigación sociológica actual y el espíritu del Opus Dei

