
opusdei.org

El secreto de una
vida santa

Testimonio de Manuel Garrido
Bonaño, O. S. B. Profesor de
Liturgia en la Facultad de
Teología del Norte de España
Capitulo de “Así le vieron”, libro
que recoge testimonios sobre el
Fundador del Opus Dei

28/10/2008

Mis primeros recuerdos sobre el
Opus Dei datan de los años cuarenta.
Fue entonces cuando leí por vez
primera Camino, en una edición
voluminosa que, creo, fue la primera



con este titulo. El ejemplar no me
pertenecía y estaba dedicado por su
mismo autor. Desde entonces lo be
leído multitud de veces y lo
considero como un libro clásico en la
vida espiritual. He repartido docenas
de ejemplares entre los estudiantes y
he podido comprobar el bien
inmenso que les ha proporcionado su
lectura. Un amigo mío me los
enviaba generosamente junto con
muchos ejemplares del Nuevo
Testamento para ser distribuidos. Le
sugerí que eso era una forma
excelente de hacer apostolado. Mi
amigo no pertenecía ni pertenece a
la Obra, aunque la conoce bien y la
aprecia.

Desde el primer momento comprendí
la verdadera fisonomía del Opus Dei
y simpaticé con esa Asociación. La he
visto siempre como un gran
movimiento apostólico con el fin de
conducir a todos los hombres a vivir
la vida cristiana lo más



perfectamente posible, cada uno
dentro de su propio estado, «camino
de satisfacción en el trabajo
profesional y en el cumplimiento de
los deberes ordinarios del cristiano».
Leía la hoja informativa del proceso
de beatificación de Isidoro Zorzano,
socio del Opus Dei, y me edificaba
mucho lo que allí se decía. Por eso,
cuando fui a fundar a Leyre, en 1954,
siempre que iba a Pamplona visitaba
la Cámara de Comptos Reales, donde
funcionaba la Facultad de Derecho
que allí tenía el Opus Dei. No hablaba
con nadie. Iba allí sólo por simpatía.
Y, sin embargo, nunca me sentí
llamado a pertenecer a la Obra, por
la sencilla razón de que tenía y tengo
vocación a la vida monástica
benedictina.

Del fundador del Opus Dei yo
conocía poca cosa. Pero por los frutos
que producía, yo deducía que el
árbol era bueno. Luego, sí; luego he



leído mucho sobre el Opus Dei desde
que tuve noticia del mismo.

Luego he tenido ocasión de seguir
más de cerca la obra apostólica del
Opus Dei como tal, o la que realizan
algunos de sus socios, tanto los
sacerdotes como los laicos y los
sacerdotes diocesanos que
pertenecen a la Obra. Todo ello me
ha hecho ver que el Opus Dei es hoy
en la Iglesia una fuerza espiritual.

Resulta difícil encontrar en la
historia de la Iglesia una institución
que a los cincuenta años de su
fundación pueda presentar un
panorama tan fructífero como el que
presenta el Opus Dei en toda la
tierra. Se vio esto en gran parte con
motivo de la muerte de Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer, en
que, de todos los rincones del
mundo, se elevó una gran ola de
gratitud por los beneficios recibidos.
Se comprende mejor esto cuando se



han visto las películas de sus
magníficas catequesis. ¡Qué acierto
tuvieron los que las filmaron! Así
somos muchos los que ahora hemos
podido aprovecharnos de su doctrina
y de su propio estilo de catequizar,
en el que de una forma tan
simpática, tan digna, tan espiritual y
tan humana expone las cuestiones
más intrincadas del dogma y de la
moral. Las he visto varias veces y
siempre me han edificado enor‐
memente. Sus homilías se leen ahora
con verdadera fruición, como libro
de oración, de meditación, como
manual de pastoral y de consulta.

El secreto de todo esto está en su
intensa vida espiritual. El Concilio
Vaticano II ha sido para el Opus Dei
una lluvia beneficiosa por eso
mismo. Ha confirmado en no pocos
puntos su misma finalidad y sus
medios, pero también lo que es la
base firme de todo el Concilio: la vida
espiritual, aunque no siempre se



tiene presente. La renovación
principal que quiere el Concilio es la
vida espiritual, las otras en tanto en
cuanto se consigue o para facilitar el
conseguirlo. Paulo VI lo ha recordado
multitud de veces en sus extraor‐
dinarias alocuciones o catequesis de
los miércoles. Me parece que son el
mejor comentario al Concilio y la
más luminosa clave de su recta
interpretación. Esto explica por qué
el Opus Dei ha hecho y hace una
labor tan excelente en la Iglesia y en
el mundo, en consonancia con el
Concilio.

Después de la muerte de Monseñor
Escrivá de Balaguer se han hecho
manifestaciones que revelan el
secreto de su rica espiritualidad. No
obstante su apariencia brillante, fue
hasta el último instante de su vida el
grano de trigo que, enterrado, muere
para dar lugar a una mies copiosa.
Para algunos parecerá paradoja
incomprensible lo que afirman los



testigos de la primera hora de la
Obra: «El Opus Dei nació en los
hospitales y barrios pobres de
Madrid», acredita José Manuel
Domenech de Ibarra (cfr Apuntes
sobre la vida del fundador del Opus
Dei» Madrid 1977 pag 167). El día de
San José de 1975 lo confiaba el
fundador a los socios de la Obra «Fui
a buscar fortaleza en los barrios mas
pobres de Madrid- de una parte a
otra, entre pobres vergonzantes y
pobres miserables que no tenían
nada de nada..., fui a buscar los
medios para hacer las obras de Dios
en todos esos sitios. Mientras tanto,
trabajaba y formaba a los primeros
que tenía alrededor... Fueron unos
años intensos, en los que el Opus Dei
«crecía para adentro sin darnos
cuenta». Pero he querido deciros que
la fortaleza humana de la Obra han
sido los enfermos de los hospitales de
Madrid: los más miserables; los que
vivían en sus casas, perdida hasta la
última esperanza humana; los más



ignorantes de aquellas barriadas
extremas» (Apuntes, pág. 168). Antes
lo había insinuado en el Colegio
Tabancura de Santiago de Chile, el 2
de julio de 1974. Y en Lisboa en 1972,
donde tuvo la feliz idea de
manifestar el origen del núm. 208 de
Camino. Sus palabras son de un valor
grande y las transcribo íntegras: «Te
encontrarás también con el dolor
físico y feliz con ese sufrimiento. Me
has hablado de Camino No me lo se
de memoria pero hay una frase que
dice bendito sea el dolor, amado sea
el dolor, santificado sea el dolor. ¿Te
acuerdas? Eso lo escribí en un
hospital a la cabecera de una
moribunda a quien acababa de
administrar la Extremaunción. ¡Me
daba una envidia loca Aquella mujer
había tenido una gran posición
económica y social en la vida, y
estaba allí, en un camastro de un
hospital moribunda y sola sin mas
compañía que la que podía hacerle
yo en aquel momento hasta que



murió. Y ella repetía, paladeando:
bendito sea el dolor tenía todos lo
dolores morales y todos los dolores
físicos–, amado sea el dolor,
santificado sea el dolor; ¡glorificado
sea el dolor! El sufrimiento es una
prueba de que se sabe amar, de que
hay corazón» (Apuntes, pág. 169).
¡Qué lástima que no haya dejado
también el origen de los otros 998
números de Camino! Adivinamos que
tal vez cada uno de ellos fue fruto de
un hecho similar. No puede leer uno
esos pasajes sin emoción. El Opus Dei
ha nacido y se ha desarrollado a
golpes de azada. La incomprensión,
la difamación, la calumnia acompañó
toda la vida del fundador del Opus
Dei. Si el Opus Dei hubiera sido una
obra meramente humana hace
mucho tiempo que lo hubieran
aniquilado, pero lo sostiene la gracia
de Dios con la que tan fielmente
colabora. Se comprende así el gran
fruto espiritual que ha hecho y hace
en las almas. Los datos hablan por si



mismos: más de ochenta mil socios
repartidos por todos los continentes,
con multitud de obras apostólicas en
el campo de las letras, de la
promoción social, en la pastoral,
etcétera, etcétera. Oí decir no hace
mucho a un arzobispo: si todos mis
sacerdotes fuesen del Opus Dei no
tendría conflictos en mi diócesis. Se
nota hoy en la Iglesia donde actúan
los socios del Opus Dei por el gran
fruto espiritual que allí se da. Un
misionero de África me indicó que la
esperanza de la Iglesia está hoy en el
Opus Dei.

Refiriéndose al fundador de la Obra,
no hace mucho me recordaba un
destacado monseñor de la Curia
Romana: «sufrió mucho». Resulta
impresionante conocer que dos
horas antes de morir decía en
Castelgandolfo, el 26 de junio de
1975, a un grupo de asociadas del
Opus Dei: «Hemos de amar mucho a
la Iglesia, y al Papa, cualquiera que



sea. Pedid al Señor que sea eficaz
nuestro servicio para su Iglesia y
para el Santo Padre» (Apuntes, pág.
238).

Como el grano de trigo... El lo
recuerda en el núm. 199 de Camino:
«Si el grano de trigo muere queda
infecundo. – ¿No quieres ser grano
de trigo, morir por la mortificación, y
dar espigas bien granadas?– ¡Que
Jesús bendiga tu trigal!».

Una de las grandes características de
Monseñor Escrivá de Balaguer es su
intenso amor a la Iglesia. Amaba a la
Iglesia en su totalidad y en sus
diferentes manifestaciones
particulares. Podríamos llenar
páginas evocando doctrina y hechos
en que manifiesta ese amor intenso
por la Iglesia de Jesucristo. Habla del
escapulario del Carmen como si
fuera un fervoroso carmelita: «Lleva
sobre tu pecho el santo escapulario
del Carmen. Pocas devociones –hay



muchas y muy buenas devociones
marianas– tienen tanto arraigo entre
los fieles y tantas bendiciones de los
Pontífices. Además, ¡es tan maternal
ese privilegio sabatino!» (Camino
núm. 500). Incorpora a su Obra los
hechos de la Iglesia más dispares y
los propone como modelo. He aquí
algunos ejemplos: «Por defender su
pureza San Francisco de Asís se
revolcó en la nieve, San Benito se
arrojó a un zarzal, San Bernardo se
zambulló en un estanque helado... –
Tu, ¿qué has hecho?» (Camino, núm.
143). «Pero... ¿y los medios'? –Son los
mismos de Pedro y de Pablo, de
Domingo y Francisco, de Ignacio y
Javier: el Crucifijo y el Evangelio...

– ¿A caso te parecen pequeños ?» 
(Camino, num 470) Y así multitud de
veces, con respecto al sacerdocio a
las ordenes religiosas a la liturgia, a
las devociones a la pastoral No
extraña que la revista milanesa Studi
Cattolici al informar sobre la muerte



de Monseñor Escrivá de Balaguer
titulase esa información «Una vida
para la Iglesia», como queriendo
compendiar que el amor a la Iglesia
dio sentido a toda la vida del
fundador del Opus Dei. Se ha dicho
que desde hace tiempo Monseñor
Escrivá de Balaguer «con una pro‐
gresiva intensidad, ofrecía al Señor
su vida y mil vidas que tuviera por la
Iglesia Santa y por el Papa, sea quien
sea. Este ofrecimiento era intención
diaria de su Misa, era fervor
continuo de su alma, era dolor de su
corazón, era desvelo de su vida».
« ¡Qué alegría–excribió– poder decir
con todas las veras de mi alma: amo
a mi Madre la Iglesia Santa!» 
(Camino num. 518). Por eso recetaba
pausadamente, saboreándolo, las
palabras del Credo, «creo en la
Iglesia. Una, Santa, Católica y
Apostólica» (Camino, núm. 517).

Analizar los puntos principales de su
rica espiritualidad supone una



extensión ajena a este trabajo Algo se
ha hecho ya, especial mente por don
Pedro Rodríguez Monseñor Escrivá
de Balaguer es por antonomasia el
apóstol de la llamada universal a la
santidad A él le dolía que en los
calendarios litúrgicos casi todos los
santos fuesen sólo clérigos o
religiosos fuera de los mártires
cuando en realidad ha habido
muchos santos laicos aunque no
hayan entrado en el calendario
universal de la Iglesia En la oración
de San Bredan monje irlandés del
siglo VI que se divulgo mucho en el
medievo se evocan diversas
categorías de santos mártires,
confesores, vírgenes, anacoretas,
monjes y «sanctí clericí sancti laicí,
sanctae uxores, sancti domini, sancti
servi, sancti divites, sancti pauperes,
sancti doctores, sancti fauctores».
Siempre que he leído esa plegaria
litánica he recordado a Monseñor
Escrivá de Balaguer y a su Obra. Él
expuso con todo el ardor de su



corazón grande de apóstol la
vocación universal a la santidad en
todos los aspectos, fijándose
principalmente en la grandeza de la
vocación cristiana, en la filiación
divina del cristianismo, en la
afirmación cristiana del mundo, en
la santificación del trabajo ordinario,
en la proyección apostólica de todo
discípulo de Cristo y en su unidad de
vida, no compartimentos estancos:
ahora cristiano y luego profesor o
tornero. A ello ha contribuido con su
palabra y con sus escritos, pero de un
modo especial con su obra más
característica: Camino. Se ha pre‐
tendido querer rectificar algunas de
sus consideraciones espirituales
insertadas en ese magnífico libro que
tanto bien ha hecho y hace a las
almas. Pero la espiritualidad genuina
del fundador del Opus Dei la da ese
libro que se ha convertido en un
clásico de la vida espiritual cristiana.
Uno de los libros de espiritualidad
más leídos en el siglo XX. Así lo



muestra la multitud de traducciones
y de ediciones desde que aparece en
redacción reducida en Cuenca, en
1934, y en la edición definitiva de
1939 hasta nuestros días. No es un
libro de gabinete, fruto de
especulaciones teóricas. Refleja
siempre una experiencia apostólica
del autor. Por eso, pretender
marginar ese libro precioso y
eclipsarlo con las homilías y «con‐
versaciones» de Monseñor Escrivá de
Balaguer me parece una gran
temeridad, sin quitar nada de su
valor a esas homilías ni a las «con‐
versaciones», que en realidad no
completan ni perfeccionan a Camino.
Son otra cosa y como tales hay que
juzgarlas y no enfrentarías ni
contraponerlas. Todas las
consideraciones espirituales de 
Camino tienen un gran valor actual y
siempre lo tendrán, incluso aquellas
que parecen reflejo de unas
circunstancias muy concretas y



determinadas. Son Evangelio vivido
en todos los momentos de la jornada.

No sólo he repartido docenas de
ejemplares de Camino como antes he
dicho, sino que no podía tener un
ejemplar para mi uso, pues también
ése repetidas veces he tenido que
darlo porque me lo han pedido y yo
veía que debía desprenderme de él
para que hiciese un bien espiritual a
otras personas. Para no estar sin él
recurrí a la estratagema de que un
gran amigo me regalase uno muy
sencillo y dedicado. La dedicatoria
me impediría darlo. Él me envió un
ejemplar que había usado mucho en
sus conferencias y en su lectura
personal. Es el que tengo y con el uso
no está ciertamente para regalarlo a
nadie: una edición muy pequeña de
bolsillo que me acompaña siempre.

Cuando después de la muerte de
Monseñor Escrivá de Balaguer he
leído u oído muchas «gracias»



atribuidas a su intercesión -de
algunas diría milagro, pero no quiero
adelantarme al juicio de la Iglesia–
no me extraña nada. Son los signos
con los que Dios rubrica su gran
santidad. Todos los días pido a Dios
que esa santidad se proclame
oficialmente lo más pronto posible.

Artículo publicado en HOJA DEL
LUNES

Las Palmas de Gran Canaria, 2–X–78

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-secreto-de-
una-vida-santa/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-secreto-de-una-vida-santa/
https://opusdei.org/es-es/article/el-secreto-de-una-vida-santa/
https://opusdei.org/es-es/article/el-secreto-de-una-vida-santa/

	El secreto de una vida santa

