
opusdei.org

El Papa exhorta a
"amar la Palabra de
Dios"

Benedicto XVI ha publicado una
exhortación apostólica sobre la
Palabra de Dios, que sigue al
sínodo celebrado en 2008. Entre
otros santos, cita a San
Josemaría, que basó en la
Escritura "su predicación sobre
la llamada universal a la
santidad".

24/11/2010



En octubre de 2008, una asamblea de
obispos celebraron en Roma un
Sínodo junto con el Santo Padre
sobre la Palabra de Dios. Ahora, dos
años más tarde, Benedicto XVI
publica una exhortación apostólica
con sus reflexiones y las conclusiones
más importantes. 

Entre otras ideas para dar más
relieve a la Escritura en la vida
personal y en la vida de la Iglesia, el
Papa propone acudir a los santos,
"rayos de luz que salen de la Palabra
de Dios", entre otros a San Josemaría.

* * * 

EXHORTACIÓN APOSTÓLICA
POSTSINODAL 

VERBUM DOMINI

DEL SANTO PADRE BENEDICTO XVI 

AL EPISCOPADO, AL CLERO, A LAS
PERSONAS CONSAGRADAS Y A LOS



FIELES LAICOS SOBRE LA PALABRA
DE DIOS EN LA VIDA Y EN LA
MISIÓN DE LA IGLESIA

INTRODUCCIÓN

1. La palabra del Señor permanece
para siempre. Y esa palabra es el
Evangelio que os anunciamos» (1 P
1,25: cf. Is 40,8). Esta frase de la 
Primera carta de san Pedro, que
retoma las palabras del profeta
Isaías, nos pone frente al misterio de
Dios que se comunica a sí mismo
mediante el don de su palabra. Esta
palabra, que permanece para
siempre, ha entrado en el tiempo.
Dios ha pronunciado su palabra
eterna de un modo humano; su
Verbo «se hizo carne» (Jn1,14). Ésta
es la buena noticia. Éste es el anuncio
que, a través de los siglos, llega hasta
nosotros. La XII Asamblea General
Ordinaria del Sínodo de los Obispos,
que se celebró en el Vaticano del 5 al
26 de octubre de 2008, tuvo como



tema La Palabra de Dios en la vida y
en la misión de la Iglesia. Fue una
experiencia profunda de encuentro
con Cristo, Verbo del Padre, que está
presente donde dos o tres están
reunidos en su nombre (cf. Mt 18,20).
Con esta Exhortación, cumplo con
agrado la petición de los Padres de
dar a conocer a todo el Pueblo de
Dios la riqueza surgida en la reunión
vaticana y las indicaciones
propuestas, como fruto del trabajo en
común.[1] En esta perspectiva,
pretendo retomar todo lo que el
Sínodo ha elaborado, teniendo en
cuenta los documentos presentados:
los Lineamenta, el Instrumentum
laboris, las Relaciones ante y post
disceptationem y los textos de las
intervenciones, tanto leídas en el
aula como las presentadas in scriptis,
las Relaciones de los círculos
menores y sus debates, elMensaje
final al Pueblo de Dios y, sobre todo,
algunas propuestas específicas
(Propositiones), que los Padres han



considerado de particular relieve. En
este sentido, deseo indicar algunas
líneas fundamentales para
revalorizar la Palabra divina en la
vida de la Iglesia, fuente de constante
renovación, deseando al mismo
tiempo que ella sea cada vez más el
corazón de toda actividad eclesial.

Para que nuestra alegría sea
perfecta

2. En primer lugar, quisiera recordar
la belleza y el encanto del renovado
encuentro con el Señor Jesús
experimentado durante la Asamblea
sinodal. Por eso, haciéndome eco de
la voz de los Padres, me dirijo a todos
los fieles con las palabras de san Juan
en su primera carta: «Os anunciamos
la vida eterna que estaba con el
Padre y se nos manifestó. Eso que
hemos visto y oído os lo anunciamos
para que estéis unidos con nosotros
en esa unión que tenemos con el
Padre y con su Hijo Jesucristo» (1 Jn



1,2-3). El Apóstol habla de oír, ver, 
tocar y contemplar(cf. 1,1) al Verbo
de la Vida, porque la vida misma se
manifestó en Cristo. Y nosotros,
llamados a la comunión con Dios y
entre nosotros, debemos ser
anunciadores de este don. En esta
perspectiva kerigmática, la Asamblea
sinodal ha sido para la Iglesia y el
mundo un testimonio de la belleza
del encuentro con la Palabra de Dios
en la comunión eclesial. Por tanto,
exhorto a todos los fieles a reavivar
el encuentro personal y comunitario
con Cristo, Verbo de la Vida que se ha
hecho visible, y a ser sus
anunciadores para que el don de la
vida divina, la comunión, se extienda
cada vez más por todo el mundo. En
efecto, participar en la vida de Dios,
Trinidad de Amor, es alegría
completa (cf. 1 Jn 1,4). Y comunicar la
alegría que se produce en el
encuentro con la Persona de Cristo,
Palabra de Dios presente en medio
de nosotros, es un don y una tarea



imprescindible para la Iglesia. En un
mundo que considera con frecuencia
a Dios como algo superfluo o
extraño, confesamos con Pedro que
sólo Él tiene «palabras de vida
eterna» (Jn 6,68). No hay prioridad
más grande que esta: abrir de nuevo
al hombre de hoy el acceso a Dios, al
Dios que habla y nos comunica su
amor para que tengamos vida
abundante (cf. Jn 10,10).

De la «Dei Verbum» al Sínodo
sobre la Palabra de Dios

3. Con la XII Asamblea General
Ordinaria del Sínodo de los Obispos
sobre la Palabra de Dios, somos
conscientes de haber tocado en cierto
sentido el corazón mismo de la vida
cristiana, en continuidad con la
anterior Asamblea sinodal sobre la 
Eucaristía como fuente y culmen de la
vida y de la misión de la Iglesia. En
efecto, la Iglesia se funda sobre la
Palabra de Dios, nace y vive de ella.



[2] A lo largo de toda su historia, el
Pueblo de Dios ha encontrado
siempre en ella su fuerza, y la
comunidad eclesial crece también
hoy en la escucha, en la celebración y
en el estudio de la Palabra de Dios.
Hay que reconocer que en los
últimos decenios ha aumentado en la
vida eclesial la sensibilidad sobre
este tema, de modo especial con
relación a la Revelación cristiana, a
la Tradición viva y a la Sagrada
Escritura. A partir del pontificado del
Papa León XIII, podemos decir que
ha ido creciendo el número de
intervenciones destinadas a
aumentar en la vida de la Iglesia la
conciencia sobre la importancia de la
Palabra de Dios y de los estudios
bíblicos,[3] culminando en el Concilio
Vaticano II, especialmente con la
promulgación de la Constitución
dogmática Dei Verbum, sobre la
divina Revelación. Ella representa un
hito en el camino eclesial: «Los
Padres sinodales... reconocen con



ánimo agradecido los grandes
beneficios aportados por este
documento a la vida de la Iglesia, en
el ámbito exegético, teológico,
espiritual, pastoral y ecuménico».[4]
En particular, ha crecido en estos
años la conciencia del «horizonte
trinitario e histórico salvífico de la
Revelación»,[5] en el que se reconoce
a Jesucristo como «mediador y
plenitud de toda la revelación».[6] La
Iglesia confiesa incesantemente a
todas las generaciones que Él, «con
su presencia y manifestación, con sus
palabras y obras, signos y milagros,
sobre todo con su muerte y
resurrección gloriosa, con el envío
del Espíritu de la verdad, lleva a
plenitud toda la revelación».[7]

De todos es conocido el gran impulso
que la Constitución dogmática Dei
Verbum ha dado a la revalorización
de la Palabra de Dios en la vida de la
Iglesia, a la reflexión teológica sobre
la divina revelación y al estudio de la



Sagrada Escritura. En los últimos
cuarenta años, el Magisterio eclesial
se ha pronunciado en muchas
ocasiones sobre estas materias.[8]
Con la celebración de este Sínodo, la
Iglesia, consciente de la continuidad
de su propio camino bajo la guía del
Espíritu Santo, se ha sentido llamada
a profundizar nuevamente sobre el
tema de la Palabra divina, ya sea
para verificar la puesta en práctica
de las indicaciones conciliares, como
para hacer frente a los nuevos
desafíos que la actualidad plantea a
los creyentes en Cristo.

El Sínodo de los Obispos sobre la
Palabra de Dios

4. En la XII Asamblea sinodal,
Pastores provenientes de todo el
mundo se reunieron en torno a la
Palabra de Dios y pusieron
simbólicamente en el centro de la
Asamblea el texto de la Biblia, para
redescubrir algo que corremos el



peligro de dar por descontado en la
vida cotidiana: el hecho de que Dios
hable y responda a nuestras
cuestiones.[9] Juntos hemos
escuchado y celebrado la Palabra del
Señor. Hemos hablado de todo lo que
el Señor está realizando en el Pueblo
de Dios y hemos compartido
esperanzas y preocupaciones. Todo
esto nos ha ayudado a entender que
únicamente en el «nosotros» de la
Iglesia, en la escucha y acogida
recíproca, podemos profundizar
nuestra relación con la Palabra de
Dios. De aquí brota la gratitud por los
testimonios de vida eclesial en
distintas partes del mundo, narrados
en las diversas intervenciones en el
aula. Al mismo tiempo, ha sido
emocionante escuchar también a los
Delegados fraternos, que han
aceptado la invitación a participar en
el encuentro sinodal. Recuerdo, en
particular, la meditación,
profundamente estimada por los
Padres sinodales, que nos ofreció Su



Santidad Bartolomé I, Patriarca
ecuménico de Constantinopla.[10]
Por primera vez, además, el Sínodo
de los Obispos quiso invitar también
a un Rabino para que nos diera un
valioso testimonio sobre las Sagradas
Escrituras judías, que también son
justamente parte de nuestras
Sagradas Escrituras.[11]

Así, pudimos comprobar con alegría
y gratitud que «también hoy en la
Iglesia hay un Pentecostés, es decir,
que la Iglesia habla en muchas
lenguas; y esto no sólo en el sentido
exterior de que en ella están
representadas todas las grandes
lenguas del mundo, sino sobre todo
en un sentido más profundo: en ella
están presentes los múltiples modos
de la experiencia de Dios y del
mundo, la riqueza de las culturas;
sólo así se manifiesta la amplitud de
la existencia humana y, a partir de
ella, la amplitud de la Palabra de
Dios».[12] Pudimos constatar,



además, un Pentecostés aún en
camino; varios pueblos están
esperando todavía que se les anuncie
la Palabra de Dios en su propia
lengua y cultura.

No podemos olvidar, además, que
durante todo el Sínodo nos ha
acompañado el testimonio del
Apóstol Pablo. De hecho, fue
providencial que la XII Asamblea
General Ordinaria tuviera lugar
precisamente en el año dedicado a la
figura del gran Apóstol de los
gentiles, con ocasión del bimilenario
de su nacimiento. Se distinguió en su
vida por el celo con que difundía la
Palabra de Dios. Nos llegan al
corazón las vibrantes palabras con
las que se refería a su misión de
anunciador de la Palabra divina:
«hago todo esto por el Evangelio» (1
Co 9,23); «Yo -escribe en la Carta a los
Romanos- no me avergüenzo del
Evangelio: es fuerza de salvación de
Dios para todo el que cree» (1,16).



Cuando reflexionamos sobre la
Palabra de Dios en la vida y en la
misión de la Iglesia, debemos pensar
en san Pablo y en su vida consagrada
a anunciar la salvación de Cristo a
todas las gentes.

El Prólogo del Evangelio de Juan
como guía

5. Con esta Exhortación apostólica
postsinodal, deseo que los resultados
del Sínodo influyan eficazmente en
la vida de la Iglesia, en la relación
personal con las Sagradas Escrituras,
en su interpretación en la liturgia y
en la catequesis, así como en la
investigación científica, para que la
Biblia no quede como una Palabra
del pasado, sino como algo vivo y
actual. A este propósito, me
propongo presentar y profundizar
los resultados del Sínodo en
referencia constante al Prólogo del
Evangelio de Juan (Jn1,1-18), en el que
se nos anuncia el fundamento de



nuestra vida: el Verbo, que desde el
principio está junto a Dios, se hizo
carne y habitó entre nosotros (cf. Jn
1,14). Se trata de un texto admirable,
que nos ofrece una síntesis de toda la
fe cristiana. Juan, a quien la tradición
señala como el «discípulo al que
Jesús amaba» (Jn 13,23; 20,2; 21,7.20),
sacó de su experiencia personal de
encuentro y seguimiento de Cristo,
una certeza interior: Jesús es la
Sabiduría de Dios encarnada, su
Palabra eterna que se ha hecho
hombre mortal.[13] Que aquel que
«vio y creyó» (Jn20,8) nos ayude
también a nosotros a reclinar
nuestra cabeza sobre el pecho de
Cristo (cf. Jn 13,25), del que brotaron
sangre y agua (cf. Jn 19,34), símbolo
de los sacramentos de la Iglesia.
Siguiendo el ejemplo del apóstol Juan
y de otros autores inspirados,
dejémonos guiar por el Espíritu
Santo para amar cada vez más la
Palabra de Dios.



PRIMERA PARTE VERBUM DEI

«En el principio ya existía la
Palabra,

y la Palabra estaba junto a Dios, y la
Palabra era Dios...

y la Palabra se hizo carne» (Jn 1,1.14)

El Dios que habla Dios en diálogo

6. La novedad de la revelación
bíblica consiste en que Dios se da a
conocer en el diálogo que desea tener
con nosotros.[14] La Constitución
dogmática Dei Verbum había
expresado esta realidad
reconociendo que «Dios invisible,
movido de amor, habla a los
hombres como amigos, trata con
ellos para invitarlos y recibirlos en
su compañía».[15] Sin embargo, para
comprender en su profundidad el
mensaje del Prólogo de san Juan no
podemos quedarnos en la
constatación de que Dios se nos



comunica amorosamente. En
realidad, el Verbo de Dios, por quien
«se hizo todo» (Jn1,3) y que se «hizo
carne» (Jn1,14), es el mismo que
existía «in principio» (Jn1,1). Aunque
se puede advertir aquí una alusión al
comienzo del libro del Génesis (cf. Gn
1,1), en realidad nos encontramos
ante un principio de carácter
absoluto en el que se nos narra la
vida íntima de Dios. El Prólogo de
Juan nos sitúa ante el hecho de que
elLogos existe realmente desde
siempre y que, desde siempre, él
mismo es Dios. Así pues, no ha
habido nunca en Dios un tiempo en
el que no existiera el Logos. El Verbo
ya existía antes de la creación. Por
tanto, en el corazón de la vida divina
está la comunión, el don absoluto.
«Dios es amor» (1 Jn 4,16), dice el
mismo Apóstol en otro lugar,
indicando «la imagen cristiana de
Dios y también la consiguiente
imagen del hombre y de su camino».
[16] Dios se nos da a conocer como



misterio de amor infinito en el que el
Padre expresa desde la eternidad su
Palabra en el Espíritu Santo. Por eso,
el Verbo, que desde el principio está
junto a Dios y es Dios, nos revela al
mismo Dios en el diálogo de amor de
las Personas divinas y nos invita a
participar en él. Así pues, creados a
imagen y semejanza de Dios amor,
sólo podemos comprendernos a
nosotros mismos en la acogida del
Verbo y en la docilidad a la obra del
Espíritu Santo. El enigma de la
condición humana se esclarece
definitivamente a la luz de la
revelación realizada por el Verbo
divino.

Analogía de la Palabra de Dios

7. De todas estas consideraciones,
que brotan de la meditación sobre el
misterio cristiano expresado en el
Prólogo de Juan, hay que destacar
ahora lo que los Padres sinodales
han afirmado sobre las distintas



maneras en que se usa la expresión
«Palabra de Dios». Se ha hablado
justamente de una sinfonía de la
Palabra, de una única Palabra que se
expresa de diversos modos: «un
canto a varias voces».[17] A este
propósito, los Padres sinodales han
hablado de un uso analógico del
lenguaje humano en relación a la
Palabra de Dios. En efecto, esta
expresión, aunque por una parte se
refiere a la comunicación que Dios
hace de sí mismo, por otra asume
significados diferentes que han de
ser tratados con atención y puestos
en relación entre ellos, ya sea desde
el punto de vista de la reflexión
teológica como del uso pastoral.
Como muestra de modo claro el
Prólogo de Juan, el Logos indica
originariamente el Verbo eterno, es
decir, el Hijo único de Dios, nacido
del Padre antes de todos los siglos y
consustancial a él: la Palabra estaba
junto a Dios, la Palabra era Dios. Pero
esta misma Palabra, afirma san Juan,



se «hizo carne» (Jn1,14); por tanto,
Jesucristo, nacido de María Virgen, es
realmente el Verbo de Dios que se
hizo consustancial a nosotros. Así
pues, la expresión «Palabra de Dios»
se refiere aquí a la persona de
Jesucristo, Hijo eterno del Padre,
hecho hombre.

Por otra parte, si bien es cierto que
en el centro de la revelación divina
está el evento de Cristo, hay que
reconocer también que la misma
creación, el liber naturae, forma
parte esencialmente de esta sinfonía
a varias voces en que se expresa el
único Verbo. De modo semejante,
confesamos que Dios ha comunicado
su Palabra en la historia de la
salvación, ha dejado oír su voz; con
la potencia de su Espíritu, «habló por
los profetas».[18] La Palabra divina,
por tanto, se expresa a lo largo de
toda la historia de la salvación, y
llega a su plenitud en el misterio de
la encarnación, muerte y



resurrección del Hijo de Dios.
Además, la palabra predicada por los
apóstoles, obedeciendo al mandato
de Jesús resucitado: «Id al mundo
entero y proclamad el Evangelio a
toda la creación» (Mc 16,15), es
Palabra de Dios. Por tanto, la Palabra
de Dios se transmite en la Tradición
viva de la Iglesia. La Sagrada
Escritura, el Antiguo y el Nuevo
Testamento, es la Palabra de Dios
atestiguada y divinamente inspirada.
Todo esto nos ayuda a entender por
qué en la Iglesia se venera tanto la
Sagrada Escritura, aunque la fe
cristiana no es una «religión del
Libro»: el cristianismo es la «religión
de la Palabra de Dios», no de «una
palabra escrita y muda, sino del
Verbo encarnado y vivo».[19] Por
consiguiente, la Escritura ha de ser
proclamada, escuchada, leída,
acogida y vivida como Palabra de
Dios, en el seno de la Tradición
apostólica, de la que no se puede
separar.[20]



Como afirmaron los Padres
sinodales, debemos ser conscientes
de que nos encontramos realmente
ante un uso analógico de la
expresión «Palabra de Dios». Es
necesario, por tanto, educar a los
fieles para que capten mejor sus
diversos significados y comprendan
su sentido unitario. Es preciso
también que, desde el punto de vista
teológico, se profundice en la
articulación de los diferentes
significados de esta expresión, para
que resplandezca mejor la unidad
del plan divino y el puesto central
que ocupa en él la persona de Cristo.
[21]

Dimensión cósmica de la Palabra

8. Conscientes del significado
fundamental de la Palabra de Dios en
relación con el Verbo eterno de Dios
hecho carne, único salvador y
mediador entre Dios y el hombre,[22]
y en la escucha de esta Palabra, la



revelación bíblica nos lleva a
reconocer que ella es el fundamento
de toda la realidad. El Prólogo de san
Juan afirma con relación al Logos
divino, que «por medio de la Palabra
se hizo todo, y sin ella no se hizo
nada de lo que se ha hecho» (Jn1,3);
en la Carta a los Colosenses, se
afirma también con relación a Cristo,
«primogénito de toda
criatura» (1,15), que «todo fue creado
por él y para él» (1,16). Y el autor de
la Carta a los Hebreos recuerda que
«por la fe sabemos que la Palabra de
Dios configuró el universo, de
manera que lo que está a la vista no
proviene de nada visible» (11,3).

Este anuncio es para nosotros una
palabra liberadora. En efecto, las
afirmaciones escriturísticas señalan
que todo lo que existe no es fruto del
azar irracional, sino que ha sido
querido por Dios, está en sus planes,
en cuyo centro está la invitación a
participar en la vida divina en Cristo.



La creación nace del Logos y lleva la
marca imborrable de la Razón
creadora que ordena y guía. Los
salmos cantan esta gozosa certeza:
«La palabra del Señor hizo el cielo; el
aliento de su boca, sus ejércitos» (Sal
33,6); y de nuevo: «Él lo dijo, y
existió, él lo mandó, y surgió» (Sal
33,9). Toda realidad expresa este
misterio: «El cielo proclama la gloria
de Dios, el firmamento pregona la
obra de sus manos» (Sal 19,2). Por
eso, la misma Sagrada Escritura nos
invita a conocer al Creador
observando la creación (cf. Sb 13,5; 
Rm 1,19-20). La tradición del
pensamiento cristiano supo
profundizar en este elemento clave
de la sinfonía de la Palabra cuando,
por ejemplo, san Buenaventura,
junto con la gran tradición de los
Padres griegos, ve en el Logos todas
las posibilidades de la creación,[23] y
dice que «toda criatura es Palabra de
Dios, en cuanto que proclama a
Dios».[24] La Constitución dogmática 



Dei Verbum había sintetizado esto
declarando que «Dios, creando y
conservando el universo por su
Palabra (cf.Jn 1,3), ofrece a los
hombres en la creación un
testimonio perenne de sí mismo».[25]

La creación del hombre

9. La realidad, por tanto, nace de la
Palabra como creatura Verbi, y todo
está llamado a servir a la Palabra. La
creación es el lugar en el que se
desarrolla la historia de amor entre
Dios y su criatura; por tanto, la
salvación del hombre es el motivo de
todo. La contemplación del cosmos
desde la perspectiva de la historia de
la salvación nos lleva a descubrir la
posición única y singular que ocupa
el hombre en la creación: «Y creó
Dios al hombre a su imagen; a
imagen de Dios lo creó; hombre y
mujer los creó» (Gn 1,27). Esto nos
permite reconocer plenamente los
dones preciosos recibidos del



Creador: el valor del propio cuerpo,
el don de la razón, la libertad y la
conciencia. En todo esto
encontramos también lo que la
tradición filosófica llama «ley
natural».[26] En efecto, «todo ser
humano que llega al uso de razón y a
la responsabilidad experimenta una
llamada interior a hacer el bien»[27]
y, por tanto, a evitar el mal. Como
recuerda santo Tomás de Aquino, los
demás preceptos de la ley natural se
fundan sobre este principio.[28] La
escucha de la Palabra de Dios nos
lleva sobre todo a valorar la
exigencia de vivir de acuerdo con
esta ley «escrita en el corazón» (cf. 
Rm 2,15; 7,23).[29] A continuación,
Jesucristo dio a los hombres la Ley
nueva, la Ley del Evangelio, que
asume y realiza de modo eminente la
ley natural, liberándonos de la ley
del pecado, responsable de aquello
que dice san Pablo: «el querer lo
bueno lo tengo a mano, pero el
hacerlo, no» (Rm 7,18), y da a los



hombres, mediante la gracia, la
participación a la vida divina y la
capacidad de superar el egoísmo.[30]

Realismo de la Palabra

10. Quien conoce la Palabra divina
conoce también plenamente el
sentido de cada criatura. En efecto, si
todas las cosas «se mantienen» en
aquel que es «anterior a todo» (Col
1,17), quien construye la propia vida
sobre su Palabra edifica
verdaderamente de manera sólida y
duradera. La Palabra de Dios nos
impulsa a cambiar nuestro concepto
de realismo: realista es quien
reconoce en el Verbo de Dios el
fundamento de todo.[31] De esto
tenemos especial necesidad en
nuestros días, en los que muchas
cosas en las que se confía para
construir la vida, en las que se siente
la tentación de poner la propia
esperanza, se demuestran efímeras.
Antes o después, el tener, el placer y



el poder se manifiestan incapaces de
colmar las aspiraciones más
profundas del corazón humano. En
efecto, necesita construir su propia
vida sobre cimientos sólidos, que
permanezcan incluso cuando las
certezas humanas se debilitan. En
realidad, puesto que «tu palabra,
Señor, es eterna, más estable que el
cielo» y la fidelidad del Señor dura
«de generación en generación» (Sal
119,89-90), quien construye sobre
esta palabra edifica la casa de la
propia vida sobre roca (cf. Mt 7,24).
Que nuestro corazón diga cada día a
Dios: «Tú eres mi refugio y mi
escudo, yo espero en tu palabra» (Sal
119,114) y, como san Pedro, actuemos
cada día confiando en el Señor Jesús:
«Por tu palabra, echaré las redes» (Lc
5,5).

Cristología de la Palabra

11. La consideración de la realidad
como obra de la santísima Trinidad a



través del Verbo divino, nos permite
comprender las palabras del autor de
la Carta a los Hebreos: «En distintas
ocasiones y de muchas maneras
habló Dios antiguamente a nuestros
padres por los profetas. Ahora, en
esta etapa final, nos ha hablado por
el Hijo, al que ha nombrado heredero
de todo, y por medio del cual ha ido
realizando las edades del
mundo» (1,1-2). Es muy hermoso ver
cómo todo el Antiguo Testamento se
nos presenta ya como historia en la
que Dios comunica su Palabra. En
efecto, «hizo primero una alianza
con Abrahán (cf. Gn 15,18); después,
por medio de Moisés (cf. Ex 24,8), la
hizo con el pueblo de Israel, y así se
fue revelando a su pueblo, con obras
y palabras, como Dios vivo y
verdadero. De este modo, Israel fue
experimentando la manera de obrar
de Dios con los hombres, la fue
comprendiendo cada vez mejor al
hablar Dios por medio de los
profetas, y fue difundiendo este



conocimiento entre las naciones (cf. 
Sal 21,28-29; 95,1-3; Is 2,1-4; Jr 3,17)».
[32]

Esta condescendencia de Dios se
cumple de manera insuperable con
la encarnación del Verbo. La Palabra
eterna, que se expresa en la creación
y se comunica en la historia de la
salvación, en Cristo se ha convertido
en un hombre «nacido de una
mujer» (Ga 4,4). La Palabra aquí no
se expresa principalmente mediante
un discurso, con conceptos o normas.
Aquí nos encontramos ante la
persona misma de Jesús. Su historia
única y singular es la palabra
definitiva que Dios dice a la
humanidad. Así se entiende por qué
«no se comienza a ser cristiano por
una decisión ética o una gran idea,
sino por el encuentro con un
acontecimiento, con una Persona,
que da un nuevo horizonte a la vida
y, con ello, una orientación decisiva».
[33] La renovación de este encuentro



y de su comprensión produce en el
corazón de los creyentes una
reacción de asombro ante una
iniciativa divina que el hombre, con
su propia capacidad racional y su
imaginación, nunca habría podido
inventar. Se trata de una novedad
inaudita y humanamente
inconcebible: «Y la Palabra se hizo
carne, y acampó entre
nosotros» (Jn1,14a). Esta expresión
no se refiere a una figura retórica
sino a una experiencia viva. La narra
san Juan, testigo ocular: «Y hemos
contemplado su gloria; gloria propia
del Hijo único del Padre, lleno de
gracia y de verdad» (Jn1,14b). La fe
apostólica testifica que la Palabra
eterna se hizo Uno de nosotros.
LaPalabra divina se expresa
verdaderamente con palabras
humanas.

12. La tradición patrística y
medieval, al contemplar esta
«Cristología de la Palabra», ha



utilizado una expresión sugestiva: el
Verbo se ha abreviado:[34] «Los
Padres de la Iglesia, en su traducción
griega del antiguo Testamento,
usaron unas palabras del profeta
Isaías que también cita Pablo para
mostrar cómo los nuevos caminos de
Dios fueron preanunciados ya en el
Antiguo Testamento. Allí se leía:
"Dios ha cumplido su palabra y la ha
abreviado" (Is 10,23;Rm 9,28)... El
Hijo mismo es la Palabra, el Logos; la
Palabra eterna se ha hecho pequeña,
tan pequeña como para estar en un
pesebre. Se ha hecho niño para que
la Palabra esté a nuestro alcance».
[35] Ahora, la Palabra no sólo se
puede oír, no sólo tiene una voz, sino
que tiene unrostro que podemos ver:
Jesús de Nazaret.[36]

Siguiendo la narración de los
Evangelios, vemos cómo la misma
humanidad de Jesús se manifiesta
con toda su singularidad
precisamente en relación con la



Palabra de Dios. Él, en efecto, en su
perfecta humanidad, realiza la
voluntad del Padre en cada
momento; Jesús escucha su voz y la
obedece con todo su ser; él conoce al
Padre y cumple su palabra (cf. 
Jn8,55); nos cuenta las cosas del
Padre (cf. Jn 12,50); «les he
comunicado las palabras que tú me
diste» (Jn17,8). Por tanto, Jesús se
manifiesta como el Logos divino que
se da a nosotros, pero también como
el nuevo Adán, el hombre verdadero,
que cumple en cada momento no su
propia voluntad sino la del Padre. Él
«iba creciendo en sabiduría, en
estatura y en gracia ante Dios y los
hombres» (Lc 2,52). De modo
perfecto escucha, cumple en sí
mismo y nos comunica la Palabra
divina (cf. Lc 5,1).

La misión de Jesús se cumple
finalmente en el misterio pascual:
aquí nos encontramos ante el
«Mensaje de la cruz» (1 Co 1,18). El



Verbo enmudece, se hace silencio
mortal, porque se ha «dicho» hasta
quedar sin palabras, al haber
hablado todo lo que tenía que
comunicar, sin guardarse nada para
sí. Los Padres de la Iglesia,
contemplando este misterio, ponen
de modo sugestivo en labios de la
Madre de Dios estas palabras: «La
Palabra del Padre, que ha creado
todas las criaturas que hablan, se ha
quedado sin palabra; están sin vida
los ojos apagados de aquel que con
su palabra y con un solo gesto suyo
mueve todo lo que tiene vida».[37]
Aquí se nos ha comunicado el amor
«más grande», el que da la vida por
sus amigos (cf. Jn 15,13).

En este gran misterio, Jesús se
manifiesta como la Palabra de la
Nueva y Eterna Alianza: la libertad de
Dios y la libertad del hombre se
encuentran definitivamente en su
carne crucificada, en un pacto
indisoluble, válido para siempre.



Jesús mismo, en la última cena, en la
institución de la Eucaristía, había
hablado de «Nueva y Eterna
Alianza», establecida con el
derramamiento de su sangre (cf. Mt 
26,28; Mc 14,24; Lc22,20),
mostrándose como el verdadero
Cordero inmolado, en el que se
cumple la definitiva liberación de la
esclavitud.[38]

Este silencio de la Palabra se
manifiesta en su sentido auténtico y
definitivo en el misterio luminoso de
la resurrección. Cristo, Palabra de
Dios encarnada, crucificada y
resucitada, es Señor de todas las
cosas; él es el Vencedor, el 
Pantocrátor, y ha recapitulado en sí
para siempre todas las cosas (cf. Ef
1,10). Cristo, por tanto, es «la luz del
mundo» (Jn8,12), la luz que «brilla en
la tiniebla» (Jn1,54) y que la tiniebla
no ha derrotado (cf. Jn 1,5). Aquí se
comprende plenamente el sentido
del Salmo 119: «Lámpara es tu



palabra para mis pasos, luz en mi
sendero» (v. 105); la Palabra que
resucita es esta luz definitiva en
nuestro camino. Los cristianos han
sido conscientes desde el comienzo
de que, en Cristo, la Palabra de Dios
está presente como Persona. La
Palabra de Dios es la luz verdadera
que necesita el hombre. Sí, en la
resurrección, el Hijo de Dios surge
como luz del mundo. Ahora, viviendo
con él y por él, podemos vivir en la
luz.

13. Llegados, por decirlo así, al
corazón de la «Cristología de la
Palabra», es importante subrayar la
unidad del designio divino en el
Verbo encarnado. Por eso, el Nuevo
Testamento, de acuerdo con las
Sagradas Escrituras, nos presenta el
misterio pascual como su más íntimo
cumplimiento. San Pablo, en la 
Primera carta a los Corintios, afirma
que Jesucristo murió por nuestros
pecados «según las Escrituras» (15,3),



y que resucitó al tercer día «según las
Escrituras» (1 Co 15,4). Con esto, el
Apóstol pone el acontecimiento de la
muerte y resurrección del Señor en
relación con la historia de la Antigua
Alianza de Dios con su pueblo. Es
más, nos permite entender que esta
historia recibe de ello su lógica y su
verdadero sentido. En el misterio
pascual se cumplen «las palabras de
la Escritura, o sea, esta muerte
realizada "según las Escrituras" es un
acontecimiento que contiene en sí un
logos, una lógica: la muerte de Cristo
atestigua que la Palabra de Dios se
hizo "carne", "historia" humana».[39]
También la resurrección de Jesús
tiene lugar «al tercer día según las
Escrituras»: ya que, según la
interpretación judía, la corrupción
comenzaba después del tercer día, la
palabra de la Escritura se cumple en
Jesús que resucita antes de que
comience la corrupción. En este
sentido, san Pablo, transmitiendo
fielmente la enseñanza de los



Apóstoles (cf. 1 Co 15,3), subraya que
la victoria de Cristo sobre la muerte
tiene lugar por el poder creador de la
Palabra de Dios. Esta fuerza divina
da esperanza y gozo: es éste en
definitiva el contenido liberador de
la revelación pascual. En la Pascua,
Dios se revela a sí mismo y la
potencia del amor trinitario que
aniquila las fuerzas destructoras del
mal y de la muerte.

Teniendo presente estos elementos
esenciales de nuestra fe, podemos
contemplar así la profunda unidad
en Cristo entre creación y nueva
creación, y de toda la historia de la
salvación. Por recurrir a una imagen,
podemos comparar el cosmos a un
«libro» -así decía Galileo Galilei- y
considerarlo «como la obra de un
Autor que se expresa mediante la
"sinfonía" de la creación. Dentro de
esta sinfonía se encuentra, en cierto
momento, lo que en lenguaje musical
se llamaría un "solo", un tema



encomendado a un solo instrumento
o a una sola voz, y es tan importante
que de él depende el significado de
toda la ópera. Este "solo" es Jesús... El
Hijo del hombre resume en sí la
tierra y el cielo, la creación y el
Creador, la carne y el Espíritu. Es el
centro del cosmos y de la historia,
porque en él se unen sin confundirse
el Autor y su obra».[40]

Dimensión escatológica de la
Palabra de Dios

14. De este modo, la Iglesia expresa
su conciencia de que Jesucristo es la
Palabra definitiva de Dios; él es «el
primero y el último» (Ap 1,17). Él ha
dado su sentido definitivo a la
creación y a la historia; por eso,
estamos llamados a vivir el tiempo, a
habitar la creación de Dios dentro de
este ritmo escatológico de la Palabra;
«la economía cristiana, por ser la
alianza nueva y definitiva, nunca
pasará; ni hay que esperar otra



revelación pública antes de la
gloriosa manifestación de Jesucristo
nuestro Señor (cf. 1 Tm 6,14; Tt
2,13)».[41] En efecto, como han
recordado los Padres durante el
Sínodo, la «especificidad del
cristianismo se manifiesta en el
acontecimiento Jesucristo, culmen de
la Revelación, cumplimiento de las
promesas de Dios y mediador del
encuentro entre el hombre y Dios. Él,
que nos ha revelado a Dios (cf. Jn
1,18), es la Palabra única y definitiva
entregada a la humanidad».[42] San
Juan de la Cruz ha expresado
admirablemente esta verdad:
«Porque en darnos, como nos dio a
su Hijo, que es una Palabra suya, que
no tiene otra, todo nos lo habló junto
y de una vez en esta sola Palabra...
Porque lo que hablaba antes en
partes a los profetas ya lo ha hablado
a Él todo, dándonos el todo, que es su
Hijo. Por lo cual, el que ahora
quisiese preguntar a Dios, o querer
alguna visión o revelación, no sólo



haría una necedad, sino haría
agravio a Dios, no poniendo los ojos
totalmente en Cristo, sin querer otra
cosa o novedad».[43]

Por consiguiente, el Sínodo ha
recomendado «ayudar a los fieles a
distinguir bien la Palabra de Dios de
las revelaciones privadas»,[44] cuya
función «no es la de... "completar" la
Revelación definitiva de Cristo, sino
la de ayudar a vivirla más
plenamente en una cierta época de la
historia».[45] El valor de las
revelaciones privadas es
esencialmente diferente al de la
única revelación pública: ésta exige
nuestra fe; en ella, en efecto, a través
de palabras humanas y de la
mediación de la comunidad viva de
la Iglesia, Dios mismo nos habla. El
criterio de verdad de una revelación
privada es su orientación con
respecto a Cristo. Cuando nos aleja
de Él, entonces no procede
ciertamente del Espíritu Santo, que



nos guía hacia el Evangelio y no
hacia fuera. La revelación privada es
una ayuda para esta fe, y se
manifiesta como creíble
precisamente cuando remite a la
única revelación pública. Por eso, la
aprobación eclesiástica de una
revelación privada indica
esencialmente que su mensaje no
contiene nada contrario a la fe y a las
buenas costumbres; es lícito hacerlo
público, y los fieles pueden dar su
asentimiento de forma prudente.
Una revelación privada puede
introducir nuevos acentos, dar lugar
a nuevas formas de piedad o
profundizar las antiguas. Puede
tener un cierto carácter profético (cf. 
1 Ts5,19-21) y prestar una ayuda
válida para comprender y vivir
mejor el Evangelio en el presente; de
ahí que no se pueda descartar. Es
una ayuda que se ofrece pero que no
es obligatorio usarla. En cualquier
caso, ha de ser un alimento de la fe,
esperanza y caridad, que son para



todos la vía permanente de la
salvación.[46]

La Palabra de Dios y el Espíritu
Santo

15. Después de habernos extendido
sobre la Palabra última y definitiva
de Dios al mundo, es necesario
referirse ahora a la misión del
Espíritu Santo en relación con la
Palabra divina. En efecto, no se
comprende auténticamente la
revelación cristiana sin tener en
cuenta la acción del Paráclito. Esto
tiene que ver con el hecho de que la
comunicación que Dios hace de sí
mismo implica siempre la relación
entre el Hijo y el Espíritu Santo, a
quienes Ireneo de Lyon llama
precisamente «las dos manos del
Padre».[47] Por lo demás, la Sagrada
Escritura es la que nos indica la
presencia del Espíritu Santo en la
historia de la salvación y, en
particular, en la vida de Jesús, a



quien la Virgen María concibió por
obra del Espíritu Santo (cf. Mt 1,18;
Lc1,35); al comienzo de su misión
pública, en la orilla del Jordán, lo ve
que desciende sobre sí en forma de
paloma (cf. Mt 3,16); Jesús actúa,
habla y exulta en este mismo Espíritu
(cf. Lc10,21); y se ofrece a sí mismo
en el Espíritu (cf. Hb 9,14). Cuando
estaba terminando su misión, según
el relato del Evangelista Juan, Jesús
mismo pone en clara relación el don
de su vida con el envío del Espíritu a
los suyos (cf. Jn 16,7). Después, Jesús
resucitado, llevando en su carne los
signos de la pasión, infundió el
Espíritu (cf. Jn 20,22), haciendo a los
suyos partícipes de su propia misión
(cf. Jn 20,21). El Espíritu Santo
enseñará a los discípulos y les
recordará todo lo que Cristo ha dicho
(cf. Jn 14,26), puesto que será Él, el
Espíritu de la Verdad (cf. Jn 15,26),
quien llevará los discípulos a la
Verdad entera (cf. Jn 16,13). Por
último, como se lee en losHechos de



los Apóstoles, el Espíritu desciende
sobre los Doce, reunidos en oración
con María el día de Pentecostés (cf.
2,1-4), y les anima a la misión de
anunciar a todos los pueblos la
Buena Nueva.[48]

La Palabra de Dios, pues, se expresa
con palabras humanas gracias a la
obra del Espíritu Santo. La misión del
Hijo y la del Espíritu Santo son
inseparables y constituyen una única
economía de la salvación. El mismo
Espíritu que actúa en la encarnación
del Verbo, en el seno de la Virgen
María, es el mismo que guía a Jesús a
lo largo de toda su misión y que será
prometido a los discípulos. El mismo
Espíritu, que habló por los profetas,
sostiene e inspira a la Iglesia en la
tarea de anunciar la Palabra de Dios
y en la predicación de los Apóstoles;
es el mismo Espíritu, finalmente,
quien inspira a los autores de las
Sagradas Escrituras.



16. Conscientes de este horizonte
pneumatológico, los Padres sinodales
han querido señalar la importancia
de la acción del Espíritu Santo en la
vida de la Iglesia y en el corazón de
los creyentes en su relación con la
Sagrada Escritura.[49] Sin la acción
eficaz del «Espíritu de la
Verdad» (Jn14,16) no se pueden
comprender las palabras del Señor.
Como recuerda san Ireneo: «Los que
no participan del Espíritu no
obtienen del pecho de su madre (la
Iglesia) el nutrimento de la vida, no
reciben nada de la fuente más pura
que brota del cuerpo de Cristo».[50]
Puesto que la Palabra de Dios llega a
nosotros en el cuerpo de Cristo, en el
cuerpo eucarístico y en el cuerpo de
las Escrituras, mediante la acción del
Espíritu Santo, sólo puede ser
acogida y comprendida
verdaderamente gracias al mismo
Espíritu.



Los grandes escritores de la tradición
cristiana consideran unánimemente
la función del Espíritu Santo en la
relación de los creyentes con las
Escrituras. San Juan Crisóstomo
afirma que la Escritura «necesita de
la revelación del Espíritu, para que
descubriendo el verdadero sentido
de las cosas que allí se encuentran
encerradas, obtengamos un
provecho abundante».[51] También
san Jerónimo está firmemente
convencido de que «no podemos
llegar a comprender la Escritura sin
la ayuda del Espíritu Santo que la ha
inspirado».[52] San Gregorio Magno,
por otra parte, subraya de modo
sugestivo la obra del mismo Espíritu
en la formación e interpretación de
la Biblia: «Él mismo ha creado las
palabras de los santos testamentos, él
mismo las desvela».[53] Ricardo de
San Víctor recuerda que se necesitan
«ojos de paloma», iluminados e
ilustrados por el Espíritu, para
comprender el texto sagrado.[54]



Quisiera subrayar también, con
respecto a la relación entre el
Espíritu Santo y la Escritura, el
testimonio significativo que
encontramos en los textos litúrgicos,
donde la Palabra de Dios es
proclamada, escuchada y explicada a
los fieles. Se trata de antiguas
oraciones que en forma de epíclesis
invocan al Espíritu antes de la
proclamación de las lecturas: «Envía
tu Espíritu Santo Paráclito sobre
nuestras almas y haznos comprender
las Escrituras inspiradas por él; y a
mí concédeme interpretarlas de
manera digna, para que los fieles
aquí reunidos saquen provecho». Del
mismo modo, encontramos oraciones
al final de la homilía que invocan a
Dios pidiendo el don del Espíritu
sobre los fieles: «Dios salvador... te
imploramos en favor de este pueblo:
envía sobre él el Espíritu Santo; el
Señor Jesús lo visite, hable a las
mentes de todos y disponga los
corazones para la fe y conduzca



nuestras almas hacia ti, Dios de las
Misericordias».[55] De aquí resulta
con claridad que no se puede
comprender el sentido de la Palabra
si no se tiene en cuenta la acción del
Paráclito en la Iglesia y en los
corazones de los creyentes.

Tradición y Escritura

17. Al reafirmar el vínculo profundo
entre el Espíritu Santo y la Palabra
de Dios, hemos sentado también las
bases para comprender el sentido y
el valor decisivo de la Tradición viva
y de las Sagradas Escrituras en la
Iglesia. En efecto, puesto que «tanto
amó Dios al mundo, que entregó a su
Hijo único» (Jn3,16), la Palabra
divina, pronunciada en el tiempo, fue
dada y «entregada» a la Iglesia de
modo definitivo, de tal manera que el
anuncio de la salvación se
comunique eficazmente siempre y en
todas partes. Como nos recuerda la
Constitución dogmática Dei Verbum,



Jesucristo mismo «mandó a los
Apóstoles predicar a todos los
hombres el Evangelio como fuente de
toda verdad salvadora y de toda
norma de conducta, comunicándoles
así los bienes divinos: el Evangelio
prometido por los profetas, que Él
mismo cumplió y promulgó con su
boca. Este mandato se cumplió
fielmente, pues los Apóstoles, con su
predicación, sus ejemplos, sus
instituciones, transmitieron de
palabra lo que habían aprendido de
las obras y palabras de Cristo y lo
que el Espíritu Santo les enseñó;
además, los mismos Apóstoles y otros
de su generación pusieron por
escrito el mensaje de la salvación
inspirados por el Espíritu Santo».[56]

El Concilio Vaticano II recuerda
también que esta Tradición de origen
apostólico es una realidad viva y
dinámica, que «va creciendo en la
Iglesia con la ayuda del Espíritu
Santo»; pero no en el sentido de que



cambie en su verdad, que es
perenne. Más bien «crece la
comprensión de las palabras y las
instituciones transmitidas», con la
contemplación y el estudio, con la
inteligencia fruto de una más
profunda experiencia espiritual, así
como con la «predicación de los que
con la sucesión episcopal recibieron
el carisma seguro de la verdad».[57]

La Tradición viva es esencial para
que la Iglesia vaya creciendo con el
tiempo en la comprensión de la
verdad revelada en las Escrituras; en
efecto, «la misma Tradición da a
conocer a la Iglesia el canon de los
libros sagrados y hace que los
comprenda cada vez mejor y los
mantenga siempre activos».[58] En
definitiva, es la Tradición viva de la
Iglesia la que nos hace comprender
de modo adecuado la Sagrada
Escritura como Palabra de Dios.
Aunque el Verbo de Dios precede y
trasciende la Sagrada Escritura, en



cuanto inspirada por Dios, contiene
la palabra divina (cf. 2 Tm 3,16) «en
modo muy singular».[59]

18. De aquí se deduce la importancia
de educar y formar con claridad al
Pueblo de Dios, para acercarse a las
Sagradas Escrituras en relación con
la Tradición viva de la Iglesia,
reconociendo en ellas la misma
Palabra de Dios. Es muy importante,
desde el punto de vista de la vida
espiritual, desarrollar esta actitud en
los fieles. En este sentido, puede ser
útil recordar la analogía desarrollada
por los Padres de la Iglesia entre el
Verbo de Dios que se hace «carne» y
la Palabra que se hace «libro».[60]
Esta antigua tradición, según la cual,
como dice san Ambrosio, «el cuerpo
del Hijo es la Escritura que se nos ha
transmitido»,[61] es recogida por la
Constitución dogmática Dei Verbum,
que afirma: «La Palabra de Dios,
expresada en lenguas humanas, se
hace semejante al lenguaje humano,



como la Palabra del eterno Padre,
asumiendo nuestra débil condición
humana, se hizo semejante a los
hombres».[62] Entendida de esta
manera, la Sagrada Escritura, aún en
la multiplicidad de sus formas y
contenidos, se nos presenta como
realidad unitaria. En efecto, «a través
de todas las palabras de la sagrada
Escritura, Dios dice sólo una palabra,
su Verbo único, en quien él se dice en
plenitud (cf. Hb1,1-3)»,[63] como ya
advirtió con claridad san Agustín:
«Recordad que es una sola la Palabra
de Dios que se desarrolla en toda la
Sagrada Escritura y uno solo el Verbo
que resuena en la boca de todos los
escritores sagrados».[64]

En definitiva, mediante la obra del
Espíritu Santo y bajo la guía del
Magisterio, la Iglesia transmite a
todas las generaciones cuanto ha sido
revelado en Cristo. La Iglesia vive
con la certeza de que su Señor, que
habló en el pasado, no cesa de



comunicar hoy su Palabra en la
Tradición viva de la Iglesia y en la
Sagrada Escritura. En efecto, la
Palabra de Dios se nos da en la
Sagrada Escritura como testimonio
inspirado de la revelación que, junto
con la Tradición viva de la Iglesia, es
la regla suprema de la fe.[65]

Sagrada Escritura, inspiración y
verdad

19. Un concepto clave para
comprender el texto sagrado como
Palabra de Dios en palabras
humanas es ciertamente el de 
inspiración. También aquí podemos
sugerir una analogía: así como el
Verbo de Dios se hizo carne por obra
del Espíritu Santo en el seno de la
Virgen María, así también la Sagrada
Escritura nace del seno de la Iglesia
por obra del mismo Espíritu. La
Sagrada Escritura es «la Palabra de
Dios, en cuanto escrita por
inspiración del Espíritu Santo».[66]



De ese modo, se reconoce toda la
importancia del autor humano, que
ha escrito los textos inspirados y, al
mismo tiempo, a Dios como el
verdadero autor.

Como han afirmado los Padres
sinodales, aparece con toda
evidencia que el tema de la
inspiración es decisivo para una
adecuada aproximación a las
Escrituras y para su correcta
hermenéutica,[67] que se ha de
hacer, a su vez, en el mismo Espíritu
en el que ha sido escrita.[68] Cuando
se debilita nuestra atención a la
inspiración, se corre el riesgo de leer
la Escritura más como un objeto de
curiosidad histórica que como obra
del Espíritu Santo, en la cual
podemos escuchar la voz misma del
Señor y conocer su presencia en la
historia.

Además, los Padres sinodales han
destacado la conexión entre el tema



de la inspiración y el de la verdad de
las Escrituras.[69] Por eso, la
profundización en el proceso de la
inspiración llevará también sin duda
a una mayor comprensión de la
verdad contenida en los libros
sagrados. Como afirma la doctrina
conciliar sobre este punto, los libros
inspirados enseñan la verdad: «Como
todo lo que afirman los hagiógrafos,
o autores inspirados, lo afirma el
Espíritu Santo, se sigue que los libros
sagrados enseñan sólidamente,
fielmente y sin error la verdad que
Dios hizo consignar en dichos libros
para salvación nuestra. Por tanto,
"toda la Escritura, inspirada por Dios,
es útil para enseñar, reprender,
corregir, instruir en la justicia; para
que el hombre de Dios esté en forma,
equipado para toda obra buena" (2
Tm 3,16-17 gr.)».[70]

Ciertamente, la reflexión teológica ha
considerado siempre la inspiración y
la verdad como dos conceptos clave



para una hermenéutica eclesial de
las Sagradas Escrituras. Sin embargo,
hay que reconocer la necesidad
actual de profundizar
adecuadamente en esta realidad,
para responder mejor a lo que exige
la interpretación de los textos
sagrados según su naturaleza. En esa
perspectiva, expreso el deseo de que
la investigación en este campo pueda
progresar y dar frutos para la ciencia
bíblica y la vida espiritual de los
fieles.

Dios Padre, fuente y origen de la
Palabra

20. La economía de la revelación
tiene su comienzo y origen en Dios
Padre. Su Palabra «hizo el cielo; el
aliento de su boca, sus ejércitos» (Sal
33,6). Es Él quien da «a conocer la
gloria de Dios, reflejada en Cristo» (2
Co 4,6; cf. Mt 16,17; Lc9,29).

Dios, fuente de la revelación, se
manifiesta como Padre en el Hijo



«Logos hecho carne» (cf. Jn1,14), que
vino a cumplir la voluntad del que lo
había enviado (cf. Jn 4,34), y lleva a
término la educación divina del
hombre, animada ya anteriormente
por las palabras de los profetas y las
maravillas realizadas tanto en la
creación como en la historia de su
pueblo y de todos los hombres. La
revelación de Dios Padre culmina
con la entrega por parte del Hijo del
don del Paráclito (cf. Jn 14,16),
Espíritu del Padre y del Hijo, que nos
guía «hasta la verdad
plena» (Jn16,13).

Y así, todas las promesas de Dios se
han convertido en Jesucristo en un
«sí» (cf. 2 Co 1,20). De este modo se
abre para el hombre la posibilidad de
recorrer el camino que lo lleva hasta
el Padre (cf. Jn 14,6), para que al final
Dios sea «todo para todos» (1 Co
15,28).



21. Como pone de manifiesto la cruz
de Cristo, Dios habla por medio de su
silencio. El silencio de Dios, la
experiencia de la lejanía del
Omnipotente y Padre, es una etapa
decisiva en el camino terreno del
Hijo de Dios, Palabra encarnada.
Colgado del leño de la cruz, se quejó
del dolor causado por este silencio:
«Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has
abandonado?» (Mc15,34; Mt 27,46).
Jesús, prosiguiendo hasta el último
aliento de vida en la obediencia,
invocó al Padre en la oscuridad de la
muerte. En el momento de pasar a
través de la muerte a la vida eterna,
se confió a Él: «Padre, a tus manos
encomiendo mi espíritu» (Lc23,46).

Esta experiencia de Jesús es
indicativa de la situación del hombre
que, después de haber escuchado y
reconocido la Palabra de Dios, ha de
enfrentarse también con su silencio.
Muchos santos y místicos han vivido
esta experiencia, que también hoy se



presenta en el camino de muchos
creyentes. El silencio de Dios
prolonga sus palabras precedentes.
En esos momentos de oscuridad,
habla en el misterio de su silencio.
Por tanto, en la dinámica de la
revelación cristiana, el silencio
aparece como una expresión
importante de la Palabra de Dios.

La respuesta del hombre al Dios
que habla Llamados a entrar en la
Alianza con Dios

22. Al subrayar la pluriformidad de
la Palabra, hemos podido contemplar
que Dios habla y viene al encuentro
del hombre de muy diversos modos,
dándose a conocer en el diálogo.
Como han afirmado los Padres
sinodales, «el diálogo, cuando se
refiere a la Revelación, comporta el 
primado de la Palabra de Dios
dirigida al hombre».[71] El misterio
de la Alianza expresa esta relación
entre Dios que llama con su Palabra



y el hombre que responde, siendo
claramente consciente de que no se
trata de un encuentro entre dos que
están al mismo nivel; lo que
llamamos Antigua y Nueva Alianza
no es un acuerdo entre dos partes
iguales, sino puro don de Dios.
Mediante este don de su amor,
supera toda distancia y nos convierte
en sus «partners», llevando a cabo
así el misterio nupcial de amor entre
Cristo y la Iglesia. En esta visión,
cada hombre se presenta como el
destinatario de la Palabra,
interpelado y llamado a entrar en
este diálogo de amor mediante su
respuesta libre. Dios nos ha hecho a
cada uno capaces de escuchar y
responder a la Palabra divina. El
hombre ha sido creado en la Palabra
y vive en ella; no se entiende a sí
mismo si no se abre a este diálogo. La
Palabra de Dios revela la naturaleza
filial y relacional de nuestra vida.
Estamos verdaderamente llamados
por gracia a conformarnos con



Cristo, el Hijo del Padre, y a ser
transformados en Él.

Dios escucha al hombre y
responde a sus interrogantes

23. En este diálogo con Dios nos
comprendemos a nosotros mismos y
encontramos respuesta a las
cuestiones más profundas que
anidan en nuestro corazón. La
Palabra de Dios, en efecto, no se
contrapone al hombre, ni acalla sus
deseos auténticos, sino que más bien
los ilumina, purificándolos y
perfeccionándolos. Qué importante
es descubrir en la actualidad que 
sólo Dios responde a la sed que hay en
el corazón de todo ser humano. En
nuestra época se ha difundido
lamentablemente, sobre todo en
Occidente, la idea de que Dios es
extraño a la vida y a los problemas
del hombre y, más aún, de que su
presencia puede ser incluso una
amenaza para su autonomía. En



realidad, toda la economía de la
salvación nos muestra que Dios
habla e interviene en la historia en
favor del hombre y de su salvación
integral. Por tanto, es decisivo desde
el punto de vista pastoral mostrar la
capacidad que tiene la Palabra de
Dios para dialogar con los problemas
que el hombre ha de afrontar en la
vida cotidiana. Jesús se presenta
precisamente como Aquel que ha
venido para que tengamos vida en
abundancia (cf. Jn 10,10). Por eso,
debemos hacer cualquier esfuerzo
para mostrar la Palabra de Dios
como una apertura a los propios
problemas, una respuesta a nuestros
interrogantes, un ensanchamiento de
los propios valores y, a la vez, como
una satisfacción de las propias
aspiraciones. La pastoral de la Iglesia
debe saber mostrar que Dios escucha
la necesidad del hombre y su clamor.
Dice san Buenaventura en el 
Breviloquium: «El fruto de la Sagrada
Escritura no es uno cualquiera, sino



la plenitud de la felicidad eterna. En
efecto, la Sagrada Escritura es
precisamente el libro en el que están
escritas palabras de vida eterna para
que no sólo creamos, sino que
poseamos también la vida eterna, en
la que veremos, amaremos y serán
colmados todos nuestros deseos».[72]

Dialogar con Dios mediante sus
palabras

24. La Palabra divina nos introduce a
cada uno en el coloquio con el Señor:
el Dios que habla nos enseña cómo
podemos hablar con Él. Pensamos
espontáneamente en el Libro de los
Salmos, donde se nos ofrecen las
palabras con que podemos dirigirnos
a él, presentarle nuestra vida en
coloquio ante él y transformar así la
vida misma en un movimiento hacia
él.[73] En los Salmos, en efecto,
encontramos toda la articulada gama
de sentimientos que el hombre
experimenta en su propia existencia



y que son presentados con sabiduría
ante Dios; aquí se encuentran
expresiones de gozo y dolor, angustia
y esperanza, temor y ansiedad.
Además de los Salmos, hay también
muchos otros textos de la Sagrada
Escritura que hablan del hombre que
se dirige a Dios mediante la oración
de intercesión (cf. Ex 33,12-16), del
canto de júbilo por la victoria (cf. Ex
15), o de lamento en el cumplimiento
de la propia misión (cf. Jr 20,7-18).
Así, la palabra que el hombre dirige a
Dios se hace también Palabra de
Dios, confirmando el carácter
dialogal de toda la revelación
cristiana,[74] y toda la existencia del
hombre se convierte en un diálogo
con Dios que habla y escucha, que
llama y mueve nuestra vida. La
Palabra de Dios revela aquí que toda
la existencia del hombre está bajo la
llamada divina.[75]

Palabra de Dios y fe



25. «Cuando Dios revela, el hombre
tiene que "someterse con la fe" (cf. 
Rm 16,26; Rm 1,5; 2 Co 10,5-6), por la
que el hombre se entrega entera y
libremente a Dios, le ofrece "el
homenaje total de su entendimiento
y voluntad", asintiendo libremente a
lo que él ha revelado».[76] Con estas
palabras, la Constitución dogmática 
Dei Verbum expresa con precisión la
actitud del hombre en relación con
Dios. La respuesta propia del hombre
al Dios que habla es la fe. En esto se
pone de manifiesto que «para acoger
la Revelación, el hombre debe abrir
la mente y el corazón a la acción del
Espíritu Santo que le hace
comprender la Palabra de Dios,
presente en las sagradas Escrituras».
[77] En efecto, la fe, con la que
abrazamos de corazón la verdad que
se nos ha revelado y nos entregamos
totalmente a Cristo, surge
precisamente por la predicación de
la Palabra divina: «la fe nace del
mensaje, y el mensaje consiste en



hablar de Cristo» (Rm10,17). La
historia de la salvación en su
totalidad nos muestra de modo
progresivo este vínculo íntimo entre
la Palabra de Dios y la fe, que se
cumple en el encuentro con Cristo.
Con él, efectivamente, la fe adquiere
la forma del encuentro con una
Persona a la que se confía la propia
vida. Cristo Jesús está presente ahora
en la historia, en su cuerpo que es la
Iglesia; por eso, nuestro acto de fe es
al mismo tiempo un acto personal y
eclesial.

El pecado como falta de escucha a
la Palabra de Dios

26. La Palabra de Dios revela
también inevitablemente la
posibilidad dramática por parte de la
libertad del hombre de sustraerse a
este diálogo de alianza con Dios, para
el que hemos sido creados. La
Palabra divina, en efecto, desvela
también el pecado que habita en el



corazón del hombre. Con mucha
frecuencia, tanto en el Antiguo como
en el Nuevo Testamento,
encontramos la descripción del
pecado como un no prestar oído a la
Palabra, como ruptura de la Alianza
y, por tanto, como la cerrazón frente
a Dios que llama a la comunión con
él.[78]En efecto, la Sagrada Escritura
nos muestra que el pecado del
hombre es esencialmente
desobediencia y «no escuchar».
Precisamente la obediencia radical
de Jesús hasta la muerte de cruz (cf. 
Flp 2,8) desenmascara totalmente
este pecado. Con su obediencia, se
realiza la Nueva Alianza entre Dios y
el hombre, y se nos da la posibilidad
de la reconciliación. Jesús,
efectivamente, fue enviado por el
Padre como víctima de expiación por
nuestros pecados y por los de todo el
mundo (cf. 1 Jn 2,2; 4,10; Hb 7,27).
Así, se nos ofrece la posibilidad
misericordiosa de la redención y el
comienzo de una vida nueva en



Cristo. Por eso, es importante educar
a los fieles para que reconozcan la
raíz del pecado en la negativa a
escuchar la Palabra del Señor, y a
que acojan en Jesús, Verbo de Dios, el
perdón que nos abre a la salvación.

María «Mater Verbi Dei» y «Mater
fidei»

27. Los Padres sinodales han
declarado que el objetivo
fundamental de la XII Asamblea era
«renovar la fe de la Iglesia en la
Palabra de Dios»; por eso es
necesario mirar allí donde la
reciprocidad entre Palabra de Dios y
fe se ha cumplido plenamente, o sea,
en María Virgen, «que con su sí a la
Palabra de la Alianza y a su misión,
cumple perfectamente la vocación
divina de la humanidad».[79] La
realidad humana, creada por medio
del Verbo, encuentra su figura
perfecta precisamente en la fe
obediente de María. Ella, desde la



Anunciación hasta Pentecostés, se
nos presenta como mujer
enteramente disponible a la voluntad
de Dios. Es la Inmaculada
Concepción, la «llena de gracia» por
Dios (cf. Lc1,28), incondicionalmente
dócil a la Palabra divina (cf. Lc 1,38).
Su fe obediente plasma cada instante
de su existencia según la iniciativa de
Dios. Virgen a la escucha, vive en
plena sintonía con la Palabra divina;
conserva en su corazón los
acontecimientos de su Hijo,
componiéndolos como en un único
mosaico (cf.Lc 2,19.51).[80]

Es necesario ayudar a los fieles a
descubrir de una manera más
perfecta el vínculo entre María de
Nazaret y la escucha creyente de la
Palabra divina. Exhorto también a
los estudiosos a que profundicen más
la relación entre mariología y
teología de la Palabra. De esto se
beneficiarán tanto la vida espiritual
como los estudios teológicos y



bíblicos. Efectivamente, todo lo que
la inteligencia de la fe ha tratado con
relación a María se encuentra en el
centro más íntimo de la verdad
cristiana. En realidad, no se puede
pensar en la encarnación del Verbo
sin tener en cuenta la libertad de esta
joven mujer, que con su
consentimiento coopera de modo
decisivo a la entrada del Eterno en el
tiempo. Ella es la figura de la Iglesia
a la escucha de la Palabra de Dios,
que en ella se hace carne. María es
también símbolo de la apertura a
Dios y a los demás; escucha activa,
que interioriza, asimila, y en la que
la Palabra se convierte en forma de
vida.

28. En esta circunstancia, deseo
llamar la atención sobre la
familiaridad de María con la Palabra
de Dios. Esto resplandece con
particular brillo en el Magnificat. En
cierto sentido, aquí se ve cómo ella se
identifica con la Palabra, entra en



ella; en este maravilloso cántico de
fe, la Virgen alaba al Señor con su
misma Palabra: «El Magníficat -un
retrato de su alma, por decirlo así-
está completamente tejido por los
hilos tomados de la Sagrada
Escritura, de la Palabra de Dios. Así
se pone de relieve que la Palabra de
Dios es verdaderamente su propia
casa, de la cual sale y entra con toda
naturalidad. Habla y piensa con la
Palabra de Dios; la Palabra de Dios se
convierte en palabra suya, y su
palabra nace de la Palabra de Dios.
Así se pone de manifiesto, además,
que sus pensamientos están en
sintonía con el pensamiento de Dios,
que su querer es un querer con Dios.
Al estar íntimamente penetrada por
la Palabra de Dios, puede convertirse
en madre de la Palabra encarnada».
[81]

Además, la referencia a la Madre de
Dios nos muestra que el obrar de
Dios en el mundo implica siempre



nuestra libertad, porque, en la fe, la
Palabra divina nos transforma.
También nuestra acción apostólica y
pastoral será eficaz en la medida en
que aprendamos de María a dejarnos
plasmar por la obra de Dios en
nosotros: «La atención devota y
amorosa a la figura de María, como
modelo y arquetipo de la fe de la
Iglesia, es de importancia capital
para realizar también hoy un cambio
concreto de paradigma en la relación
de la Iglesia con la Palabra, tanto en
la actitud de escucha orante como en
la generosidad del compromiso en la
misión y el anuncio».[82]

Contemplando en la Madre de Dios
una existencia totalmente modelada
por la Palabra, también nosotros nos
sentimos llamados a entrar en el
misterio de la fe, con la que Cristo
viene a habitar en nuestra vida. San
Ambrosio nos recuerda que todo
cristiano que cree, concibe en cierto
sentido y engendra al Verbo de Dios



en sí mismo: si, en cuanto a la carne,
sólo existe una Madre de Cristo, en
cuanto a la fe, en cambio, Cristo es el
fruto de todos.[83] Así pues, todo lo
que le sucedió a María puede
sucedernos ahora a cualquiera de
nosotros en la escucha de la Palabra
y en la celebración de los
sacramentos.

La hermenéutica de la sagrada
Escritura en la Iglesia La Iglesia
lugar originario de la
hermenéutica de la Biblia

29. Otro gran tema que surgió
durante el Sínodo, y sobre el que
ahora deseo llamar la atención, es la
interpretación de la Sagrada Escritura
en la Iglesia. Precisamente el vínculo
intrínseco entre Palabra y fe muestra
que la auténtica hermenéutica de la
Biblia sólo es posible en la fe eclesial,
que tiene su paradigma en el sí de
María. San Buenaventura afirma en
este sentido que, sin la fe, falta la



clave de acceso al texto sagrado:
«Éste es el conocimiento de Jesucristo
del que se derivan, como de una
fuente, la seguridad y la inteligencia
de toda la sagrada Escritura. Por eso,
es imposible adentrarse en su
conocimiento sin tener antes la fe
infusa de Cristo, que es faro, puerta y
fundamento de toda la Escritura».
[84] E insiste con fuerza santo Tomás
de Aquino, mencionando a san
Agustín: «También la letra del
evangelio mata si falta la gracia
interior de la fe que sana».[85]

Esto nos permite llamar la atención
sobre un criterio fundamental de la
hermenéutica bíblica: el lugar
originario de la interpretación
escriturística es la vida de la Iglesia.
Esta afirmación no pone la
referencia eclesial como un criterio
extrínseco al que los exegetas deben
plegarse, sino que es requerida por la
realidad misma de las Escrituras y
por cómo se han ido formando con el



tiempo. En efecto, «las tradiciones de
fe formaban el ambiente vital en el
que se insertó la actividad literaria
de los autores de la sagrada
Escritura. Esta inserción comprendía
también la participación en la vida
litúrgica y la actividad externa de las
comunidades, su mundo espiritual,
su cultura y las peripecias de su
destino histórico. La interpretación
de la sagrada Escritura exige por eso,
de modo semejante, la participación
de los exegetas en toda la vida y la fe
de la comunidad creyente de su
tiempo».[86] Por consiguiente, ya que
«la Escritura se ha de leer e
interpretar con el mismo Espíritu
con que fue escrita»,[87] es necesario
que los exegetas, teólogos y todo el
Pueblo de Dios se acerquen a ella
según lo que ella realmente es,
Palabra de Dios que se nos comunica
a través de palabras humanas (cf. 1
Ts 2,13). Éste es un dato constante e
implícito en la Biblia misma:
«Ninguna predicción de la Escritura



está a merced de interpretaciones
personales; porque ninguna
predicción antigua aconteció por
designio humano; hombres como
eran, hablaron de parte de Dios» (2 P 
1,20-21). Por otra parte, es
precisamente la fe de la Iglesia quien
reconoce en la Biblia la Palabra de
Dios; como dice admirablemente san
Agustín: «No creería en el Evangelio
si no me moviera la autoridad de la
Iglesia católica».[88] Es el Espíritu
Santo, que anima la vida de la Iglesia,
quien hace posible la interpretación
auténtica de las Escrituras. La Biblia
es el libro de la Iglesia, y su
verdadera hermenéutica brota de su
inmanencia en la vida eclesial.

30. San Jerónimo recuerda que
nunca podemos leer solos la
Escritura. Encontramos demasiadas
puertas cerradas y caemos
fácilmente en el error. La Biblia ha
sido escrita por el Pueblo de Dios y
para el Pueblo de Dios, bajo la



inspiración del Espíritu Santo. Sólo
en esta comunión con el Pueblo de
Dios podemos entrar realmente, con
el «nosotros», en el núcleo de la
verdad que Dios mismo quiere
comunicarnos.[89] El gran estudioso,
para el cual «quien no conoce las
Escrituras no conoce a Cristo»,[90]
sostiene que la eclesialidad de la
interpretación bíblica no es una
exigencia impuesta desde el exterior;
el Libro es precisamente la voz del
Pueblo de Dios peregrino, y sólo en la
fe de este Pueblo estamos, por decirlo
así, en la tonalidad adecuada para
entender la Escritura. Una auténtica
interpretación de la Biblia ha de
concordar siempre armónicamente
con la fe de la Iglesia católica. San
Jerónimo se dirigía a un sacerdote de
la siguiente manera: «Permanece
firmemente unido a la doctrina
tradicional que se te ha enseñado,
para que puedas exhortar de
acuerdo con la sana doctrina y



rebatir a aquellos que la
contradicen».[91]

Aproximaciones al texto sagrado que
prescindan de la fe pueden sugerir
elementos interesantes, deteniéndose
en la estructura del texto y sus
formas; sin embargo, dichos intentos
serían inevitablemente sólo
preliminares y estructuralmente
incompletos. En efecto, como ha
afirmado la Pontificia Comisión
Bíblica, haciéndose eco de un
principio compartido en la
hermenéutica moderna, el
«adecuado conocimiento del texto
bíblico es accesible sólo a quien tiene
una afinidad viva con lo que dice el
texto».[92] Todo esto pone de relieve
la relación entre vida espiritual y
hermenéutica de la Escritura.
Efectivamente, «con el crecimiento
de la vida en el Espíritu crece
también, en el lector, la comprensión
de las realidades de las que habla el
texto bíblico».[93] La intensidad de



una auténtica experiencia eclesial
acrecienta sin duda la inteligencia de
la fe verdadera respecto a la Palabra
de Dios; recíprocamente, se debe
decir que leer en la fe las Escrituras
aumenta la vida eclesial misma. De
aquí se percibe de modo nuevo la
conocida frase de san Gregorio
Magno: «Las palabras divinas crecen
con quien las lee».[94]De este modo,
la escucha de la Palabra de Dios
introduce y aumenta la comunión
eclesial de los que caminan en la fe.

«Alma de la Teología»

31. «Por eso, el estudio de las
sagradas Escrituras ha de ser como el
alma de la teología».[95]Esta
expresión de la Constitución
dogmática Dei Verbum se ha hecho
cada vez más familiar en los últimos
años. Podemos decir que en la época
posterior al Concilio Vaticano II, por
lo que respecta a los estudios
teológicos y exegéticos, se han



referido con frecuencia a dicha
expresión como símbolo de un
interés renovado por la Sagrada
Escritura. También la XII Asamblea
del Sínodo de los Obispos ha acudido
con frecuencia a esta conocida
afirmación para indicar la relación
entre investigación histórica y
hermenéutica de la fe, en referencia
al texto sagrado. En esta perspectiva,
los Padres han reconocido con
alegría el crecimiento del estudio de
la Palabra de Dios en la Iglesia a lo
largo de los últimos decenios, y han
expresadoun vivo agradecimiento a
los numerosos exegetas y teólogos
que con su dedicación, empeño y
competencia han contribuido
esencialmente, y continúan
haciéndolo, a la profundización del
sentido de las Escrituras, afrontando
los problemas complejos que en
nuestros días se presentan a la
investigación bíblica.[96] Y también
han manifestado sincera gratitud a
los miembros de la Pontificia



Comisión Bíblica que, en estrecha
relación con la Congregación para la
Doctrina de la Fe, han ido dando en
estos años y siguen dando su
cualificada aportación para afrontar
cuestiones inherentes al estudio de la
Sagrada Escritura. El Sínodo,
además, ha sentido la necesidad de
preguntarse por el estado actual de
los estudios bíblicos y su importancia
en el ámbito teológico. En efecto, la
eficacia pastoral de la acción de la
Iglesia y de la vida espiritual de los
fieles depende en gran parte de la
fecunda relación entre exegesis y
teología. Por eso, considero
importante retomar algunas
reflexiones surgidas durante la
discusión sobre este tema en los
trabajos del Sínodo.

Desarrollo de la investigación
bíblica y Magisterio eclesial

32. En primer lugar, es necesario
reconocer el beneficio aportado por



la exegesis histórico-crítica a la vida
de la Iglesia, así como otros métodos
de análisis del texto desarrollados
recientemente.[97] Para la visión
católica de la Sagrada Escritura, la
atención a estos métodos es
imprescindible y va unida al
realismo de la encarnación: «Esta
necesidad es la consecuencia del
principio cristiano formulado en el 
Evangelio de san Juan: "Verbum caro
factum est" (Jn1,14). El hecho
histórico es una dimensión
constitutiva de la fe cristiana. La
historia de la salvación no es una
mitología, sino una verdadera
historia y, por tanto, hay que
estudiarla con los métodos de la
investigación histórica seria».[98] Así
pues, el estudio de la Biblia exige el
conocimiento y el uso apropiado de
estos métodos de investigación. Si
bien es cierto que esta sensibilidad
en el ámbito de los estudios se ha
desarrollado más intensamente en la
época moderna, aunque no de igual



modo en todas partes, sin embargo,
la sana tradición eclesial ha tenido
siempre amor por el estudio de la
«letra». Baste recordar aquí que, en
la raíz de la cultura monástica, a la
que debemos en último término el
fundamento de la cultura europea, se
encuentra el interés por la palabra.
El deseo de Dios incluye el amor por
la palabra en todas sus dimensiones:
«Porque, en la Palabra bíblica, Dios
está en camino hacia nosotros y
nosotros hacia él, hace falta
aprender a penetrar en el secreto de
la lengua, comprenderla en su
estructura y en el modo de
expresarse. Así, precisamente por la
búsqueda de Dios, resultan
importantes las ciencias profanas
que nos señalan el camino hacia la
lengua».[99]

33. El Magisterio vivo de la Iglesia, al
que le corresponde «interpretar
auténticamente la Palabra de Dios,
oral o escrita»,[100] ha intervenido



con sabio equilibrio en relación a la
postura adecuada que se ha de
adoptar ante la introducción de
nuevos métodos de análisis histórico.
Me refiero en particular a las
encíclicas Providentissimus Deus del
Papa León XIII yDivino afflante
Spiritu del Papa Pío XII. Con ocasión
de la celebración del centenario y
cincuenta aniversario,
respectivamente, de su publicación,
mi venerable predecesor, Juan Pablo
II, recordó la importancia de estos
documentos para la exegesis y la
teología.[101] La intervención del
Papa León XIII tuvo el mérito de
proteger la interpretación católica de
la Biblia de los ataques del
racionalismo, pero sin refugiarse por
ello en un sentido espiritual
desconectado de la historia. Sin
rechazar la crítica científica,
desconfiaba solamente «de las
opiniones preconcebidas que
pretenden fundarse en la ciencia,
pero que, en realidad, hacen salir



subrepticiamente a la ciencia de su
campo propio».[102] El Papa Pío XII,
en cambio, se enfrentaba a los
ataques de los defensores de una
exegesis llamada mística, que
rechazaba cualquier aproximación
científica. La Encíclica Divino afflante
Spiritu, ha evitado con gran
sensibilidad alimentar la idea de una
dicotomía entre «la exegesis
científica», destinada a un uso
apologético, y «la interpretación
espiritual reservada a un uso
interno», reivindicando en cambio
tanto el «alcance teológico del
sentido literal definido
metódicamente», como la
pertenencia de la «determinación del
sentido espiritual... en el campo de la
ciencia exegética».[103] De ese modo,
ambos documentos rechazaron «la
ruptura entre lo humano y lo divino,
entre la investigación científica y la
mirada de la fe, y entre el sentido
literal y el sentido espiritual».[104]
Este equilibrio se ha manifestado a



continuación en el documento de la
Pontificia Comisión Bíblica de 1993:
«En el trabajo de interpretación, los
exegetas católicos no deben olvidar
nunca que lo que interpretan es la
Palabra de Dios. Su tarea no termina
con la distinción de las fuentes, la
definición de formas o la explicación
de los procedimientos literarios. La
meta de su trabajo se alcanza cuando
aclaran el significado del texto
bíblico como Palabra actual de Dios».
[105]

La hermenéutica bíblica conciliar:
una indicación que se ha de seguir

34. Teniendo en cuenta este
horizonte, se pueden apreciar mejor
los grandes principios de la exegesis
católica sobre la interpretación,
expresados por el Concilio Vaticano
II, de modo particular en la
Constitución dogmática Dei Verbum:
«Puesto que Dios habla en la
Escritura por medio de hombres y en



lenguaje humano, el intérprete de la
Escritura, para conocer lo que Dios
quiso comunicarnos, debe estudiar
con atención lo que los autores
querían decir y Dios quería dar a
conocer con dichas palabras».[106]
Por un lado, el Concilio subraya
como elementos fundamentales para
captar el sentido pretendido por el
hagiógrafo el estudio de los géneros
literarios y la contextualización. Y,
por otro lado, debiéndose interpretar
en el mismo Espíritu en que fue
escrita, la Constitución dogmática
señala tres criterios básicos para
tener en cuenta la dimensión divina
de la Biblia: 1) Interpretar el texto
considerando la unidad de toda la
Escritura; esto se llama hoy exegesis
canónica; 2) tener presente la 
Tradición viva de toda la Iglesia; y,
finalmente, 3) observar la analogía
de la fe. «Sólo donde se aplican los
dos niveles metodológicos, el
histórico-crítico y el teológico, se
puede hablar de una exegesis



teológica, de una exegesis adecuada a
este libro».[107]

Los Padres sinodales han afirmado
con razón que el fruto positivo del
uso de la investigación histórico-
crítica moderna es innegable. Sin
embargo, mientras la exegesis
académica actual, también la
católica, trabaja a un gran nivel en
cuanto se refiere a la metodología
histórico-crítica, también con sus
más recientes integraciones, es
preciso exigir un estudio análogo de
la dimensión teológica de los textos
bíblicos, con el fin de que progrese la
profundización, de acuerdo a los tres
elementos indicados por la
Constitución dogmática Dei Verbum.
[108]

El peligro del dualismo y la
hermenéutica secularizada

35. A este propósito hay que señalar
el grave riesgo de dualismo que hoy
se produce al abordar las Sagradas



Escrituras. En efecto, al distinguir los
dos niveles mencionados del estudio
de la Biblia, en modo alguno se
pretende separarlos, ni
contraponerlos, ni simplemente
yuxtaponerlos. Éstos se dan sólo en
reciprocidad. Lamentablemente,
sucede más de una vez que una
estéril separación entre ellos genera
una separación entre exegesis y
teología, que «se produce incluso en
los niveles académicos más
elevados».[109] Quisiera recordar
aquí las consecuencias más
preocupantes que se han de evitar.

a) Ante todo, si la actividad exegética
se reduce únicamente al primer
nivel, la Escritura misma se convierte
sólo en un texto del pasado: «Se
pueden extraer de él consecuencias
morales, se puede aprender la
historia, pero el libro como tal habla
sólo del pasado y la exegesis ya no es
realmente teológica, sino que se
convierte en pura historiografía, en



historia de la literatura».[110] Está
claro que con semejante reducción
no se puede de ningún modo
comprender el evento de la
revelación de Dios mediante su
Palabra que se nos transmite en la
Tradición viva y en la Escritura.

b) La falta de una hermenéutica de la
fe con relación a la Escritura no se
configura únicamente en los
términos de una ausencia; es
sustituida por otra hermenéutica,
una hermenéutica secularizada,
positivista, cuya clave fundamental
es la convicción de que Dios no
aparece en la historia humana.
Según esta hermenéutica, cuando
parece que hay un elemento divino,
hay que explicarlo de otro modo y
reducir todo al elemento humano.
Por consiguiente, se proponen
interpretaciones que niegan la
historicidad de los elementos
divinos.[111]



c) Una postura como ésta, no hace
más que producir daño en la vida de
la Iglesia, extendiendo la duda sobre
los misterios fundamentales del
cristianismo y su valor histórico
como, por ejemplo, la institución de
la Eucaristía y la resurrección de
Cristo. Así se impone, de hecho, una
hermenéutica filosófica que niega la
posibilidad de la entrada y la
presencia de Dios en la historia. La
adopción de esta hermenéutica en
los estudios teológicos introduce
inevitablemente un grave dualismo
entre la exegesis, que se apoya
únicamente en el primer nivel, y la
teología, que se deja a merced de una
espiritualización del sentido de las
Escrituras no respetuosa del carácter
histórico de la revelación.

d) Todo esto resulta negativo también
para la vida espiritual y la actividad
pastoral: «La consecuencia de la
ausencia del segundo nivel
metodológico es la creación de una



profunda brecha entre exegesis
científica y lectio divina.
Precisamente de aquí surge a veces
cierta perplejidad también en la
preparación de las homilías».[112]
Hay que señalar, además, que este
dualismo produce a veces
incertidumbre y poca solidez en el
camino de formación intelectual de
algunos candidatos a los ministerios
eclesiales.[113] En definitiva,
«cuando la exegesis no es teología, la
Escritura no puede ser el alma de la
teología y, viceversa, cuando la
teología no es esencialmente
interpretación de la Escritura en la
Iglesia, esta teología ya no tiene
fundamento».[114] Por tanto, es
necesario volver decididamente a
considerar con más atención las
indicaciones emanadas por la
Constitución dogmática Dei Verbum a
este propósito.

Fe y razón en relación con la
Escritura



36. Pienso que puede ayudar a
comprender de manera más
completa la exegesis y, por tanto, su
relación con toda la teología, lo que
escribió a este propósito el Papa Juan
Pablo II en la Encíclica Fides et ratio.
Efectivamente, él decía que no se ha
de minimizar «el peligro de la
aplicación de una sola metodología
para llegar a la verdad de la sagrada
Escritura, olvidando la necesidad de
una exegesis más amplia que
permita comprender, junto con toda
la Iglesia, el sentido pleno de los
textos. Cuantos se dedican al estudio
de las sagradas Escrituras deben
tener siempre presente que las
diversas metodologías
hermenéuticas se apoyan en una
determinada concepción filosófica.
Por ello, es preciso analizarla con
discernimiento antes de aplicarla a
los textos sagrados».[115]

Esta penetrante reflexión nos
permite notar que lo que está en



juego en la hermenéutica con que se
aborda la Sagrada Escritura es
inevitablemente la correcta relación
entre fe y razón. En efecto, la
hermenéutica secularizada de la
Sagrada Escritura es fruto de una
razón que estructuralmente se cierra
a la posibilidad de que Dios entre en
la vida de los hombres y les hable
con palabras humanas. También en
este caso, pues, es necesario invitar a
ensanchar los espacios de nuestra
racionalidad.[116] Por eso, en la
utilización de los métodos de análisis
histórico, hay que evitar asumir, allí
donde se presente, criterios que por
principio no admiten la revelación
de Dios en la vida de los hombres. La
unidad de los dos niveles del trabajo
de interpretación de la Sagrada
Escritura presupone, en definitiva,
una armonía entre la fe y la razón.
Por una parte, se necesita una fe que,
manteniendo una relación adecuada
con la recta razón, nunca degenere
en fideísmo, el cual, por lo que se



refiere a la Escritura, llevaría a
lecturas fundamentalistas. Por otra
parte, se necesita una razón que,
investigando los elementos históricos
presentes en la Biblia, se muestre
abierta y no rechace a priori todo lo
que exceda su propia medida. Por lo
demás, la religión del Logos
encarnado no dejará de mostrarse
profundamente razonable al hombre
que busca sinceramente la verdad y
el sentido último de la propia vida y
de la historia.

Sentido literal y sentido espiritual

37. Como se ha afirmado en la
Asamblea sinodal, una aportación
significativa para la recuperación de
una adecuada hermenéutica de la
Escritura proviene también de una
escucha renovada de los Padres de la
Iglesia y de su enfoque exegético.
[117] En efecto, los Padres de la
Iglesia nos muestran todavía hoy una
teología de gran valor, porque en su



centro está el estudio de la Sagrada
Escritura en su integridad.
Efectivamente, los Padres son en
primer lugar y esencialmente unos
«comentadores de la Sagrada
Escritura».[118] Su ejemplo puede
«enseñar a los exegetas modernos un
acercamiento verdaderamente
religioso a la Sagrada Escritura, así
como una interpretación que se
ajusta constantemente al criterio de
comunión con la experiencia de la
Iglesia, que camina a través de la
historia bajo la guía del Espíritu
Santo».[119]

Aunque obviamente no conocían los
recursos de carácter filológico e
histórico de que dispone la exegesis
moderna, la tradición patrística y
medieval sabía reconocer los
diversos sentidos de la Escritura,
comenzando por el literal, es decir,
«el significado por la palabras de la
Escritura y descubierto por la
exegesis que sigue las reglas de la



justa interpretación».[120] Santo
Tomás de Aquino, por ejemplo,
afirma: «Todos los sentidos de la
sagrada Escritura se basan en el
sentido literal».[121] Pero se ha de
recordar que en la época patrística y
medieval cualquier forma de
exegesis, también la literal, se hacía
basándose en la fe y no había
necesariamente distinción entre 
sentido literal y sentido espiritual. Se
tenga en cuenta a este propósito el
dístico clásico que representa la
relación entre los diversos sentidos
de la Escritura:

«Littera gesta docet, quid credas
allegoria, 

Moralis quid agas, quo tendas
anagogia. 

La letra enseña los hechos, la
alegoría lo que se ha de creer, el
sentido moral lo que hay que hacer y
la anagogía hacia dónde se tiende».
[122]



Aquí observamos la unidad y la
articulación entre sentido literal y
sentido espiritual, el cual se
subdivide a su vez en tres sentidos,
que describen los contenidos de la fe,
la moral y la tensión escatológica.

En definitiva, reconociendo el valor y
la necesidad del método histórico-
crítico aun con sus limitaciones, la
exegesis patrística nos enseña que
«no se es fiel a la intención de los
textos bíblicos, sino cuando se
procura encontrar, en el corazón de
su formulación, la realidad de fe que
expresan, y se enlaza ésta a la
experiencia creyente de nuestro
mundo».[123] Sólo en esta
perspectiva se puede reconocer que
la Palabra de Dios está viva y se
dirige a cada uno en el momento
presente de nuestra vida. En este
sentido, sigue siendo plenamente
válido lo que afirma la Pontificia
Comisión Bíblica, cuando define el
sentido espiritual según la fe



cristiana, como «el sentido expresado
por los textos bíblicos, cuando se los
lee bajo la influencia del Espíritu
Santo en el contexto del misterio
pascual de Cristo y de la vida nueva
que proviene de él. Este contexto
existe efectivamente. El Nuevo
Testamento reconoce en él el
cumplimiento de las Escrituras. Es,
pues, normal releer las Escrituras a
la luz de este nuevo contexto, que es
el de la vida en el Espíritu».[124]

Necesidad de trascender la «letra»

38. Para restablecer la articulación
entre los diferentes sentidos
escriturísticos es decisivo
comprender el paso de la letra al
espíritu. No se trata de un paso
automático y espontáneo; se necesita
más bien trascender la letra: «De
hecho, la Palabra de Dios nunca está
presente en la simple literalidad del
texto. Para alcanzarla hace falta
trascender y un proceso de



comprensión que se deja guiar por el
movimiento interior del conjunto y
por ello debe convertirse también en
un proceso vital».[125] Descubrimos
así la razón por la que un proceso de
interpretación auténtico no es sólo
intelectual sino también vital, que
reclama una total implicación en la
vida eclesial, en cuanto vida «según
el Espíritu» (Ga 5,16). De ese modo
resultan más claros los criterios
expuestos en el número 12 de la
Constitución dogmática Dei Verbum:
este trascender no puede hacerse en
un solo fragmento literario, sino en
relación con la Escritura en su
totalidad. En efecto, la Palabra hacia
la que estamos llamados a trascender
es única. Ese proceso tiene un
aspecto íntimamente dramático,
puesto que en el trascender, el paso
que tiene lugar por la fuerza del
Espíritu está inevitablemente
relacionado con la libertad de cada
uno. San Pablo vivió plenamente en
su propia existencia este paso. Con la



frase: «la pura letra mata y, en
cambio, el Espíritu da vida» (2 Co 3,6),
ha expresado de modo radical lo que
significa trascender la letra y su
comprensión a partir de la totalidad.
San Pablo descubre que «el Espíritu
liberador tiene un nombre y que la
libertad tiene por tanto una medida
interior: "El Señor es el Espíritu, y
donde hay el Espíritu del Señor hay
libertad" (2 Co 3,17). El Espíritu
liberador no es simplemente la
propia idea, la visión personal de
quien interpreta. El Espíritu es
Cristo, y Cristo es el Señor que nos
indica el camino».[126] Sabemos
también que este paso fue para san
Agustín dramático y al mismo tiempo
liberador; él, gracias a ese trascender
propio de la interpretación tipológica
que aprendió de san Ambrosio,
según la cual todo el Antiguo
Testamento es un camino hacia
Jesucristo, creyó en las Escrituras,
que se le presentaban en un primer
momento tan diferentes entre sí y, a



veces, llenas de vulgaridades. Para
san Agustín, el trascender la letra le
ha hecho creíble la letra misma y le
ha permitido encontrar finalmente la
respuesta a las profundas
inquietudes de su espíritu, sediento
de verdad.[127]

Unidad intrínseca de la Biblia

39. En la escuela de la gran tradición
de la Iglesia aprendemos a captar
también la unidad de toda la
Escritura en el paso de la letra al
espíritu, ya que la Palabra de Dios
que interpela nuestra vida y la llama
constantemente a la conversión es
una sola.[128] Sigue siendo para
nosotros una guía segura lo que
decía Hugo de San Víctor: «Toda la
divina Escritura es un solo libro y
este libro es Cristo, porque toda la
Escritura habla de Cristo y se cumple
en Cristo».[129] Ciertamente, la
Biblia, vista bajo el aspecto
puramente histórico o literario, no es



simplemente un libro, sino una
colección de textos literarios, cuya
composición se extiende a lo largo de
más de un milenio, y en los que no es
fácil reconocer una unidad interior;
hay incluso tensiones visibles entre
ellos. Esto vale para la Biblia de
Israel, que los cristianos llamamos
Antiguo Testamento. Pero todavía
más cuando los cristianos
relacionamos los escritos del Nuevo
Testamento, casi como clave
hermenéutica, con la Biblia de Israel,
interpretándola así como camino
hacia Cristo. Generalmente, en el
Nuevo Testamento no se usa el
término «la Escritura» (cf. Rm 4,3; 1 P
2,6), sino «las Escrituras» (cf. Mt
21,43; Jn 5,39; Rm 1,2; 2 P3,16), que
son consideradas, en su conjunto,
como la única Palabra de Dios
dirigida a nosotros.[130] Así, aparece
claramente que quien da unidad a
todas las «Escrituras» en relación a la
única «Palabra» es la persona de
Cristo. De ese modo, se comprende lo



que afirmaba el número 12 de la
Constitución dogmática Dei Verbum,
indicando la unidad interna de toda
la Biblia como criterio decisivo para
una correcta hermenéutica de la fe.

Relación entre Antiguo y Nuevo
Testamento

40. En la perspectiva de la unidad de
las Escrituras en Cristo, tanto los
teólogos como los pastores han de ser
conscientes de las relaciones entre el
Antiguo y el Nuevo Testamento. Ante
todo, está muy claro que el mismo
Nuevo Testamento reconoce el
Antiguo Testamento como Palabra de
Dios y acepta, por tanto, la autoridad
de las Sagradas Escrituras del pueblo
judío.[131] Las reconoce
implícitamente al aceptar el mismo
lenguaje y haciendo referencia con
frecuencia a pasajes de estas
Escrituras. Las reconoce
explícitamente, pues cita muchas
partes y se sirve de ellas en sus



argumentaciones. Así, la
argumentación basada en textos del
Antiguo Testamento constituye para
el Nuevo Testamento un valor
decisivo, superior al de los simples
razonamientos humanos. En el
cuarto Evangelio, Jesús declara en
este sentido que la Escritura «no
puede fallar» (Jn10,35), y san Pablo
precisa concretamente que la
revelación del Antiguo Testamento es
válida también para nosotros, los
cristianos (cf. Rm 15,4; 1 Co10,11).
[132] Además, afirmamos que «Jesús
de Nazaret fue un judío y la Tierra
Santa es la tierra madre de la
Iglesia»;[133] en el Antiguo y Nuevo
Testamento se encuentra la raíz del
cristianismo y el cristianismo se
nutre siempre de ella. Por tanto, la
sana doctrina cristiana ha rechazado
siempre cualquier forma de
marcionismo recurrente, que tiende
de diversos modos a contraponer el
Antiguo con el Nuevo Testamento.
[134]



Además, el mismo Nuevo Testamento
se declara conforme al Antiguo
Testamento, y proclama que en el
misterio de la vida, muerte y
resurrección de Cristo las Sagradas
Escrituras del pueblo judío han
encontrado su perfecto
cumplimiento. Por otra parte, es
necesario observar que el concepto
de cumplimiento de las Escrituras es
complejo, porque comporta una
triple dimensión: un aspecto
fundamental de continuidad con la
revelación del Antiguo Testamento,
un aspecto de ruptura y otro de 
cumplimiento y superación. El
misterio de Cristo está en
continuidad de intención con el culto
sacrificial del Antiguo Testamento;
sin embargo, se ha realizado de un
modo diferente, de acuerdo con
muchos oráculos de los profetas,
alcanzando así una perfección nunca
lograda antes. El Antiguo
Testamento, en efecto, está lleno de
tensiones entre sus aspectos



institucionales y proféticos. El
misterio pascual de Cristo es
plenamente conforme -de un modo
que no era previsible- con las
profecías y el carácter prefigurativo
de las Escrituras; no obstante,
presenta evidentes aspectos de
discontinuidad respecto a las
instituciones del Antiguo
Testamento.

41. Estas consideraciones muestran
así la importancia insustituible del
Antiguo Testamento para los
cristianos y, al mismo tiempo,
destacan la originalidad de la lectura
cristológica. Desde los tiempos
apostólicos y, después, en la
Tradición viva, la Iglesia ha mostrado
la unidad del plan divino en los dos
Testamentos gracias a la tipología,
que no tiene un carácter arbitrario
sino que pertenece intrínsecamente
a los acontecimientos narrados por el
texto sagrado y por tanto afecta a
toda la Escritura. La tipología



«reconoce en las obras de Dios en la
Antigua Alianza, prefiguraciones de
lo que Dios realizó en la plenitud de
los tiempos en la persona de su Hijo
encarnado».[135] Los cristianos, por
tanto, leen el Antiguo Testamento a
la luz de Cristo muerto y resucitado.
Si bien la lectura tipológica revela el
contenido inagotable del Antiguo
Testamento en relación con el Nuevo,
no se debe olvidar que él mismo
conserva su propio valor de
Revelación, que nuestro Señor
mismo ha reafirmado (cf. Mc
12,29-31). Por tanto, «el Nuevo
Testamento exige ser leído también a
la luz del Antiguo. La catequesis
cristiana primitiva recurría
constantemente a él (cf. 1 Co 5,6-8; 1
Co 10,1-11)».[136] Por este motivo, los
Padres sinodales han afirmado que
«la comprensión judía de la Biblia
puede ayudar al conocimiento y al
estudio de las Escrituras por los
cristianos».[137]



«El Nuevo Testamento está escondido
en el Antiguo y el Antiguo es
manifiesto en el Nuevo».[138] Así,
con aguda sabiduría, se expresaba
san Agustín sobre este tema. Es
importante, pues, que tanto en la
pastoral como en el ámbito
académico se ponga bien de
manifiesto la relación íntima entre
los dos Testamentos, recordando con
san Gregorio Magno que todo lo que
«el Antiguo Testamento ha
prometido, el Nuevo Testamento lo
ha cumplido; lo que aquél anunciaba
de manera oculta, éste lo proclama
abiertamente como presente. Por
eso, el Antiguo Testamento es
profecía del Nuevo Testamento; y el
mejor comentario al Antiguo
Testamento es el Nuevo Testamento».
[139]

Las páginas «oscuras» de la Biblia

42. En el contexto de la relación
entre Antiguo y Nuevo Testamento, el



Sínodo ha afrontado también el tema
de las páginas de la Biblia que
resultan oscuras y difíciles, por la
violencia y las inmoralidades que a
veces contienen. A este respecto, se
ha de tener presente ante todo quela
revelación bíblica está arraigada
profundamente en la historia. El plan
de Dios se manifiesta 
progresivamente en ella y se realiza
lentamente por etapas sucesivas, no
obstante la resistencia de los
hombres. Dios elige un pueblo y lo va
educando pacientemente. La
revelación se acomoda al nivel
cultural y moral de épocas lejanas y,
por tanto, narra hechos y costumbres
como, por ejemplo, artimañas
fraudulentas, actos de violencia,
exterminio de poblaciones, sin
denunciar explícitamente su
inmoralidad; esto se explica por el
contexto histórico, aunque pueda
sorprender al lector moderno, sobre
todo cuando se olvidan tantos
comportamientos «oscuros» que los



hombres han tenido siempre a lo
largo de los siglos, y también en
nuestros días. En el Antiguo
Testamento, la predicación de los
profetas se alza vigorosamente
contra todo tipo de injusticia y
violencia, colectiva o individual y, de
este modo, es el instrumento de la
educación que Dios da a su pueblo
como preparación al Evangelio. Por
tanto, sería equivocado no
considerar aquellos pasajes de la
Escritura que nos parecen
problemáticos. Más bien, hay que ser
conscientes de que la lectura de estas
páginas exige tener una adecuada
competencia, adquirida a través de
una formación que enseñe a leer los
textos en su contexto histórico-
literario y en la perspectiva cristiana,
que tiene como clave hermenéutica
completa «el Evangelio y el
mandamiento nuevo de Jesucristo,
cumplido en el misterio pascual».
[140] Por eso, exhorto a los
estudiosos y a los pastores, a que



ayuden a todos los fieles a acercarse
también a estas páginas mediante
una lectura que les haga descubrir su
significado a la luz del misterio de
Cristo.

Cristianos y judíos en relación con
la Sagrada Escritura

43. Teniendo en cuenta los estrechos
vínculos que unen el Nuevo y el
Antiguo Testamento, resulta
espontáneo dirigir ahora la atención
a los lazos especiales que ello
comporta para la relación entre
cristianos y judíos, unos lazos que
nunca deben olvidarse. El Papa Juan
Pablo II dijo a los judíos: sois
«"nuestros hermanos predilectos" en
la fe de Abrahán, nuestro patriarca».
[141] Ciertamente, estas
declaraciones no ignoran las
rupturas que aparecen en el Nuevo
Testamento respecto a las
instituciones del Antiguo Testamento
y, menos aún, la afirmación de que



en el misterio de Jesucristo,
reconocido como Mesías e Hijo de
Dios, se cumplen las Escrituras. Pero
esta diferencia profunda y radical, en
modo alguno implica hostilidad
recíproca. Por el contrario, el
ejemplo de san Pablo (cf. Rm 9-11)
demuestra «que una actitud de
respeto, de estima y de amor hacia el
pueblo judío es la sola actitud
verdaderamente cristiana en esta
situación que forma misteriosamente
parte del designio totalmente
positivo de Dios».[142] En efecto, san
Pablo dice que los judíos,
«considerando la elección, Dios los
ama en atención a los patriarcas,
pues los dones y la llamada de Dios
son irrevocables» (Rm 11,28-29).

Además, san Pablo usa también la
bella imagen del árbol de olivo para
describir las relaciones tan estrechas
entre cristianos y judíos: la Iglesia de
los gentiles es como un brote de olivo
silvestre, injertado en el olivo bueno,



que es el pueblo de la Alianza (cf. Rm
11,17-24). Así pues, tomamos nuestro
alimento de las mismas raíces
espirituales. Nos encontramos como
hermanos, hermanos que en ciertos
momentos de su historia han tenido
una relación tensa, pero que ahora
están firmemente comprometidos en
construir puentes de amistad
duradera.[143] El Papa Juan Pablo II
dijo en una ocasión: «Es mucho lo
que tenemos en común. Y es mucho
lo que podemos hacer juntos por la
paz, por la justicia y por un mundo
más fraterno y humano».[144]

Deseo reiterar una vez más lo
importante que es para la Iglesia el 
diálogo con los judíos. Conviene que,
donde haya oportunidad, se creen
posibilidades, incluso públicas, de
encuentro y de debate que
favorezcan el conocimiento mutuo,
la estima recíproca y la colaboración,
aun en el ámbito del estudio de las
Sagradas Escrituras.



La interpretación
fundamentalista de las Escrituras

44. La atención que hemos querido
prestar hasta ahora al tema de la
hermenéutica bíblica en sus
diferentes aspectos nos permite
abordar la cuestión, surgida más de
una vez en los debates del Sínodo, de
la interpretación fundamentalista de
la Sagrada Escritura.[145] Sobre este
argumento, la Pontificia Comisión
Bíblica, en el documento La
interpretación de la Biblia en la
Iglesia, ha formulado directrices
importantes. En este contexto,
quisiera llamar la atención
particularmente sobre aquellas
lecturas que no respetan el texto
sagrado en su verdadera naturaleza,
promoviendo interpretaciones
subjetivas y arbitrarias. En efecto, el
«literalismo» propugnado por la
lectura fundamentalista, representa
en realidad una traición, tanto del
sentido literal como espiritual,



abriendo el camino a
instrumentalizaciones de diversa
índole, como, por ejemplo, la
difusión de interpretaciones
antieclesiales de las mismas
Escrituras. El aspecto problemático
de esta lectura es que, «rechazando
tener en cuenta el carácter histórico
de la revelación bíblica, se vuelve
incapaz de aceptar plenamente la
verdad de la Encarnación misma. El
fundamentalismo rehúye la estrecha
relación de lo divino y de lo humano
en las relaciones con Dios... Por esta
razón, tiende a tratar el texto bíblico
como si hubiera sido dictado palabra
por palabra por el Espíritu, y no llega
a reconocer que la Palabra de Dios
ha sido formulada en un lenguaje y
en una fraseología condicionadas por
una u otra época determinada».[146]
El cristianismo, por el contrario,
percibe en las palabras, la Palabra,
elLogos mismo, que extiende su
misterio a través de dicha
multiplicidad y de la realidad de una



historia humana.[147] La verdadera
respuesta a una lectura
fundamentalista es la «lectura
creyente de la Sagrada Escritura».
Esta lectura, «practicada desde la
antigüedad en la Tradición de la
Iglesia, busca la verdad que salva
para la vida de todo fiel y para la
Iglesia. Esta lectura reconoce el valor
histórico de la tradición bíblica. Y es
justamente por este valor de
testimonio histórico por lo que
quiere redescubrir el significado vivo
de las Sagradas Escrituras destinadas
también a la vida del creyente de
hoy»,[148] sin ignorar por tanto, la
mediación humana del texto
inspirado y sus géneros literarios.

Diálogo entre pastores, teólogos y
exegetas

45. La auténtica hermenéutica de la
fe comporta ciertas consecuencias
importantes en la actividad pastoral
de la Iglesia. Precisamente en este



sentido, los Padres sinodales han
recomendado, por ejemplo, un
contacto más asiduo entre pastores,
teólogos y exegetas. Conviene que las
Conferencias Episcopales favorezcan
estas reuniones para «promover un
mayor servicio de comunión en la
Palabra de Dios».[149] Esta
cooperación ayudará a todos a hacer
mejor su trabajo en beneficio de toda
la Iglesia. En efecto, situarse en el
horizonte de la acción pastoral,
quiere decir, incluso para los
eruditos, considerar el texto sagrado
en su naturaleza propia de
comunicación que el Señor ofrece a
los hombres para la salvación. Por
tanto, como dice la Constitución
dogmática Dei Verbum, se
recomienda que «los exegetas
católicos y demás teólogos trabajen
en común esfuerzo y bajo la
vigilancia del Magisterio para
investigar con medios oportunos la
Escritura y para explicarla, de modo
que se multipliquen los ministros de



la palabra capaces de ofrecer al
Pueblo de Dios el alimento de la
Escritura, que alumbre el
entendimiento, confirme la voluntad,
encienda el corazón en amor de
Dios».[150]

Biblia y ecumenismo

46. Consciente de que la Iglesia tiene
su fundamento en Cristo, Verbo de
Dios hecho carne, el Sínodo ha
querido subrayar el puesto central de
los estudios bíblicos en el diálogo
ecuménico, con vistas a la plena
expresión de la unidad de todos los
creyentes en Cristo.[151] En efecto,
en la misma Escritura encontramos
la petición vibrante de Jesús al Padre
de que sus discípulos sean una sola
cosa, para que el mundo crea (cf. Jn
17,21). Todo esto nos refuerza en la
convicción de que escuchar y
meditar juntos las Escrituras nos
hace vivir una comunión real,
aunque todavía no plena;[152] «la



escucha común de las Escrituras
impulsa por tanto el diálogo de la
caridad y hace crecer el de la
verdad».[153] En efecto, escuchar
juntos la Palabra de Dios, practicar la
lectio divina de la Biblia; dejarse
sorprender por la novedad de la
Palabra de Dios, que nunca envejece
ni se agota; superar nuestra sordera
ante las palabras que no concuerdan
con nuestras opiniones o prejuicios;
escuchar y estudiar en la comunión
de los creyentes de todos los tiempos;
todo esto es un camino que se ha de
recorrer para alcanzar la unidad de
la fe, como respuesta a la escucha de
la Palabra.[154] Las palabras del
Concilio Vaticano II eran
verdaderamente iluminadoras: «En
el diálogo mismo [ecuménico], las
Sagradas Escrituras son un
instrumento precioso en la mano
poderosa de Dios para lograr la
unidad que el Salvador muestra a
todos los hombres».[155] Por tanto,
conviene incrementar el estudio, la



confrontación y las celebraciones
ecuménicas de la Palabra de Dios,
respetando las normas vigentes y las
diferentes tradiciones.[156] Éstas
celebraciones favorecen la causa
ecuménica y, cuando se viven en su
verdadero sentido, constituyen
momentos intensos de auténtica
oración para pedir a Dios que venga
pronto el día suspirado en el que
todos podamos estar juntos en torno
a una misma mesa y beber del
mismo cáliz. No obstante, en la
loable y justa promoción de dichos
momentos, se ha de evitar que éstos
sean propuestos a los fieles como una
sustitución de la participación en la
santa Misa los días de precepto.

En este trabajo de estudio y oración,
también se han de reconocer con
serenidad aquellos aspectos que
requieren ser profundizados, y que
nos mantienen todavía distantes,
como por ejemplo la comprensión
del sujeto autorizado de la



interpretación en la Iglesia y el papel
decisivo del Magisterio.[157]

Quisiera subrayar, además, lo dicho
por los Padres sinodales sobre la
importancia en este trabajo
ecuménico de las traducciones de la
Biblia en las diversas lenguas. En
efecto, sabemos que traducir un
texto no es mero trabajo mecánico,
sino que, en cierto sentido, forma
parte de la tarea interpretativa. A
este propósito, el Venerable Juan
Pablo II ha dicho: «Quien recuerda
todo lo que influyeron las disputas
en torno a la Escritura en las
divisiones, especialmente en
Occidente, puede comprender el
notable paso que representan estas
traducciones comunes».[158] Por eso,
la promoción de las traducciones
comunes de la Biblia es parte del
trabajo ecuménico. Deseo agradecer
aquí a todos los que están
comprometidos en esta importante



tarea y animarlos a continuar en su
obra.

Consecuencias en el planteamiento
de los estudios teológicos

47. Otra consecuencia que se
desprende de una adecuada
hermenéutica de la fe se refiere a la
necesidad de tener en cuenta sus
implicaciones en la formación
exegética y teológica,
particularmente de los candidatos al
sacerdocio. Se ha de encontrar la
manera de que el estudio de la
Sagrada Escritura sea
verdaderamente el alma de la
teología, por cuanto en ella se
reconoce la Palabra de Dios, que se
dirige hoy al mundo, a la Iglesia y a
cada uno personalmente. Es
importante que los criterios
indicados en el número 12 de la
Constitución dogmática Dei Verbum
se tomen efectivamente en
consideración, y que se profundice



en ellos. Evítese fomentar un
concepto de investigación científica
que se considere neutral respecto a
la Escritura. Por eso, junto al estudio
de las lenguas en que ha sido escrita
la Biblia y de los métodos
interpretativos adecuados, es
necesario que los estudiantes tengan
una profunda vida espiritual, de
manera que comprendan que sólo se
puede entender la Escritura
viviéndola.

En esta perspectiva, recomiendo que
el estudio de la Palabra de Dios,
escrita y transmitida, se haga
siempre con un profundo espíritu
eclesial, teniendo debidamente en
cuenta en la formación académica
las intervenciones del Magisterio
sobre estos temas, «que no está por
encima de la Palabra de Dios, sino a
su servicio, para enseñar puramente
lo transmitido, pues por mandato
divino, y con la asistencia del
Espíritu Santo, lo escucha



devotamente, lo custodia
celosamente, lo explica fielmente».
[159] Por tanto, se ponga cuidado en
que los estudios se desarrollen
reconociendo que «la Tradición, la
Escritura y el Magisterio de la Iglesia,
según el plan prudente de Dios, están
unidos y ligados, de modo que
ninguno puede subsistir sin los
otros».[160] Deseo, pues, que, según
la enseñanza del Concilio Vaticano II,
el estudio de la Sagrada Escritura,
leída en la comunión de la Iglesia
universal, sea realmente el alma del
estudio teológico.[161]

Los santos y la interpretación de
la Escritura

48. La interpretación de la Sagrada
Escritura quedaría incompleta si no
se estuviera también a la escucha de
quienes han vivido realmente la
Palabra de Dios, es decir, los santos.
[162] En efecto, «viva lectio est vita
bonorum».[163] Así, la interpretación



más profunda de la Escritura
proviene precisamente de los que se
han dejado plasmar por la Palabra de
Dios a través de la escucha, la lectura
y la meditación asidua.

Ciertamente, no es una casualidad
que las grandes espiritualidades que
han marcado la historia de la Iglesia
hayan surgido de una explícita
referencia a la Escritura. Pienso, por
ejemplo, en san Antonio, Abad,
movido por la escucha de aquellas
palabras de Cristo: «Si quieres llegar
hasta el final, vende lo que tienes, da
el dinero a los pobres -así tendrás un
tesoro en el cielo- y luego vente
conmigo» (Mt 19,21).[164] No es
menos sugestivo san Basilio Magno,
que se pregunta en su obra Moralia:
«¿Qué es propiamente la fe? Plena e
indudable certeza de la verdad de las
palabras inspiradas por Dios... ¿Qué
es lo propio del fiel? Conformarse
con esa plena certeza al significado
de las palabras de la Escritura, sin



osar quitar o añadir lo más mínimo».
[165] San Benito se remite en su 
Regla a la Escritura, como «norma
rectísima para la vida del hombre».
[166] San Francisco de Asís -escribe
Tomás de Celano-, «al oír que los
discípulos de Cristo no han de poseer
ni oro, ni plata, ni dinero; ni llevar
alforja, ni pan, ni bastón en el
camino; ni tener calzado ni dos
túnicas, exclamó inmediatamente,
lleno de Espíritu Santo: ¡Esto quiero,
esto pido, esto ansío hacer de todo
corazón!».[167] Santa Clara de Asís
reproduce plenamente la experiencia
de san Francisco: «La forma de vida
de la Orden de las Hermanas
pobres... es ésta: observar el santo
Evangelio de Nuestro Señor
Jesucristo».[168]Además, santo
Domingo de Guzmán «se
manifestaba por doquier como un
hombre evangélico, tanto en las
palabras como en las obras»,[169] y
así quiso que fueran también sus
frailes predicadores, «hombres



evangélicos».[170] Santa Teresa de
Jesús, carmelita, que recurre
continuamente en sus escritos a
imágenes bíblicas para explicar su
experiencia mística, recuerda que
Jesús mismo le revela que «todo el
daño que viene al mundo es de no
conocer las verdades de la
Escritura».[171] Santa Teresa del
Niño Jesús encuentra el Amor como
su vocación personal al escudriñar
las Escrituras, en particular en los
capítulos 12 y 13 de laPrimera carta a
los Corintios;[172] esta misma santa
describe el atractivo de las
Escrituras: «En cuanto pongo la
mirada en el Evangelio, respiro de
inmediato los perfumes de la vida de
Jesús y sé de qué parte correr».[173]
Cada santo es como un rayo de luz
que sale de la Palabra de Dios. Así,
pensemos también en san Ignacio de
Loyola y su búsqueda de la verdad y
en el discernimiento espiritual; en
san Juan Bosco y su pasión por la
educación de los jóvenes; en san Juan



María Vianney y su conciencia de la
grandeza del sacerdocio como don y
tarea; en san Pío de Pietrelcina y su
ser instrumento de la misericordia
divina; en san Josemaría Escrivá y su
predicación sobre la llamada
universal a la santidad; en la beata
Teresa de Calcuta, misionera de la
caridad de Dios para con los últimos;
y también en los mártires del
nazismo y el comunismo,
representados, por una parte por
santa Teresa Benedicta de la Cruz
(Edith Stein), monja carmelita, y, por
otra, por el beato Luís Stepinac,
cardenal arzobispo de Zagreb.

49. En relación con la Palabra de
Dios, la santidad se inscribe así, en
cierto modo, en la tradición
profética, en la que la Palabra de
Dios toma a su servicio la vida misma
del profeta. En este sentido, la
santidad en la Iglesia representa una
hermenéutica de la Escritura de la
que nadie puede prescindir. El



Espíritu Santo, que ha inspirado a los
autores sagrados, es el mismo que
anima a los santos a dar la vida por
el Evangelio. Acudir a su escuela es
una vía segura para emprender una
hermenéutica viva y eficaz de la
Palabra de Dios.

De esta unión entre Palabra de Dios y
santidad tuvimos un testimonio
directo durante la XII Asamblea del
Sínodo cuando, el 12 de octubre, tuvo
lugar en la Plaza de San Pedro
lacanonización de cuatro nuevos
santos: el sacerdote Gaetano Errico,
fundador de la Congregación de los
Misioneros de los Sagrados
Corazones de Jesús y María; Madre
María Bernarda Bütler, nacida en
Suiza y misionera en Ecuador y en
Colombia; sor Alfonsa de la
Inmaculada Concepción, primera
santa canonizada nacida en la India;
la joven seglar ecuatoriana Narcisa
de Jesús Martillo Morán. Con sus
vidas, han dado testimonio al mundo



y a la Iglesia de la perenne
fecundidad del Evangelio de Cristo.
Pidamos al Señor que, por
intercesión de estos santos,
canonizados precisamente en los
días de la Asamblea sinodal sobre la
Palabra de Dios, nuestra vida sea esa
«buena tierra» en la que el divino
sembrador siembre la Palabra, para
que produzca en nosotros frutos de
santidad, «del treinta o del sesenta o
del ciento por uno» (Mc 4,20).

SEGUNDA PARTE VERBUM IN
ECCLESIA «A cuantos la
recibieron, les da poder 

para ser hijos de Dios» (Jn 1,12) La
palabra de Dios y la Iglesia La Iglesia
acoge la Palabra

50. El Señor pronuncia su Palabra
para que la reciban aquellos que han
sido creados precisamente «por
medio» del Verbo mismo. «Vino a su
casa» (Jn1,11): la Palabra no nos es
originariamente ajena, y la creación



ha sido querida en una relación de
familiaridad con la vida divina. El
Prólogo del cuarto Evangelio nos
sitúa también ante el rechazo de la
Palabra divina por parte de los
«suyos» que «no la
recibieron» (Jn1,11). No recibirla
quiere decir no escuchar su voz, no
configurarse con el Logos. En
cambio, cuando el hombre, aunque
sea frágil y pecador, sale
sinceramente al encuentro de Cristo,
comienza una transformación
radical: «A cuantos la recibieron, les
da poder para ser hijos de
Dios» (Jn1,12). Recibir al Verbo
quiere decir dejarse plasmar por Él
hasta el punto de llegar a ser, por el
poder del Espíritu Santo,
configurados con Cristo, con el «Hijo
único del Padre» (Jn1,14). Es el
principio de una nueva creación,
nace la criatura nueva, un pueblo
nuevo. Los que creen, los que viven
la obediencia de la fe, «han nacido de
Dios» (cf. Jn 1,13), son partícipes de la



vida divina: «hijos en el Hijo» (cf. Ga
4,5-6; Rm 8,14-17). San Agustín,
comentando este pasaje del
Evangelio de Juan, dice
sugestivamente: «Por el Verbo existes
tú. Pero necesitas igualmente ser
restaurado por Él».[174] Vemos aquí
perfilarse el rostro de la Iglesia, como
realidad definida por la acogida del
Verbo de Dios que, haciéndose carne,
ha venido a poner su morada entre
nosotros (cf. Jn1,14). Esta morada de
Dios entre los hombres, esta Šekina
(cf. Ex 26,1), prefigurada en el
Antiguo Testamento, se cumple
ahora en la presencia definitiva de
Dios entre los hombres en Cristo.

Contemporaneidad de Cristo en la
vida de la Iglesia

51. La relación entre Cristo, Palabra
del Padre, y la Iglesia no puede ser
comprendida como si fuera
solamente un acontecimiento
pasado, sino que es una relación



vital, en la cual cada fiel está llamado
a entrar personalmente. En efecto,
hablamos de la presencia de la
Palabra de Dios entre nosotros hoy:
«Y sabed que yo estoy con vosotros
todos los días, hasta al fin del
mundo» (Mt 28,20). Como afirma el
Papa Juan Pablo II: «La
contemporaneidad de Cristo respecto
al hombre de cada época se realiza
en el cuerpo vivo de la Iglesia. Por
esto Dios prometió a sus discípulos el
Espíritu Santo, que les "recordaría" y
les haría comprender sus
mandamientos (cf.Jn 14,26) y, al
mismo tiempo, sería el principio
fontal de una vida nueva para el
mundo (cf. Jn3,5-8; Rm 8,1-13)».[175]
La Constitución dogmática Dei
Verbum expresa este misterio en los
términos bíblicos de un diálogo
nupcial: «Dios, que habló en otros
tiempos, sigue conversando siempre
con la esposa de su Hijo amado; y el
Espíritu Santo, por quien la voz viva
del Evangelio resuena en la Iglesia, y



por ella en el mundo, va
introduciendo a los fieles en la
verdad plena y hace que habite en
ellos intensamente la palabra de
Cristo (cf. Col 3,16)».[176]

La Esposa de Cristo, maestra también
hoy en la escucha, repite con fe:
«Habla, Señor, que tu Iglesia te
escucha».[177] Por eso, la
Constitución dogmática Dei Verbum
comienza diciendo: «La Palabra de
Dios la escucha con devoción y la
proclama con valentía el santo
Concilio».[178] En efecto, se trata de
una definición dinámica de la vida
de la Iglesia: «Son palabras con las
que el Concilio indica un aspecto que
distingue a la Iglesia. La Iglesia no
vive de sí misma, sino del Evangelio,
y en el Evangelio encuentra siempre
de nuevo orientación para su
camino. Es una consideración que
todo cristiano debe hacer y aplicarse
a sí mismo: sólo quien se pone
primero a la escucha de la Palabra,



puede convertirse después en su
heraldo».[179] En la Palabra de Dios
proclamada y escuchada, y en los
sacramentos, Jesús dice hoy, aquí y
ahora, a cada uno: «Yo soy tuyo, me
entrego a ti», para que el hombre
pueda recibir y responder, y decir a
su vez: «Yo soy tuyo».[180] La Iglesia
aparece así en ese ámbito en que, por
gracia, podemos experimentar lo que
dice el Prólogo de Juan: «Pero a
cuantos la recibieron, les da poder
para ser hijos de Dios» (Jn 1,12).

La liturgia, lugar privilegiado de la
palabra de Dios La Palabra de Dios
en la sagrada liturgia

52. Al considerar la Iglesia como
«casa de la Palabra»,[181] se ha de
prestar atención ante todo a la
sagrada liturgia. En efecto, este es el
ámbito privilegiado en el que Dios
nos habla en nuestra vida, habla hoy
a su pueblo, que escucha y responde.
Todo acto litúrgico está por su



naturaleza empapado de la Sagrada
Escritura. Como afirma la
Constitución Sacrosanctum
Concilium, «la importancia de la
Sagrada Escritura en la liturgia es
máxima. En efecto, de ella se toman
las lecturas que se explican en la
homilía, y los salmos que se cantan;
las preces, oraciones y cantos
litúrgicos están impregnados de su
aliento y su inspiración; de ella
reciben su significado las acciones y
los signos».[182] Más aún, hay que
decir que Cristo mismo «está
presente en su palabra, pues es Él
mismo el que habla cuando se lee en
la Iglesia la Sagrada Escritura».[183]
Por tanto, «la celebración litúrgica se
convierte en una continua, plena y
eficaz exposición de esta Palabra de
Dios. Así, la Palabra de Dios,
expuesta continuamente en la
liturgia, es siempre viva y eficaz por
el poder del Espíritu Santo, y
manifiesta el amor operante del
Padre, amor indeficiente en su



eficacia para con los hombres».[184]
En efecto, la Iglesia siempre ha sido
consciente de que, en el acto
litúrgico, la Palabra de Dios va
acompañada por la íntima acción del
Espíritu Santo, que la hace operante
en el corazón de los fieles. En
realidad, gracias precisamente al
Paráclito, «la Palabra de Dios se
convierte en fundamento de la
acción litúrgica, norma y ayuda de
toda la vida. Por consiguiente, la
acción del Espíritu... va recordando,
en el corazón de cada uno, aquellas
cosas que, en la proclamación de la
Palabra de Dios, son leídas para toda
la asamblea de los fieles, y,
consolidando la unidad de todos,
fomenta asimismo la diversidad de
carismas y proporciona la
multiplicidad de actuaciones».[185]

Así pues, es necesario entender y
vivir el valor esencial de la acción
litúrgica para comprender la Palabra
de Dios. En cierto sentido, la



hermenéutica de la fe respecto a la
Sagrada Escritura debe tener siempre
como punto de referencia la liturgia,
en la que se celebra la Palabra de
Dios como palabra actual y viva: «En
la liturgia, la Iglesia sigue fielmente
el mismo sistema que usó Cristo con
la lectura e interpretación de las
Sagradas Escrituras, puesto que Él
exhorta a profundizar el conjunto de
las Escrituras partiendo del "hoy" de
su acontecimiento personal».[186]

Aquí se muestra también la sabia
pedagogía de la Iglesia, que proclama
y escucha la Sagrada Escritura
siguiendo el ritmo del año litúrgico.
Este despliegue de la Palabra de Dios
en el tiempo se produce
particularmente en la celebración
eucarística y en la Liturgia de las
Horas. En el centro de todo
resplandece el misterio pascual, al
que se refieren todos los misterios de
Cristo y de la historia de la salvación,
que se actualizan sacramentalmente:



«La santa Madre Iglesia..., al
conmemorar así los misterios de la
redención, abre la riqueza de las
virtudes y de los méritos de su Señor,
de modo que se los hace presentes en
cierto modo a los fieles durante todo
tiempo para que los alcancen y se
llenen de la gracia de la salvación».
[187] Exhorto, pues, a los Pastores de
la Iglesia y a los agentes de pastoral a
esforzarse en educar a todos los
fieles a gustar el sentido profundo de
la Palabra de Dios que se despliega
en la liturgia a lo largo del año,
mostrando los misterios
fundamentales de nuestra fe. El
acercamiento apropiado a la Sagrada
Escritura depende también de esto.

Sagrada Escritura y sacramentos

53. El Sínodo de los Obispos,
afrontando el tema del valor de la
liturgia para la comprensión de la
Palabra de Dios, ha querido también
subrayar la relación entre la Sagrada



Escritura y la acción sacramental. Es
más conveniente que nunca
profundizar en la relación entre
Palabra y Sacramento, tanto en la
acción pastoral de la Iglesia como en
la investigación teológica.
[188]Ciertamente «la liturgia de la
Palabra es un elemento decisivo en la
celebración de cada sacramento de la
Iglesia»;[189] sin embargo, en la
práctica pastoral, los fieles no
siempre son conscientes de esta
unión, ni captan la unidad entre el
gesto y la palabra. «Corresponde a
lossacerdotes y a los diáconos, sobre
todo cuando administran los
sacramentos, poner de relieve la
unidad que forman Palabra y
sacramento en el ministerio de la
Iglesia».[190] En la relación entre
Palabra y gesto sacramental se
muestra en forma litúrgica el actuar
propio de Dios en la historia a través
del carácter performativo de la
Palabra misma. En efecto, en la
historia de la salvación no hay



separación entre lo que Dios dice y lo
que hace; su Palabra misma se
manifiesta como viva y eficaz (cf. Hb
4,12), como indica, por lo demás, el
sentido mismo de la expresión
hebrea dabar. Igualmente, en la
acción litúrgica estamos ante su
Palabra que realiza lo que dice.
Cuando se educa al Pueblo de Dios a
descubrir el carácter performativo
de la Palabra de Dios en la liturgia, se
le ayuda también a percibir el actuar
de Dios en la historia de la salvación
y en la vida personal de cada
miembro.

Palabra de Dios y Eucaristía

54. Lo que se afirma genéricamente
de la relación entre Palabra y
sacramentos, se ahonda cuando nos
referimos a la celebración
eucarística. Además, la íntima
unidad entre Palabra y Eucaristía
está arraigada en el testimonio
bíblico (cf. Jn 6; Lc24), confirmada



por los Padres de la Iglesia y
reafirmada por el Concilio Vaticano
II.[191] A este respecto, podemos
pensar en el gran discurso de Jesús
sobre el pan de vida en la sinagoga
de Cafarnaúm (cf. Jn 6,22-69), en
cuyo trasfondo se percibe la
comparación entre Moisés y Jesús,
entre quien habló cara a cara con
Dios (cf. Ex 33,11) y quien revela a
Dios (cf. Jn 1,18). En efecto, el
discurso sobre el pan se refiere al
don de Dios que Moisés obtuvo para
su pueblo con el maná en el desierto
y que, en realidad, es la Torá, la
Palabra de Dios que da vida (cf. Sal
119; Pr 9,5). Jesús lleva a
cumplimiento en sí mismo la antigua
figura: «El pan de Dios es el que baja
del cielo y da la vida al mundo... Yo
soy el pan de vida» (Jn 6,33-35). Aquí,
«la Ley se ha hecho Persona. En el
encuentro con Jesús nos
alimentamos, por así decirlo, del Dios
vivo, comemos realmente el "pan del
cielo"».[192] El Prólogo de Juan se



profundiza en el discurso de
Cafarnaúm: si en el primero el Logos
de Dios se hace carne, en el segundo
es «pan» para la vida del mundo (cf. 
Jn6,51), haciendo alusión de este
modo a la entrega que Jesús hará de
sí mismo en el misterio de la cruz,
confirmada por la afirmación sobre
su sangre que se da a «beber» (cf. Jn 
6,53). De este modo, en el misterio de
la Eucaristía se muestra cuál es el
verdadero maná, el auténtico pan del
cielo: es el Logos de Dios que se ha
hecho carne, que se ha entregado a sí
mismo por nosotros en el misterio
pascual.

El relato de Lucas sobre los
discípulos de Emaús nos permite una
reflexión ulterior sobre la unión
entre la escucha de la Palabra y el
partir el pan (cf. Lc24,13-35). Jesús
salió a su encuentro el día siguiente
al sábado, escuchó las
manifestaciones de su esperanza
decepcionada y, haciéndose su



compañero de camino, «les explicó lo
que se refería a él en toda la
Escritura» (24,27). Junto con este
caminante que se muestra tan
inesperadamente familiar a sus
vidas, los dos discípulos comienzan a
mirar de un modo nuevo las
Escrituras. Lo que había ocurrido en
aquellos días ya no aparece como un
fracaso, sino como cumplimiento y
nuevo comienzo. Sin embargo,
tampoco estas palabras les parecen
aún suficientes a los dos discípulos.
El Evangelio de Lucas nos dice que
sólo cuando Jesús tomó el pan,
pronunció la bendición, lo partió y se
lo dio, «se les abrieron los ojos y lo
reconocieron» (24,31), mientras que
antes «sus ojos no eran capaces de
reconocerlo» (24,16). La presencia de
Jesús, primero con las palabras y
después con el gesto de partir el pan,
hizo posible que los discípulos lo
reconocieran, y que pudieran revivir
de un modo nuevo lo que antes
habían experimentado con él: «¿No



ardía nuestro corazón mientras nos
hablaba por el camino y nos
explicaba las Escrituras?» (24,32).

55. Estos relatos muestran cómo la
Escritura misma ayuda a percibir su
unión indisoluble con la Eucaristía.
«Conviene, por tanto, tener siempre
en cuenta que la Palabra de Dios
leída y anunciada por la Iglesia en la
liturgia conduce, por decirlo así, al
sacrificio de la alianza y al banquete
de la gracia, es decir, a la Eucaristía,
como a su fin propio».[193] Palabra y
Eucaristía se pertenecen tan
íntimamente que no se puede
comprender la una sin la otra: la
Palabra de Dios se hace
sacramentalmente carne en el
acontecimiento eucarístico. La
Eucaristía nos ayuda a entender la
Sagrada Escritura, así como la
Sagrada Escritura, a su vez, ilumina y
explica el misterio eucarístico. En
efecto, sin el reconocimiento de la
presencia real del Señor en la



Eucaristía, la comprensión de la
Escritura queda incompleta. Por eso,
«la Iglesia honra con una misma
veneración, aunque no con el mismo
culto, la Palabra de Dios y el misterio
eucarístico y quiere y sanciona que
siempre y en todas partes se imite
este proceder, ya que, movida por el
ejemplo de su Fundador, nunca ha
dejado de celebrar el misterio
pascual de Cristo, reuniéndose para
leer "lo que se refiere a él en toda la
Escritura" (Lc24,27) y ejerciendo la
obra de salvación por medio del
memorial del Señor y de los
sacramentos».[194]

Sacramentalidad de la Palabra

56. Con la referencia al carácter
performativo de la Palabra de Dios
en la acción sacramental y la
profundización de la relación entre
Palabra y Eucaristía, nos hemos
adentrado en un tema significativo,
que ha surgido durante la Asamblea



del Sínodo, acerca de la 
sacramentalidad de la Palabra.[195] A
este respecto, es útil recordar que el
Papa Juan Pablo II ha hablado del
«horizonte sacramental de la
Revelación y, en particular..., el signo
eucarístico donde la unidad
inseparable entre la realidad y su
significado permite captar la
profundidad del misterio».[196] De
aquí comprendemos que, en el
origen de la sacramentalidad de la
Palabra de Dios, está precisamente el
misterio de la encarnación: «Y la
Palabra se hizo carne» (Jn1,14), la
realidad del misterio revelado se nos
ofrece en la «carne» del Hijo. La
Palabra de Dios se hace perceptible a
la fe mediante el «signo», como
palabra y gesto humano. La fe, pues,
reconoce el Verbo de Dios acogiendo
los gestos y las palabras con las que
Él mismo se nos presenta. El
horizonte sacramental de la
revelación indica, por tanto, la
modalidad histórico salvífica con la



cual el Verbo de Dios entra en el
tiempo y en el espacio,
convirtiéndose en interlocutor del
hombre, que está llamado a acoger
su don en la fe.

De este modo, la sacramentalidad de
la Palabra se puede entender en
analogía con la presencia real de
Cristo bajo las especies del pan y del
vino consagrados.[197] Al acercarnos
al altar y participar en el banquete
eucarístico, realmente comulgamos
el cuerpo y la sangre de Cristo. La
proclamación de la Palabra de Dios
en la celebración comporta
reconocer que es Cristo mismo quien
está presente y se dirige a
nosotros[198] para ser recibido.
Sobre la actitud que se ha de tener
con respecto a la Eucaristía y la
Palabra de Dios, dice san Jerónimo:
«Nosotros leemos las Sagradas
Escrituras. Yo pienso que el
Evangelio es el Cuerpo de Cristo; yo
pienso que las Sagradas Escrituras



son su enseñanza. Y cuando él dice:
"Quién no come mi carne y bebe mi
sangre" (Jn6,53), aunque estas
palabras puedan entenderse como
referidas también al Misterio
[eucarístico], sin embargo, el cuerpo
de Cristo y su sangre es realmente la
palabra de la Escritura, es la
enseñanza de Dios. Cuando acudimos
al Misterio [eucarístico], si cae una
partícula, nos sentimos perdidos. Y
cuando estamos escuchando la
Palabra de Dios, y se nos vierte en el
oído la Palabra de Dios y la carne y la
sangre de Cristo, mientras que
nosotros estamos pensando en otra
cosa, ¿cuántos graves peligros
corremos?».[199] Cristo, realmente
presente en las especies del pan y del
vino, está presente de modo análogo
también en la Palabra proclamada en
la liturgia. Por tanto, profundizar en
el sentido de la sacramentalidad de
la Palabra de Dios, puede favorecer
una comprensión más unitaria del
misterio de la revelación en «obras y



palabras íntimamente ligadas»,[200]
favoreciendo la vida espiritual de los
fieles y la acción pastoral de la
Iglesia.

La Sagrada Escritura y el
Leccionario

57. Al subrayar el nexo entre Palabra
y Eucaristía, el Sínodo ha querido
también volver a llamar justamente
la atención sobre algunos aspectos de
la celebración inherentes al servicio
de la Palabra. Quisiera hacer
referencia ante todo a la importancia
del Leccionario. La reforma
promovida por el Concilio Vaticano
II[201]ha mostrado sus frutos
enriqueciendo el acceso a la Sagrada
Escritura, que se ofrece
abundantemente, sobre todo en la
liturgia de los domingos. La
estructura actual, además de
presentar frecuentemente los textos
más importantes de la Escritura,
favorece la comprensión de la



unidad del plan divino, mediante la
correlación entre las lecturas del
Antiguo y del Nuevo Testamento,
«centrada en Cristo y en su misterio
pascual».[202] Algunas dificultades
que sigue habiendo para captar la
relación entre las lecturas de los dos
Testamentos, han de ser
consideradas a la luz de la lectura
canónica, es decir, de la unidad
intrínseca de toda la Biblia. Donde
sea necesario, los organismos
competentes pueden disponer que se
publiquen subsidios que ayuden a
comprender el nexo entre las
lecturas propuestas por el
Leccionario, las cuales han de
proclamarse en la asamblea litúrgica
en su totalidad, como está previsto
en la liturgia del día. Otros
eventuales problemas y dificultades
deberán comunicarse a la
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos.



Además, no hemos de olvidar que el
actual Leccionario del rito latino
tiene también un significado
ecuménico, en cuanto es utilizado y
apreciado también por confesiones
que aún no están en plena comunión
con la Iglesia Católica. De manera
diferente se plantea la cuestión del
Leccionario en la liturgia de las
Iglesias Católicas Orientales, que el
Sínodo pide que «se examine
autorizadamente»,[203] según la
tradición propia y las competencias
de las Iglesiassui iuris y teniendo en
cuenta también en este caso el
contexto ecuménico.

Proclamación de la Palabra y
ministerio del lectorado

58. Ya en la Asamblea sinodal sobre
la Eucaristía se pidió un mayor
cuidado en la proclamación de la
Palabra de Dios.[204] Como es
sabido, mientras que en la tradición
latina el Evangelio lo proclama el



sacerdote o el diácono, la primera y
la segunda lectura las proclama el
lector encargado, hombre o mujer.
Quisiera hacerme eco de los Padres
sinodales, que también en esta
circunstancia han subrayado la
necesidad de cuidar, con una
formación apropiada,[205] el
ejercicio del munus de lector en la
celebración litúrgica,[206] y
particularmente el ministerio del
lectorado que, en cuanto tal, es un
ministerio laical en el rito latino. Es
necesario que los lectores
encargados de este servicio, aunque
no hayan sido instituidos, sean
realmente idóneos y estén
seriamente preparados. Dicha
preparación ha de ser tanto bíblica y
litúrgica, como técnica: «La
instrucción bíblica debe apuntar a
que los lectores estén capacitados
para percibir el sentido de las
lecturas en su propio contexto y para
entender a la luz de la fe el núcleo
central del mensaje revelado. La



instrucción litúrgica debe facilitar a
los lectores una cierta percepción del
sentido y de la estructura de la
liturgia de la Palabra y las razones de
la conexión entre la liturgia de la
Palabra y la liturgia eucarística. La
preparación técnica debe hacer que
los lectores sean cada día más aptos
para el arte de leer ante el pueblo, ya
sea de viva voz, ya sea con ayuda de
los instrumentos modernos de
amplificación de la voz».[207]

Importancia de la homilía

59. Hay también diferentes oficios y
funciones «que corresponden a cada
uno, en lo que atañe a la Palabra de
Dios; según esto, los fieles escuchan y
meditan la palabra, y la explican
únicamente aquellos a quienes se
encomienda este ministerio»,[208] es
decir, obispos, presbíteros y
diáconos. Por ello, se entiende la
atención que se ha dado en el Sínodo
al tema de la homilía. Ya en la



Exhortación apostólica postsinodal 
Sacramentum caritatis, recordé que
«la necesidad de mejorar la calidad
de la homilía está en relación con la
importancia de la Palabra de Dios. En
efecto, ésta "es parte de la acción
litúrgica"; tiene el cometido de
favorecer una mejor comprensión y
eficacia de la Palabra de Dios en la
vida de los fieles».[209] La homilía
constituye una actualización del
mensaje bíblico, de modo que se
lleve a los fieles a descubrir la
presencia y la eficacia de la Palabra
de Dios en el hoy de la propia vida.
Debe apuntar a la comprensión del
misterio que se celebra, invitar a la
misión, disponiendo la asamblea a la
profesión de fe, a la oración
universal y a la liturgia eucarística.
Por consiguiente, quienes por
ministerio específico están
encargados de la predicación han de
tomarse muy en serio esta tarea. Se
han de evitar homilías genéricas y
abstractas, que oculten la sencillez de



la Palabra de Dios, así como inútiles
divagaciones que corren el riesgo de
atraer la atención más sobre el
predicador que sobre el corazón del
mensaje evangélico. Debe quedar
claro a los fieles que lo que interesa
al predicador es mostrar a Cristo, que
tiene que ser el centro de toda
homilía. Por eso se requiere que los
predicadores tengan familiaridad y
trato asiduo con el texto sagrado;
[210] que se preparen para la
homilía con la meditación y la
oración, para que prediquen con
convicción y pasión. La Asamblea
sinodal ha exhortado a que se tengan
presentes las siguientes preguntas:
«¿Qué dicen las lecturas
proclamadas? ¿Qué me dicen a mí
personalmente? ¿Qué debo decir a la
comunidad, teniendo en cuenta su
situación concreta?».[211] El
predicador tiene que «ser el primero
en dejarse interpelar por la Palabra
de Dios que anuncia»,[212] porque,
como dice san Agustín: «Pierde



tiempo predicando exteriormente la
Palabra de Dios quien no es oyente
de ella en su interior».[213] Cuídese
con especial atención la homilía
dominical y en la de las
solemnidades; pero no se deje de
ofrecer también, cuando sea posible,
breves reflexiones apropiadas a la
situación durante la semana en las
misas cum populo, para ayudar a los
fieles a acoger y hacer fructífera la
Palabra escuchada.

Oportunidad de un Directorio
homilético

60. Predicar de modo apropiado
ateniéndose al Leccionario es
realmente un arte en el que hay que
ejercitarse. Por tanto, en continuidad
con lo requerido en el Sínodo
anterior,[214] pido a las autoridades
competentes que, en relación al
Compendio eucarístico,[215] se
piense también en instrumentos y
subsidios adecuados para ayudar a



los ministros a desempeñar del
mejor modo su tarea, como, por
ejemplo, con un Directorio sobre la
homilía, de manera que los
predicadores puedan encontrar en él
una ayuda útil para prepararse en el
ejercicio del ministerio. Como nos
recuerda san Jerónimo, la
predicación se ha de acompañar con
el testimonio de la propia vida: «Que
tus actos no desmientan tus palabras,
para que no suceda que, cuando tú
predicas en la iglesia, alguien
comente en sus adentros: "¿Por qué,
entonces, precisamente tú no te
comportas así?"... En el sacerdote de
Cristo la mente y la palabra han de
ser concordes».[216]

Palabra de Dios, Reconciliación y
Unción de los enfermos

61. Si bien la Eucaristía está sin duda
en el centro de la relación entre
Palabra de Dios y sacramentos,
conviene subrayar, sin embargo, la



importancia de la Sagrada Escritura
también en los demás sacramentos,
especialmente en los de curación,
esto es, el sacramento de la
Reconciliación o de la Penitencia, y el
sacramento de la Unción de los
enfermos. Con frecuencia, se
descuida la referencia a la Sagrada
Escritura en estos sacramentos. Por
el contrario, es necesario que se le dé
el espacio que le corresponde. En
efecto, nunca se ha de olvidar que «la
Palabra de Dios es palabra de
reconciliación porque en ella Dios
reconcilia consigo todas las cosas (cf. 
2 Co 5,18-20; Ef 1,10). El perdón
misericordioso de Dios, encarnado
en Jesús, levanta al pecador».[217]
«Por la Palabra de Dios el cristiano es
iluminado en el conocimiento de sus
pecados y es llamado a la conversión
y a la confianza en la misericordia de
Dios».[218] Para que se ahonde en la
fuerza reconciliadora de la Palabra
de Dios, se recomienda que cada
penitente se prepare a la confesión



meditando un pasaje adecuado de la
Sagrada Escritura y comience la
confesión mediante la lectura o la
escucha de una monición bíblica,
según lo previsto en el propio ritual.
Además, al manifestar después su
contrición, conviene que el penitente
use una expresión prevista en el
ritual, «compuesta con palabras de la
Sagrada Escritura».[219] Cuando sea
posible, es conveniente también que,
en momentos particulares del año, o
cuando se presente la oportunidad,
la confesión de varios penitentes
tenga lugar dentro de celebraciones
penitenciales, como prevé el ritual,
respetando las diversas tradiciones
litúrgicas y dando una mayor
amplitud a la celebración de la
Palabra con lecturas apropiadas.

Tampoco se ha de olvidar, por lo que
se refiere al sacramento de la Unción
de los enfermos, que «la fuerza
sanadora de la Palabra de Dios es
una llamada apremiante a una



constante conversión personal del
oyente mismo».[220] La Sagrada
Escritura contiene numerosos textos
de consuelo, ayuda y curaciones
debidas a la intervención de Dios. Se
recuerde especialmente la cercanía
de Jesús a los que sufren, y que Él
mismo, el Verbo de Dios encarnado,
ha cargado con nuestros dolores y ha
padecido por amor al hombre, dando
así sentido a la enfermedad y a la
muerte. Es bueno que en las
parroquias y sobre todo en los
hospitales se celebre, según las
circunstancias, el sacramento de la
Unción de enfermos de forma
comunitaria. Que en estas ocasiones
se dé amplio espacio a la celebración
de la Palabra y se ayude a los fieles
enfermos a vivir con fe su propio
estado de padecimiento unidos al
sacrificio redentor de Cristo que nos
libra del mal.

Palabra de Dios y Liturgia de las
Horas



62. Entre las formas de oración que
exaltan la Sagrada Escritura se
encuentra sin duda laLiturgia de las
Horas. Los Padres sinodales han
afirmado que constituye una «forma
privilegiada de escucha de la Palabra
de Dios, porque pone en contacto a
los fieles con la Sagrada Escritura y
con la Tradición viva de la Iglesia».
[221] Se ha de recordar ante todo la
profunda dignidad teológica y
eclesial de esta oración. En efecto,
«en la Liturgia de las Horas, la
Iglesia, desempeñando la función
sacerdotal de Cristo, su cabeza,
ofrece a Dios sin interrupción (cf. 1
Ts 5,17) el sacrificio de alabanza, es
decir, el fruto de unos labios que
profesan su nombre (cf. Hb 13,15).
Esta oración es "la voz de la misma
Esposa que habla al Esposo; más aún:
es la oración de Cristo, con su cuerpo,
al Padre"».[222] A este propósito, el
Concilio Vaticano II afirma: «Por eso,
todos los que ejercen esta función, no
sólo cumplen el oficio de la Iglesia,



sino que también participan del
sumo honor de la Esposa de Cristo,
porque, al alabar a Dios, están ante
su trono en nombre de la Madre
Iglesia».[223] En la Liturgia de las
Horas, como oración pública de la
Iglesia, se manifiesta el ideal
cristiano de santificar todo el día, al
compás de la escucha de la Palabra
de Dios y de la recitación de los
salmos, de manera que toda
actividad tenga su punto de
referencia en la alabanza ofrecida a
Dios.

Quienes por su estado de vida tienen
el deber de recitar la Liturgia de las
Horas, vivan con fidelidad este
compromiso en favor de toda la
Iglesia. Los obispos, los sacerdotes y
los diáconos aspirantes al sacerdocio,
que han recibido de la Iglesia el
mandato de celebrarla, tienen la
obligación de recitar cada día todas
las Horas.[224] Por lo que se refiere a
la obligatoriedad de esta liturgia en



las Iglesias Orientales Católicas sui
iuris se ha de seguir lo indicado en el
derecho propio.[225] Además, aliento
a las comunidades de vida
consagrada a que sean ejemplares en
la celebración de la Liturgia de las
Horas, de manera que puedan ser un
punto de referencia e inspiración
para la vida espiritual y pastoral de
toda la Iglesia.

El Sínodo ha manifestado el deseo de
que se difunda más en el Pueblo de
Dios este tipo de oración,
especialmente la recitación de
Laudes y Vísperas. Esto hará
aumentar en los fieles la familiaridad
con la Palabra de Dios. Se ha de
destacar también el valor de la
Liturgia de las Horas prevista en las
primeras Vísperas del domingo y de
las solemnidades, especialmente
para las Iglesias Orientales católicas.
Para ello, recomiendo que, donde sea
posible, las parroquias y las
comunidades de vida religiosa



fomenten esta oración con la
participación de los fieles.

Palabra de Dios y Bendicional

63. En el uso del Bendicional, se
preste también atención al espacio
previsto para la proclamación, la
escucha y la explicación de la
Palabra de Dios mediante breves
moniciones. En efecto, el gesto de la
bendición, en los casos previstos por
la Iglesia y cuando los fieles lo
solicitan, no ha de quedar aislado,
sino relacionado en su justa medida
con la vida litúrgica del Pueblo de
Dios. En este sentido, la bendición,
como auténtico signo sagrado, «toma
su pleno sentido y eficacia de la
proclamación de la Palabra de Dios».
[226] Así pues, es importante
aprovechar también estas
circunstancias para reavivar en los
fieles el hambre y la sed de toda
palabra que sale de la boca de Dios
(cf. Mt 4,4).



Sugerencias y propuestas
concretas para la animación
litúrgica

64. Después de haber recordado
algunos elementos fundamentales de
la relación entre liturgia y Palabra de
Dios, deseo ahora resumir y valorar
algunas propuestas y sugerencias
recomendadas por los Padres
sinodales, con el fin de favorecer
cada vez más en el Pueblo de Dios
una mayor familiaridad con la
Palabra de Dios en el ámbito de los
actos litúrgicos o, en todo caso,
referidos a ellos.

a) Celebraciones de la Palabra de Dios

65. Los Padres sinodales han
exhortado a todos los pastores a
promover momentos decelebración
de la Palabra en las comunidades a
ellos confiadas:[227] son ocasiones
privilegiadas de encuentro con el
Señor. Por eso, dicha práctica
comportará grandes beneficios para



los fieles, y se ha de considerar un
elemento relevante de la pastoral
litúrgica. Estas celebraciones
adquieren una relevancia especial en
la preparación de la Eucaristía
dominical, de modo que los
creyentes tengan la posibilidad de
adentrarse más en la riqueza del
Leccionario para orar y meditar la
Sagrada Escritura, sobre todo en los
tiempos litúrgicos más destacados,
Adviento y Navidad, Cuaresma y
Pascua. Además, se recomienda
encarecidamente la celebración de la
Palabra de Dios en aquellas
comunidades en las que, por la
escasez de sacerdotes, no es posible
celebrar el sacrificio eucarístico en
los días festivos de precepto.
Teniendo en cuenta las indicaciones
ya expuestas en la Exhortación
apostólica postsinodal Sacramentum
caritatis sobre las asambleas
dominicales en ausencia de
sacerdote,[228] recomiendo que las
autoridades competentes



confeccionen directorios rituales,
valorizando la experiencia de las
Iglesias particulares. De este modo,
se favorecerá en estos casos la
celebración de la Palabra que
alimente la fe de los creyentes,
evitando, sin embargo, que ésta se
confunda con las celebraciones
eucarísticas; es más, «deberían ser
ocasiones privilegiadas para pedir a
Dios que mande sacerdotes santos
según su corazón».[229]

Además, los Padres sinodales han
invitado a celebrar también la
Palabra de Dios con ocasión de
peregrinaciones, fiestas particulares,
misiones populares, retiros
espirituales y días especiales de
penitencia, reparación y perdón. Por
lo que se refiere a las muchas formas
de piedad popular, aunque no son
actos litúrgicos y no deben
confundirse con las celebraciones
litúrgicas, conviene que se inspiren
en ellas y, sobre todo, ofrezcan un



adecuado espacio a la proclamación
y a la escucha de la Palabra de Dios;
en efecto, «en las palabras de la
Biblia, la piedad popular encontrará
una fuente inagotable de inspiración,
modelos insuperables de oración y
fecundas propuestas de diversos
temas».[230]

b) La Palabra y el silencio

66. Bastantes intervenciones de los
Padres sinodales han insistido en el
valor del silencio en relación con la
Palabra de Dios y con su recepción
en la vida de los fieles.[231] En
efecto, la palabra sólo puede ser
pronunciada y oída en el silencio,
exterior e interior. Nuestro tiempo
no favorece el recogimiento, y se
tiene a veces la impresión de que hay
casi temor de alejarse de los
instrumentos de comunicación de
masa, aunque solo sea por un
momento. Por eso se ha de educar al
Pueblo de Dios en el valor del



silencio. Redescubrir el puesto
central de la Palabra de Dios en la
vida de la Iglesia quiere decir
también redescubrir el sentido del
recogimiento y del sosiego interior.
La gran tradición patrística nos
enseña que los misterios de Cristo
están unidos al silencio,[232] y sólo
en él la Palabra puede encontrar
morada en nosotros, como ocurrió en
María, mujer de la Palabra y del
silencio inseparablemente. Nuestras
liturgias han de facilitar esta escucha
auténtica: Verbo crescente, verba
deficiunt.[233]

Este valor ha de resplandecer
particularmente en la Liturgia de la
Palabra, que «se debe celebrar de tal
manera que favorezca la
meditación».[234] Cuando el silencio
está previsto, debe considerarse
«como parte de la celebración».[235]
Por tanto, exhorto a los pastores a
fomentar los momentos de
recogimiento, por medio de los



cuales, con la ayuda del Espíritu
Santo, la Palabra de Dios se acoge en
el corazón.

c) Proclamación solemne de la
Palabra de Dios

67. Otra sugerencia manifestada en
el Sínodo ha sido la de resaltar, sobre
todo en las solemnidades litúrgicas
relevantes, la proclamación de la
Palabra, especialmente el Evangelio,
utilizando el Evangeliario, llevado
procesionalmente durante los ritos
iniciales y después trasladado al
ambón por el diácono o por un
sacerdote para la proclamación. De
este modo, se ayuda al Pueblo de
Dios a reconocer que «la lectura del
Evangelio constituye el punto
culminante de esta liturgia de la
palabra».[236] Siguiendo las
indicaciones contenidas en
laOrdenación de las lecturas de la
Misa, conviene dar realce a la
proclamación de la Palabra de Dios



con el canto, especialmente el
Evangelio, sobre todo en
solemnidades determinadas. El
saludo, el anuncio inicial: «Lectura
del santo evangelio...», y el final,
«Palabra del Señor», es bueno
cantarlos para subrayar la
importancia de lo que se ha leído.
[237]

d) La Palabra de Dios en el templo
cristiano

68. Para favorecer la escucha de la
Palabra de Dios no se han de
descuidar aquellos medios que
pueden ayudar a los fieles a una
mayor atención. En este sentido, es
necesario que en los edificios
sagrados se tenga siempre en cuenta
la acústica, respetando las normas
litúrgicas y arquitectónicas. «Los
obispos, con la ayuda debida, han de
procurar que, en la construcción de
las iglesias, éstas sean lugares
adecuados para la proclamación de



la Palabra, la meditación y la
celebración eucarística. Y que los
espacios sagrados, también fuera de
la acción litúrgica, sean elocuentes,
presentando el misterio cristiano en
relación con la Palabra de Dios».[238]

Se debe prestar una atención
especial al ambón como lugar
litúrgico desde el que se proclama la
Palabra de Dios. Ha de colocarse en
un sitio bien visible, y al que se dirija
espontáneamente la atención de los
fieles durante la liturgia de la
Palabra. Conviene que sea fijo, como
elemento escultórico en armonía
estética con el altar, de manera que
represente visualmente el sentido
teológico de la doble mesa de la
Palabra y de la Eucaristía. Desde el
ambón se proclaman las lecturas, el
salmo responsorial y el pregón
pascual; pueden hacerse también
desde él la homilía y las intenciones
de la oración universal.[239]



Además, los Padres sinodales
sugieren que en las iglesias se
destine un lugar de relieve donde se
coloque la Sagrada Escritura también
fuera de la celebración.[240] En
efecto, conviene que el libro que
contiene la Palabra de Dios tenga un
sitio visible y de honor en el templo
cristiano, pero sin ocupar el centro,
que corresponde al sagrario con el
Santísimo Sacramento.[241]

e) Exclusividad de los textos bíblicos
en la liturgia

69. El Sínodo ha reiterado además
con vigor lo que, por otra parte, está
establecido ya por las normas
litúrgicas de la Iglesia,[242] a saber,
que las lecturas tomadas de la
Sagrada Escritura nunca sean
sustituidas por otros textos, por más
significativos que parezcan desde el
punto de vista pastoral o espiritual:
«Ningún texto de espiritualidad o de
literatura puede alcanzar el valor y



la riqueza contenida en la Sagrada
Escritura, que es Palabra de Dios».
[243] Se trata de una antigua
disposición de la Iglesia que se ha de
mantener.[244] Ya el Papa Juan Pablo
II, ante algunos abusos, recordó la
importancia de no sustituir nunca la
Sagrada Escritura con otras lecturas.
[245] Recordemos que también el 
Salmo responsorial es Palabra de
Dios, con el cual respondemos a la
voz del Señor y, por tanto, no debe
ser sustituido por otros textos; es
muy conveniente, incluso, que sea
cantado.

f) El canto litúrgico bíblicamente
inspirado

70. Para ensalzar la Palabra de Dios
durante la celebración litúrgica, se
tenga también en cuenta el canto en
los momentos previstos por el rito
mismo, favoreciendo aquel que tenga
una clara inspiración bíblica y que
sepa expresar, mediante una



concordancia armónica entre las
palabras y la música, la belleza de la
palabra divina. En este sentido,
conviene valorar los cantos que nos
ha legado la tradición de la Iglesia y
que respetan este criterio. Pienso, en
particular, en la importancia del
canto gregoriano.[246]

g) Especial atención a los
discapacitados de la vista y el oído

71. En este contexto, quisiera
también recordar que el Sínodo ha
recomendado prestar una atención
especial a los que, por su condición
particular, tienen problemas para
participar activamente en la liturgia,
como, por ejemplo, los
discapacitados en la vista y el oído.
Animo a las comunidades cristianas
a que, en la medida de lo posible,
ayuden con instrumentos adecuados
a los hermanos y hermanas que
tienen esta dificultad, para que
también ellos puedan tener un



contacto vivo con la Palabra de Dios.
[247]

La palabra de Dios en la vida
eclesial Encontrar la Palabra de
Dios en la Sagrada Escritura

72. Si bien es verdad que la liturgia
es el lugar privilegiado para la
proclamación, la escucha y la
celebración de la Palabra de Dios, es
cierto también que este encuentro ha
de ser preparado en los corazones de
los fieles y, sobre todo, profundizado
y asimilado por ellos. En efecto, la
vida cristiana se caracteriza
esencialmente por el encuentro con
Jesucristo que nos llama a seguirlo.
Por eso, el Sínodo de los Obispos ha
reiterado más de una vez la
importancia de la pastoral en las
comunidades cristianas, como
ámbito propio en el que recorrer un
itinerario personal y comunitario
con respecto a la Palabra de Dios, de
modo que ésta sea realmente el



fundamento de la vida espiritual.
Junto a los Padres sinodales, expreso
el vivo deseo de que florezca «una
nueva etapa de mayor amor a la
Sagrada Escritura por parte de todos
los miembros del Pueblo de Dios, de
manera que, mediante su lectura
orante y fiel a lo largo del tiempo, se
profundice la relación con la persona
misma de Jesús».[248]

No faltan en la historia de la Iglesia
recomendaciones por parte de los
santos sobre la necesidad de conocer
la Escritura para crecer en el amor
de Cristo. Este es un dato
particularmente claro en los Padres
de la Iglesia. San Jerónimo, gran
enamorado de la Palabra de Dios, se
preguntaba: «¿Cómo se podría vivir
sin la ciencia de las Escrituras,
mediante las cuales se aprende a
conocer a Cristo mismo, que es la
vida de los creyentes?».[249] Era
muy consciente de que la Biblia es el
instrumento «con el que Dios habla



cada día a los creyentes».[250] Así,
san Jerónimo da este consejo a la
matrona romana Leta para la
educación de su hija: «Asegúrate de
que estudie cada día algún paso de la
Escritura... Que la oración siga a la
lectura, y la lectura a la oración...
Que, en lugar de las joyas y los
vestidos de seda, ame los Libros
divinos».[251] Vale también para
nosotros lo que san Jerónimo
escribió al sacerdote Nepoziano: «Lee
con mucha frecuencia las divinas
Escrituras; más aún, que nunca dejes
de tener el Libro santo en tus manos.
Aprende aquí lo que tú tienes que
enseñar».[252] A ejemplo del gran
santo, que dedicó su vida al estudio
de la Biblia y que dejó a la Iglesia su
traducción latina, llamada Vulgata, y
de todos los santos, que han puesto
en el centro de su vida espiritual el
encuentro con Cristo, renovemos
nuestro compromiso de profundizar
en la palabra que Dios ha dado a la
Iglesia: podremos aspirar así a ese



«alto grado de la vida cristiana
ordinaria»,[253]que el Papa Juan
Pablo II deseaba al principio del
tercer milenio cristiano, y que se
alimenta constantemente de la
escucha de la Palabra de Dios.

La animación bíblica de la
pastoral

73. En este sentido, el Sínodo ha
invitado a un particular esfuerzo
pastoral para resaltar el puesto
central de la Palabra de Dios en la
vida eclesial, recomendando
«incrementar la "pastoral bíblica", no
en yuxtaposición con otras formas de
pastoral, sino como animación bíblica
de toda la pastoral».[254] No se trata,
pues, de añadir algún encuentro en
la parroquia o la diócesis, sino de
lograr que las actividades habituales
de las comunidades cristianas, las
parroquias, las asociaciones y los
movimientos, se interesen realmente
por el encuentro personal con Cristo



que se comunica en su Palabra. Así,
puesto que «la ignorancia de las
Escrituras es ignorancia de Cristo»,
[255] la animación bíblica de toda la
pastoral ordinaria y extraordinaria
llevará a un mayor conocimiento de
la persona de Cristo, revelador del
Padre y plenitud de la revelación
divina.

Por tanto, exhorto a los pastores y
fieles a tener en cuenta la
importancia de esta animación: será
también el mejor modo para afrontar
algunos problemas pastorales
puestos de relieve durante la
Asamblea sinodal, y vinculados, por
ejemplo, a la proliferación de sectas
que difunden una lectura
distorsionada e instrumental de la
Sagrada Escritura. Allí donde no se
forma a los fieles en un conocimiento
de la Biblia según la fe de la Iglesia,
en el marco de su Tradición viva, se
deja de hecho un vacío pastoral, en el
que realidades como las sectas



pueden encontrar terreno donde
echar raíces. Por eso, es también
necesario dotar de una preparación
adecuada a los sacerdotes y laicos
para que puedan instruir al Pueblo
de Dios en el conocimiento auténtico
de las Escrituras.

Además, como se ha subrayado
durante los trabajos sinodales,
conviene que en la actividad pastoral
se favorezca también la difusión de 
pequeñas comunidades, «formadas
por familias o radicadas en las
parroquias o vinculadas a diversos
movimientos eclesiales y nuevas
comunidades»,[256] en las cuales se
promueva la formación, la oración y
el conocimiento de la Biblia según la
fe de la Iglesia.

Dimensión bíblica de la catequesis

74. Un momento importante de la
animación pastoral de la Iglesia en el
que se puede redescubrir
adecuadamente el puesto central de



la Palabra de Dios es la catequesis,
que, en sus diversas formas y fases,
ha de acompañar siempre al Pueblo
de Dios. El encuentro de los
discípulos de Emaús con Jesús,
descrito por el evangelista Lucas (cf. 
Lc 24,13-35), representa en cierto
sentido el modelo de una catequesis
en cuyo centro está la «explicación
de las Escrituras», que sólo Cristo es
capaz de dar (cf. Lc 24,27-28),
mostrando en sí mismo su
cumplimiento.[257] De este modo,
renace la esperanza más fuerte que
cualquier fracaso, y hace de aquellos
discípulos testigos convencidos y
creíbles del Resucitado.

En el Directorio general para la
catequesis encontramos indicaciones
válidas para animar bíblicamente la
catequesis, y a ellas me remito.[258]
En esta circunstancia, deseo sobre
todo subrayar que la catequesis «ha
de estar totalmente impregnada por
el pensamiento, el espíritu y las



actitudes bíblicas y evangélicas, a
través de un contacto asiduo con los
mismos textos; y recordar también
que la catequesis será tanto más rica
y eficaz cuanto más lea los textos con
la inteligencia y el corazón de la
Iglesia»,[259] y cuanto más se inspire
en la reflexión y en la vida
bimilenaria de la Iglesia. Se ha de
fomentar, pues, el conocimiento de
las figuras, de los hechos y las
expresiones fundamentales del texto
sagrado; para ello, puede ayudar
también una inteligente 
memorización de algunos pasajes
bíblicos particularmente elocuentes
de los misterios cristianos. La
actividad catequética comporta un
acercamiento a las Escrituras en la fe
y en la Tradición de la Iglesia, de
modo que se perciban esas palabras
como vivas, al igual que Cristo está
vivo hoy donde dos o tres se reúnen
en su nombre (cf. Mt 18,20). Además,
debe comunicar de manera vital la
historia de la salvación y los



contenidos de la fe de la Iglesia, para
que todo fiel reconozca que también
su existencia personal pertenece a
esta misma historia.

En esta perspectiva, es importante
subrayar la relación entre la Sagrada
Escritura y elCatecismo de la Iglesia
Católica, como dice el Directorio
general para la catequesis: «La
Sagrada Escritura, como "Palabra de
Dios escrita bajo la inspiración del
Espíritu Santo" y el Catecismo de la
Iglesia Católica, como expresión
relevante actual de la Tradición viva
de la Iglesia y norma segura para la
enseñanza de la fe, están llamados,
cada uno a su modo y según su
específica autoridad, a fecundar la
catequesis en la Iglesia
contemporánea».[260]

Formación bíblica de los
cristianos

75. Para alcanzar el objetivo deseado
por el Sínodo de que toda la pastoral



tenga un mayor carácter bíblico, es
necesario que los cristianos, y en
particular los catequistas, tengan una
adecuada formación. A este respecto,
se ha de prestar atención al 
apostolado bíblico, un método muy
válido para esta finalidad, como
demuestra la experiencia eclesial.
Los Padres sinodales, además, han
recomendado que, potenciando en lo
posible las estructuras académicas ya
existentes, se establezcan centros de
formación para laicos y misioneros,
en los que se aprenda a comprender,
vivir y anunciar la Palabra de Dios y,
donde sea necesario, «se creen
institutos especializados con el fin de
que los exegetas tengan una sólida
comprensión teológica y una
adecuada sensibilidad para los
contextos de su misión».[261]

La Sagrada Escritura en los
grandes encuentros eclesiales



76. Entre las muchas iniciativas que
se pueden tomar, el Sínodo sugiere
que en los encuentros, tanto
diocesanos como nacionales o
internacionales, se subraye más la
importancia de la Palabra de Dios, de
la escucha y lectura creyente y
orante de la Biblia. Así pues, es de
alabar que en los congresos
eucarísticos, nacionales e
internacionales, en las jornadas
mundiales de la juventud y en otros
encuentros, se dé mayor espacio para
las celebraciones de la Palabra y
momentos de formación de carácter
bíblico.[262]

Palabra de Dios y vocaciones

77. El Sínodo, al destacar la exigencia
intrínseca de la fe de profundizar la
relación con Cristo, Palabra de Dios
entre nosotros, ha querido también
poner de relieve el hecho de que esta
Palabra llama a cada uno
personalmente, manifestando así



que la vida misma es vocación en
relación con Dios. Esto quiere decir
que, cuanto más ahondemos en
nuestra relación personal con el
Señor Jesús, tanto más nos daremos
cuenta de que Él nos llama a la
santidad mediante opciones
definitivas, con las cuales nuestra
vida corresponde a su amor,
asumiendo tareas y ministerios para
edificar la Iglesia. En esta
perspectiva, se entiende la invitación
del Sínodo a todos los cristianos para
que profundicen su relación con la
Palabra de Dios en cuanto
bautizados, pero también en cuanto
llamados a vivir según los diversos
estados de vida. Aquí tocamos uno de
los puntos clave de la doctrina del
Concilio Vaticano II, que ha
subrayado la vocación a la santidad
de todo fiel, cada uno en el propio
estado de vida.[263] En la Sagrada
Escritura es donde encontramos
revelada nuestra vocación a la
santidad: «Sed santos, pues yo soy



santo» (Lv 11,44; 19,2; 20,7). Y san
Pablo muestra la raíz cristológica: el
Padre «nos eligió en la persona de
Cristo -antes de crear el mundo- para
que fuésemos santos e
irreprochables ante él por el
amor» (Ef 1,4). De esta manera,
podemos sentir como dirigido a cada
uno de nosotros su saludo a los
hermanos y hermanas de la
comunidad de Roma: «A quienes
Dios ama y ha llamado a formar
parte de su pueblo santo, os deseo la
gracia y la paz de Dios, nuestro
Padre, y del Señor Jesucristo» (Rm
1,7).

a) Palabra de Dios y ministros
ordenados

78. Dirigiéndome ahora en primer
lugar a los ministros ordenados de la
Iglesia, les recuerdo lo que el Sínodo
ha afirmado: «La Palabra de Dios es
indispensable para formar el
corazón de un buen pastor, ministro



de la Palabra».[264] Los obispos,
presbíteros y diáconos no pueden
pensar de ningún modo en vivir su
vocación y misión sin un
compromiso decidido y renovado de
santificación, que tiene en el
contacto con la Biblia uno de sus
pilares.

79. A los que han sido llamados al 
episcopado, y son los primeros y más
autorizados anunciadores de la
Palabra, deseo reiterarles lo que
decía el Papa Juan Pablo II en la
Exhortación apostólica postsinodal 
Pastores gregis. Para alimentar y
hacer progresar la propia vida
espiritual, el Obispo ha de poner
siempre «en primer lugar, la lectura
y meditación de la Palabra de Dios.
Todo Obispo debe encomendarse
siempre y sentirse encomendado "a
Dios y a la Palabra de su gracia, que
tiene poder para construir el edificio
y daros la herencia con todos los
santificados" (Hch 20,32). Por tanto,



antes de ser transmisor de la Palabra,
el Obispo, al igual que sus sacerdotes
y los fieles, e incluso como la Iglesia
misma, tiene que ser oyente de la
Palabra. Ha de estar como "dentro
de" la Palabra, para dejarse proteger
y alimentar como en un regazo
materno».[265] A imitación de María,
Virgo audiens y Reina de los
Apóstoles, recomiendo a todos los
hermanos en el episcopado la lectura
personal frecuente y el estudio
asiduo de la Sagrada Escritura.

80. Respecto a los sacerdotes,
quisiera también remitirme a las
palabras del Papa Juan Pablo II, el
cual, en la Exhortación apostólica
postsinodal Pastores dabo vobis, ha
recordado que «el sacerdote es, ante
todo, ministro de la Palabra de Dios;
es el ungido y enviado para anunciar
a todos el Evangelio del Reino,
llamando a cada hombre a la
obediencia de la fe y conduciendo a
los creyentes a un conocimiento y



comunión cada vez más profundos
del misterio de Dios, revelado y
comunicado a nosotros en Cristo».
Por eso, el sacerdote mismo debe ser
el primero en cultivar una gran
familiaridad personal con la Palabra
de Dios: «no le basta conocer su
aspecto lingüístico o exegético, que
es también necesario; necesita
acercarse a la Palabra con un
corazón dócil y orante, para que ella
penetre a fondo en sus pensamientos
y sentimientos y engendre dentro de
sí una mentalidad nueva: "la mente
de Cristo" (1 Co 2,16)».
[266]Consiguientemente, sus
palabras, sus decisiones y sus
actitudes han de ser cada vez más
una trasparencia, un anuncio y un
testimonio del Evangelio; «solamente
"permaneciendo" en la Palabra, el
sacerdote será perfecto discípulo del
Señor; conocerá la verdad y será
verdaderamente libre».[267]



En definitiva, la llamada al
sacerdocio requiere ser consagrados
«en la verdad». Jesús mismo formula
esta exigencia respecto a sus
discípulos: «Santifícalos en la verdad.
Tu Palabra es verdad. Como tú me
enviaste al mundo, así los envío yo
también al mundo» (Jn 17,17-18).Los
discípulos son en cierto sentido
«sumergidos en lo íntimo de Dios
mediante su inmersión en la Palabra
de Dios. La Palabra de Dios es, por
decirlo así, el baño que los purifica,
el poder creador que los transforma
en el ser de Dios».[268] Y, puesto que
Cristo mismo es la Palabra de Dios
hecha carne (Jn1,14), es «la
Verdad» (Jn14,6), la plegaria de Jesús
al Padre, «santifícalos en la verdad»,
quiere decir en el sentido más
profundo: «Hazlos una sola cosa
conmigo, Cristo. Sujétalos a mí.
Ponlos dentro de mí. Y, en efecto, en
último término hay un único
sacerdote de la Nueva Alianza,
Jesucristo mismo».[269] Es necesario,



por tanto, que los sacerdotes
renueven cada vez más
profundamente la conciencia de esta
realidad.

81. Quisiera referirme también al
puesto de la Palabra de Dios en la
vida de los que están llamados al 
diaconado, no sólo como grado
previo del orden del presbiterado,
sino como servicio permanente. El 
Directorio para el diaconado
permanente dice que, «de la
identidad teológica del diácono
brotan con claridad los rasgos de su
espiritualidad específica, que se
presenta esencialmente como
espiritualidad de servicio. El modelo
por excelencia es Cristo siervo, que
vivió totalmente dedicado al servicio
de Dios, por el bien de los hombres».
[270] En esta perspectiva, se entiende
cómo, en las diversas dimensiones
del ministerio diaconal, un
«elemento que distingue la
espiritualidad diaconal es la Palabra



de Dios, de la que el diácono está
llamado a ser mensajero cualificado,
creyendo lo que proclama,
enseñando lo que cree, viviendo lo
que enseña».[271] Recomiendo por
tanto que los diáconos cultiven en su
propia vida una lectura creyente de
la Sagrada Escritura con el estudio y
la oración. Que sean introducidos a
la Sagrada Escritura y su correcta
interpretación; a la teología del
Antiguo y del Nuevo Testamento; a la
interrelación entre Escritura y
Tradición; al uso de la Escritura en la
predicación, en la catequesis y, en
general, en la actividad pastoral.
[272]

b) Palabra de Dios y candidatos al
Orden sagrado

82. El Sínodo ha dado particular
importancia al papel decisivo de la
Palabra de Dios en la vida espiritual
de los candidatos al sacerdocio
ministerial: «Los candidatos al



sacerdocio deben aprender a amar la
Palabra de Dios. Por tanto, la
Escritura ha de ser el alma de su
formación teológica, subrayando la
indispensable circularidad entre
exegesis, teología, espiritualidad y
misión».[273] Los aspirantes al
sacerdocio ministerial están
llamados a una profunda relación
personal con la Palabra de Dios,
especialmente en la lectio divina,
porque de dicha relación se alimenta
la propia vocación: con la luz y la
fuerza de la Palabra de Dios, la
propia vocación puede descubrirse,
entenderse, amarse, seguirse, así
como cumplir la propia misión,
guardando en el corazón el designio
de Dios, de modo que la fe, como
respuesta a la Palabra, se convierta
en el nuevo criterio de juicio y
apreciación de los hombres y las
cosas, de los acontecimientos y los
problemas.[274]



Esta atención a la lectura orante de la
Escritura en modo alguno debe
significar una dicotomía respecto al
estudio exegético requerido en el
tiempo de la formación. El Sínodo ha
encomendado que se ayude
concretamente a los seminaristas a
ver la relación entre el estudio bíblico
y el orar con la Escritura. El estudio
de las Escrituras les ha de hacer más
conscientes del misterio de la
revelación divina, alimentando una
actitud de respuesta orante a Dios
que habla. Por otro lado, una
auténtica vida de oración hará
también crecer necesariamente en el
alma del candidato el deseo de
conocer cada vez más al Dios que se
ha revelado en su Palabra como
amor infinito. Por tanto, se deberá
poner el máximo cuidado para que
en la vida de los seminaristas se
cultive esta reciprocidad entre estudio
y oración. Para esto, hace falta que se
oriente a los candidatos a un estudio
de la Sagrada Escritura mediante



métodos que favorezcan este
enfoque integral.

c) Palabra de Dios y vida consagrada

83. Por lo que se refiere a la vida
consagrada, el Sínodo ha recordado
ante todo que «nace de la escucha de
la Palabra de Dios y acoge el
Evangelio como su norma de vida».
[275] En este sentido, el vivir
siguiendo a Cristo casto, pobre y
obediente, se convierte «en
"exegesis" viva de la Palabra de
Dios».[276] El Espíritu Santo, en
virtud del cual se ha escrito la Biblia,
es el mismo que «ha iluminado con
luz nueva la Palabra de Dios a los
fundadores y fundadoras. De ella ha
brotado cada carisma y de ella
quiere ser expresión cada regla»,
[277] dando origen a itinerarios de
vida cristiana marcados por la
radicalidad evangélica.

Quisiera recordar que la gran
tradición monástica ha tenido



siempre como elemento constitutivo
de su propia espiritualidad la
meditación de la Sagrada Escritura,
particularmente en la modalidad de
la lectio divina. También hoy, las
formas antiguas y nuevas de especial
consagración están llamadas a ser
verdaderas escuelas de vida
espiritual, en las que se leen las
Escrituras según el Espíritu Santo en
la Iglesia, de manera que todo el
Pueblo de Dios pueda beneficiarse. El
Sínodo, por tanto, recomienda que
nunca falte en las comunidades de
vida consagrada una formación
sólida para la lectura creyente de la
Biblia.[278]

Deseo hacerme eco una vez más de la
gratitud y el interés que el Sínodo ha
manifestado por las formas de vida
contemplativa, que por su carisma
específico dedican mucho tiempo de
la jornada a imitar a la Madre de
Dios, que meditaba asiduamente las
palabras y los hechos de su Hijo (cf. 



Lc 2,19.51), así como a María de
Betania que, a los pies del Señor,
escuchaba su palabra (cf. Lc 10,38).
Pienso particularmente en las
monjas y los monjes de clausura, que
con su separación del mundo se
encuentran más íntimamente unidos
a Cristo, corazón del mundo. La
Iglesia tiene necesidad más que
nunca del testimonio de quien se
compromete a «no anteponer nada al
amor de Cristo».[279] El mundo de
hoy está con frecuencia demasiado
preocupado por las actividades
exteriores, en las que corre el riesgo
de perderse. Los contemplativos y las
contemplativas, con su vida de
oración, escucha y meditación de la
Palabra de Dios, nos recuerdan que
no sólo de pan vive el hombre, sino
de toda palabra que sale de la boca
de Dios (cf. Mt 4,4). Por tanto, todos
los fieles han de tener muy presente
que una forma de vida como ésta
«indica al mundo de hoy lo más
importante, más aún, en definitiva,



lo único decisivo: existe una razón
última por la que vale la pena vivir,
es decir, Dios y su amor
inescrutable».[280]

d) Palabra de Dios y fieles laicos

84. El Sínodo ha dirigido muchas
veces su atención a los fieles laicos,
dándoles las gracias por su generoso
compromiso en la difusión del
Evangelio en los diferentes ámbitos
de la vida cotidiana, del trabajo, la
escuela, la familia y la educación.
[281] Esta tarea, que proviene del
bautismo, ha de desarrollarse
mediante una vida cristiana cada vez
más consciente, capaz de dar «razón
de la esperanza que tenemos» (cf. 1 P
3,15). Jesús, en el Evangelio de Mateo,
dice que «el campo es el mundo. La
buena semilla son los ciudadanos del
Reino» (13,38). Estas palabras valen
particularmente para los laicos
cristianos, que viven su propia
vocación a la santidad con una



existencia según el Espíritu, y que se
expresa particularmente «en
suinserción en las realidades
temporales y en su participación en
las actividades terrenas».[282]Se ha
de formar a los laicos a discernir la
voluntad de Dios mediante una
familiaridad con la Palabra de Dios,
leída y estudiada en la Iglesia, bajo la
guía de sus legítimos Pastores.
Pueden adquirir esta formación en la
escuela de las grandes
espiritualidades eclesiales, en cuya
raíz está siempre la Sagrada
Escritura. Y, según sus posibilidades,
las diócesis mismas brinden
oportunidades formativas en este
sentido para los laicos con
particulares responsabilidades
eclesiales.[283]

e) Palabra de Dios, matrimonio y
familia

85. El Sínodo ha sentido también la
necesidad de subrayar la relación



entre Palabra de Dios, matrimonio y
familia cristiana. En efecto, «con el
anuncio de la Palabra de Dios, la
Iglesia revela a la familia cristiana su
verdadera identidad, lo que es y debe
ser según el plan del Señor».[284] Por
tanto, nunca se pierda de vista que la
Palabra de Dios está en el origen del
matrimonio (cf. Gn 2,24) y que Jesús
mismo ha querido incluir el
matrimonio entre las instituciones de
su Reino (cf. Mt 19,4-8), elevando a
sacramento lo que originariamente
está inscrito en la naturaleza
humana. «En la celebración
sacramental, el hombre y la mujer
pronuncian una palabra profética de
recíproca entrega, el ser "una carne",
signo del misterio de la unión de
Cristo con la Iglesia (cf. Ef 5,32)».
[285] La fidelidad a la Palabra de
Dios lleva a percibir cómo esta
institución está amenazada también
hoy en muchos aspectos por la
mentalidad común. Frente al
difundido desorden de los afectos y



al surgir de modos de pensar que
banalizan el cuerpo humano y la
diferencia sexual, la Palabra de Dios
reafirma la bondad originaria del
hombre, creado como varón y mujer,
y llamado al amor fiel, recíproco y
fecundo.

Del gran misterio nupcial, se
desprende una imprescindible 
responsabilidad de los padres
respecto a sus hijos. En efecto, a la
auténtica paternidad y maternidad
corresponde la comunicación y el
testimonio del sentido de la vida en
Cristo; mediante la fidelidad y la
unidad de la vida de familia, los
esposos son los primeros
anunciadores de la Palabra de Dios
ante sus propios hijos. La comunidad
eclesial ha de sostenerles y ayudarles
a fomentar la oración en familia, la
escucha de la Palabra y el
conocimiento de la Biblia. Por eso, el
Sínodo desea quecada casa tenga su
Biblia y la custodie de modo



decoroso, de manera que se la pueda
leer y utilizar para la oración. Los
sacerdotes, diáconos o laicos bien
preparados pueden proporcionar la
ayuda necesaria para ello. El Sínodo
ha encomendado también la
formación de pequeñas comunidades
de familias, en las que se cultive la
oración y la meditación en común de
pasajes adecuados de la Escritura.
[286] Los esposos han de recordar,
además, que «la Palabra de Dios es
una ayuda valiosa también en las
dificultades de la vida conyugal y
familiar».[287]

En este contexto, deseo subrayar lo
que el Sínodo ha recomendado sobre 
el cometido de las mujeres respecto a
la Palabra de Dios. La contribución
del «genio femenino», como decía el
Papa Juan Pablo II,[288] al
conocimiento de la Escritura, como
también a toda la vida de la Iglesia,
es hoy más amplia que en el pasado,
y abarca también el campo de los



estudios bíblicos. El Sínodo se ha
detenido especialmente en el papel
indispensable de las mujeres en la
familia, la educación, la catequesis y
la transmisión de los valores. En
efecto, «ellas saben suscitar la
escucha de la Palabra, la relación
personal con Dios y comunicar el
sentido del perdón y del compartir
evangélico»,[289] así como ser
portadoras de amor, maestras de
misericordia y constructoras de paz,
comunicadoras de calor y
humanidad, en un mundo que valora
a las personas con demasiada
frecuencia según los criterios fríos de
explotación y ganancia.

Lectura orante de la Sagrada
Escritura y «lectio divina»

86. El Sínodo ha vuelto a insistir más
de una vez en la exigencia de un
acercamiento orante al texto sagrado
como factor fundamental de la vida
espiritual de todo creyente, en los



diferentes ministerios y estados de
vida, con particular referencia a la 
lectio divina.[290] En efecto, la
Palabra de Dios está en la base de
toda espiritualidad auténticamente
cristiana. Con ello, los Padres
sinodales han seguido la línea de lo
que afirma la Constitución dogmática
Dei Verbum: «Todos los fieles...
acudan de buena gana al texto
mismo: en la liturgia, tan llena del
lenguaje de Dios; en la lectura
espiritual, o bien en otras
instituciones u otros medios, que
para dicho fin se organizan hoy por
todas partes con aprobación o por
iniciativa de los Pastores de la
Iglesia. Recuerden que a la lectura de
la Sagrada Escritura debe acompañar
la oración».[291] La reflexión
conciliar pretendía retomar la gran
tradición patrística, que ha
recomendado siempre acercarse a la
Escritura en el diálogo con Dios.
Como dice san Agustín: «Tu oración
es un coloquio con Dios. Cuando lees,



Dios te habla; cuando oras, hablas tú
a Dios».[292] Orígenes, uno de los
maestros en este modo de leer la
Biblia, sostiene que entender las
Escrituras requiere, más incluso que
el estudio, la intimidad con Cristo y
la oración. En efecto, está convencido
de que la vía privilegiada para
conocer a Dios es el amor, y que no
se da una auténtica scientia Christi
sin enamorarse de Él. En la Carta a
Gregorio, el gran teólogo alejandrino
recomienda: «Dedícate a la lectio de
las divinas Escrituras; aplícate a esto
con perseverancia. Esfuérzate en la 
lectio con la intención de creer y de
agradar a Dios. Si durante la lectio te
encuentras ante una puerta cerrada,
llama y te abrirá el guardián, del que
Jesús ha dicho: "El guardián se la
abrirá". Aplicándote así a la lectio
divina, busca con lealtad y confianza
inquebrantable en Dios el sentido de
las divinas Escrituras, que se
encierra en ellas con abundancia.
Pero no has de contentarte con



llamar y buscar. Para comprender
las cosas de Dios te es absolutamente
necesaria la oratio. Precisamente
para exhortarnos a ella, el Salvador
no solamente nos ha dicho: "Buscad y
hallaréis", "llamad y se os abrirá",
sino que ha añadido: "Pedid y
recibiréis"».[293]

A este propósito, no obstante, se ha
de evitar el riesgo de un acercamiento
individualista, teniendo presente que
la Palabra de Dios se nos da
precisamente para construir
comunión, para unirnos en la Verdad
en nuestro camino hacia Dios. Es una
Palabra que se dirige personalmente
a cada uno, pero también es una
Palabra que construye comunidad,
que construye la Iglesia. Por tanto,
hemos de acercarnos al texto sagrado
en la comunión eclesial. En efecto, «es
muy importante la lectura
comunitaria, porque el sujeto vivo de
la Sagrada Escritura es el Pueblo de
Dios, es la Iglesia... La Escritura no



pertenece al pasado, dado que su
sujeto, el Pueblo de Dios inspirado
por Dios mismo, es siempre el
mismo. Así pues, se trata siempre de
una Palabra viva en el sujeto vivo.
Por eso, es importante leer la
Sagrada Escritura y escuchar la
Sagrada Escritura en la comunión de
la Iglesia, es decir, con todos los
grandes testigos de esta Palabra,
desde los primeros Padres hasta los
santos de hoy, hasta el Magisterio de
hoy».[294]

Por eso, en la lectura orante de la
Sagrada Escritura, el lugar
privilegiado es la Liturgia,
especialmente la Eucaristía, en la
cual, celebrando el Cuerpo y la
Sangre de Cristo en el Sacramento, se
actualiza en nosotros la Palabra
misma. En cierto sentido, la lectura
orante, personal y comunitaria, se ha
de vivir siempre en relación a la
celebración eucarística. Así como la
adoración eucarística prepara,



acompaña y prolonga la liturgia
eucarística,[295] así también la
lectura orante personal y
comunitaria prepara, acompaña y
profundiza lo que la Iglesia celebra
con la proclamación de la Palabra en
el ámbito litúrgico. Al poner tan
estrechamente en relación lectio y
liturgia, se pueden entender mejor
los criterios que han de orientar esta
lectura en el contexto de la pastoral y
la vida espiritual del Pueblo de Dios.

87. En los documentos que han
preparado y acompañado el Sínodo,
se ha hablado de muchos métodos
para acercarse a las Sagradas
Escrituras con fruto y en la fe. Sin
embargo, se ha prestado una mayor
atención a la lectio divina, que es
verdaderamente «capaz de abrir al
fiel no sólo el tesoro de la Palabra de
Dios sino también de crear el
encuentro con Cristo, Palabra divina
y viviente».[296] Quisiera recordar
aquí brevemente cuáles son los pasos



fundamentales: se comienza con la
lectura (lectio) del texto, que suscita
la cuestión sobre el conocimiento de
su contenido auténtico: ¿Qué dice el
texto bíblico en sí mismo? Sin este
momento, se corre el riesgo de que el
texto se convierta sólo en un pretexto
para no salir nunca de nuestros
pensamientos. Sigue después la
meditación (meditatio) en la que la
cuestión es:¿Qué nos dice el texto
bíblico a nosotros? Aquí, cada uno
personalmente, pero también
comunitariamente, debe dejarse
interpelar y examinar, pues no se
trata ya de considerar palabras
pronunciadas en el pasado, sino en el
presente. Se llega sucesivamente al
momento de la oración (oratio), que
supone la pregunta: ¿Qué decimos
nosotros al Señor como respuesta a su
Palabra? La oración como petición,
intercesión, agradecimiento y
alabanza, es el primer modo con el
que la Palabra nos cambia. Por
último, la lectio divina concluye con



la contemplación (contemplatio),
durante la cual aceptamos como don
de Dios su propia mirada al juzgar la
realidad, y nos preguntamos: ¿Qué
conversión de la mente, del corazón y
de la vida nos pide el Señor? San
Pablo, en la Carta a los Romanos,
dice: «No os ajustéis a este mundo,
sino transformaos por la renovación
de la mente, para que sepáis
discernir lo que es la voluntad de
Dios, lo bueno, lo que agrada, lo
perfecto» (12,2). En efecto, la
contemplación tiende a crear en
nosotros una visión sapiencial, según
Dios, de la realidad y a formar en
nosotros «la mente de Cristo» (1 Co
2,16). La Palabra de Dios se presenta
aquí como criterio de
discernimiento, «es viva y eficaz, más
tajante que la espada de doble filo,
penetrante hasta el punto donde se
dividen alma y espíritu, coyunturas y
tuétanos. Juzga los deseos e
intenciones del corazón» (Hb 4,12).
Conviene recordar, además, que la 



lectio divina no termina su proceso
hasta que no se llega a la acción
(actio), que mueve la vida del
creyente a convertirse en don para
los demás por la caridad.

Encontramos sintetizadas y
resumidas estas fases de manera
sublime en la figura de la Madre de
Dios. Modelo para todos los fieles de
acogida dócil de la divina Palabra,
Ella «conservaba todas estas cosas,
meditándolas en su corazón» (Lc 
2,19; cf. 2,51). Sabía encontrar el lazo
profundo que une en el gran designio
de Dios acontecimientos, acciones y
detalles aparentemente desunidos.
[297]

Quisiera mencionar también lo
recomendado durante el Sínodo
sobre la importancia de la lectura
personal de la Escritura como
práctica que contempla la
posibilidad, según las disposiciones
habituales de la Iglesia, de obtener



indulgencias, tanto para sí como para
los difuntos.[298] La práctica de la
indulgencia[299] implica la doctrina
de los méritos infinitos de Cristo, que
la Iglesia como ministra de la
redención dispensa y aplica, pero
implica también la doctrina de la
comunión de los santos, y nos dice
«lo íntimamente unidos que estamos
en Cristo unos con otros y lo mucho
que la vida sobrenatural de uno
puede ayudar a los demás».[300] En
esta perspectiva, la lectura de la
Palabra de Dios nos ayuda en el
camino de penitencia y conversión,
nos permite profundizar en el
sentido de la pertenencia eclesial y
nos sustenta en una familiaridad
más grande con Dios. Como dice San
Ambrosio, cuando tomamos con fe
las Sagradas Escrituras en nuestras
manos, y las leemos con la Iglesia, el
hombre vuelve a pasear con Dios en
el paraíso.[301]



Palabra de Dios y oración
mariana

88. Al recordar la relación
inseparable entre la Palabra de Dios
y María de Nazaret, junto con los
Padres sinodales, invito a promover
entre los fieles, sobre todo en la vida
familiar, las plegarias marianas,
como una ayuda para meditar los
santos misterios narrados por la
Escritura. Un medio de gran utilidad,
por ejemplo, es el rezo personal y
comunitario del santo Rosario,[302]
que recorre junto a María los
misterios de la vida de Cristo,[303] y
que el Papa Juan Pablo II ha querido
enriquecer con los misterios de la
luz.[304] Es conveniente que se
acompañe el anuncio de cada
misterio con breves pasajes de la
Biblia relacionados con el misterio
enunciado, para favorecer así la
memorización de algunas
expresiones significativas de la



Escritura relacionadas con los
misterios de la vida de Cristo.

El Sínodo, además, ha recomendado
promover entre los fieles el rezo del 
Angelus Domini. Es una oración
sencilla y profunda que nos permite
«rememorar cotidianamente el
misterio del Verbo Encarnado».[305]
Es conveniente, además, que el
Pueblo de Dios, las familias y las
comunidades de personas
consagradas, sean fieles a esta
plegaria mariana, que la tradición
nos invita a recitar por la mañana, a
mediodía y en el ocaso. En el rezo del
Angelus Dominipedimos a Dios que,
por intercesión de María, nos sea
dado también a nosotros el cumplir
como Ella la voluntad de Dios y
acoger en nosotros su Palabra. Esta
práctica puede ayudarnos a reforzar
un auténtico amor al misterio de la
Encarnación.



Merecen también ser conocidas,
estimadas y difundidas algunas
antiguas plegarias del oriente
cristiano que, refiriéndose a la 
Theotokos, a la Madre de Dios,
recorren toda la historia de la
salvación. Nos referimos
especialmente al Akathistos y a la 
Paraklesis. Son himnos de alabanza
cantados en forma de letanía,
impregnados de fe eclesial y de
referencias bíblicas, que ayudan a los
fieles a meditar con María los
misterios de Cristo. En particular, el
venerable himno a la Madre de Dios,
llamado Akathistos -es decir, cantado
permaneciendo en pie-, representa
una de las más altas expresiones de
piedad mariana de la tradición
bizantina.[306]Orar con estas
palabras ensancha el alma y la
dispone para la paz que viene de lo
alto, de Dios, esa paz que es Cristo
mismo, nacido de María para nuestra
salvación.



Palabra de Dios y Tierra Santa

89. Al considerar que el Verbo de
Dios se hizo carne en el seno de
María de Nazaret, nuestro corazón se
vuelve ahora a aquella Tierra en la
que se ha cumplido el misterio de
nuestra redención, y desde la que se
ha difundido la Palabra de Dios hasta
los confines del mundo. En efecto, el
Verbo se ha encarnado por obra del
Espíritu Santo en un momento
preciso y en un lugar concreto, en
una franja de tierra fronteriza del
imperio romano. Por tanto, cuanto
más vemos la universalidad y la
unicidad de la persona de Cristo,
tanto más miramos con gratitud
aquella Tierra, en la que Jesús ha
nacido, ha vivido y se ha entregado a
sí mismo por todos nosotros. Las
piedras sobre las que ha caminado
nuestro Redentor están cargadas de
memoria para nosotros y siguen
"gritando" la Buena Nueva. Por eso,
los Padres sinodales han recordado



la feliz expresión en la que se llama a
Tierra Santa «el quinto Evangelio».
[307] Es muy importante que, no
obstante las dificultades, haya en
aquellos lugares comunidades
cristianas. El Sínodo de los Obispos
expresa su profunda cercanía a todos
los cristianos que viven en la Tierra
de Jesús, testimoniando la fe en el
Resucitado. En ella, los cristianos
están llamados no sólo a servir como
«un faro de fe para la Iglesia
universal, sino también levadura de
armonía, sabiduría y equilibrio en la
vida de una sociedad que
tradicionalmente ha sido, y sigue
siendo, pluralista, multiétnica y
multirreligiosa».[308]

La Tierra Santa sigue siendo todavía
hoy meta de peregrinación del
pueblo cristiano, como gesto de
oración y penitencia, como
atestiguan ya en la antigüedad
autores como san Jerónimo.[309]
Cuanto más dirigimos la mirada y el



corazón a la Jerusalén terrenal, más
se inflama en nosotros tanto el deseo
de la Jerusalén celestial, verdadera
meta de toda peregrinación, como la
pasión de que el nombre de Jesús, el
único que puede salvar, sea
reconocido por todos (cf. Hch 4,12).

TERCERA PARTE VERBUM MUNDO
«A Dios nadie le ha visto jamás: 

El Hijo único, que está en el seno del
Padre,

es quien lo ha dado a conocer» (Jn
1,18) La misión de la Iglesia: 

anunciar la palabra de Dios al
mundo La Palabra del Padre y
hacia el Padre

90. San Juan destaca con fuerza la
paradoja fundamental de la fe
cristiana: por un lado afirma que «a
Dios, nadie lo ha visto jamás» (Jn1,18;
cf. 1 Jn 4,12). Nuestras imágenes,
conceptos o palabras, en modo



alguno pueden definir o medir la
realidad infinita del Altísimo. Él
permanece siendo el Deus semper
maior. Por otro lado, afirma que
realmente el Verbo «se hizo
carne» (Jn1,14). El Hijo unigénito,
que está en el seno del Padre, ha
revelado al Dios que «nadie ha visto
jamás» (cf. Jn 1,18). Jesucristo
acampa entre nosotros «lleno de
gracia y de verdad» (Jn1,14), que
recibimos por medio de Él (cf. Jn
1,17); en efecto, «de su plenitud todos
hemos recibido gracia tras
gracia» (Jn1,16). De este modo, el
evangelista Juan, en el Prólogo,
contempla al Verbo desde su estar
junto a Dios hasta su hacerse carne y
su vuelta al seno del Padre, llevando
consigo nuestra misma humanidad,
que Él ha asumido para siempre. En
este salir del Padre y volver a Él (cf. 
Jn 13,3; 16,28; 17,8.10), el Verbo se
presenta ante nosotros como
«Narrador» de Dios (cf. Jn 1,18). En
efecto, dice san Ireneo de Lyon, el



Hijo es el «Revelador del Padre».
[310] Jesús de Nazaret, por decirlo
así, es el «exegeta» de Dios que
«nadie ha visto jamás». «Él es imagen
del Dios invisible» (Col 1,15). Se
cumple aquí la profecía de Isaías
sobre la eficacia de la Palabra del
Dios: como la lluvia y la nieve bajan
desde el cielo para empapar la tierra
y hacerla germinar, así la Palabra de
Dios «no volverá a mí vacía, sino que
hará mi voluntad y cumplirá mi
encargo» (Is 55,10s). Jesucristo es
esta Palabra definitiva y eficaz que
ha salido del Padre y ha vuelto a Él,
cumpliendo perfectamente en el
mundo su voluntad.

Anunciar al mundo el «Logos» de
la esperanza

91. El Verbo de Dios nos ha
comunicado la vida divina que
transfigura la faz de la tierra,
haciendo nuevas todas las cosas (cf. 
Ap 21,5). Su Palabra no sólo nos



concierne comodestinatarios de la
revelación divina, sino también
como sus anunciadores. Él, el enviado
del Padre para cumplir su voluntad
(cf. Jn 5,36-38; 6,38-40; 7,16-18), nos
atrae hacia sí y nos hace partícipes
de su vida y misión. El Espíritu del
Resucitado capacita así nuestra vida
para el anuncio eficaz de la Palabra
en todo el mundo. Ésta es la
experiencia de la primera
comunidad cristiana, que vio cómo
iba creciendo la Palabra mediante la
predicación y el testimonio (cf.Hch
6,7). Quisiera referirme aquí, en
particular, a la vida del apóstol
Pablo, un hombre poseído
enteramente por el Señor (cf. Flp
3,12) -«vivo yo, pero no soy yo, es
Cristo quien vive en mí» (Ga 2,20)- y
por su misión: «¡Ay de mí si no
anuncio el Evangelio!» (1 Co 9,16),
consciente de que en Cristo se ha
revelado realmente la salvación de
todos los pueblos, la liberación de la



esclavitud del pecado para entrar en
la libertad de los hijos de Dios.

En efecto, lo que la Iglesia anuncia al
mundo es el Logos de la esperanza
(cf. 1 P 3,15); el hombre necesita la
«gran esperanza» para poder vivir el
propio presente, la gran esperanza
que es «el Dios que tiene un rostro
humano y que nos ha amado hasta el
extremo (Jn13,1)».[311]Por eso la
Iglesia es misionera en su esencia. No
podemos guardar para nosotros las
palabras de vida eterna que hemos
recibido en el encuentro con
Jesucristo: son para todos, para cada
hombre. Toda persona de nuestro
tiempo, lo sepa o no, necesita este
anuncio. El Señor mismo, como en
los tiempos del profeta Amós, suscita
entre los hombres nueva hambre y
nueva sed de las palabras del Señor
(cf. Am 8,11). Nos corresponde a
nosotros la responsabilidad de
transmitir lo que, a su vez, hemos
recibido por gracia.



De la Palabra de Dios surge la
misión de la Iglesia

92. El Sínodo de los Obispos ha
reiterado con insistencia la
necesidad de fortalecer en la Iglesia
la conciencia misionera que el
Pueblo de Dios ha tenido desde su
origen. Los primeros cristianos han
considerado el anuncio misionero
como una necesidad proveniente de
la naturaleza misma de la fe: el Dios
en que creían era el Dios de todos, el
Dios uno y verdadero que se había
manifestado en la historia de Israel y,
de manera definitiva, en su Hijo,
dando así la respuesta que todos los
hombres esperan en lo más íntimo
de su corazón. Las primeras
comunidades cristianas sentían que
su fe no pertenecía a una costumbre
cultural particular, que es diferente
en cada pueblo, sino al ámbito de la
verdad que concierne por igual a
todos los hombres.



Es de nuevo san Pablo quien, con su
vida, nos aclara el sentido de la
misión cristiana y su genuina
universalidad. Pensemos en el
episodio del Areópago de Atenas
narrado por losHechos de los
Apóstoles (cf. 17,16-34). En efecto, el
Apóstol de las gentes entra en
diálogo con hombres de culturas
diferentes, consciente de que el
misterio de Dios, conocido o
desconocido, que todo hombre
percibe aunque sea de manera
confusa, se ha revelado realmente en
la historia: «Eso que adoráis sin
conocerlo, os lo anuncio yo» (Hch
17,23). En efecto, la novedad del
anuncio cristiano es la posibilidad de
decir a todos los pueblos: «Él se ha
revelado. Él personalmente. Y ahora
está abierto el camino hacia Él. La
novedad del anuncio cristiano no
consiste en un pensamiento sino en
un hecho: Él se ha revelado».[312]

Palabra y Reino de Dios



93. Por lo tanto, la misión de la
Iglesia no puede ser considerada
como algo facultativo o adicional de
la vida eclesial. Se trata de dejar que
el Espíritu Santo nos asimile a Cristo
mismo, participando así en su misma
misión: «Como el Padre me ha
enviado, así también os envío
yo» (Jn20,21), para comunicar la
Palabra con toda la vida. Es la
Palabra misma la que nos lleva hacia
los hermanos; es la Palabra que
ilumina, purifica, convierte. Nosotros
no somos más que servidores.

Es necesario, pues, redescubrir cada
vez más la urgencia y la belleza de
anunciar la Palabra para que llegue
el Reino de Dios, predicado por Cristo
mismo. Renovamos en este sentido la
conciencia, tan familiar a los Padres
de la Iglesia, de que el anuncio de la
Palabra tiene como contenido el
Reino de Dios (cf. Mc 1,14-15), que es 
la persona misma de Jesús
(laAutobasileia), como recuerda



sugestivamente Orígenes.[313] El
Señor ofrece la salvación a los
hombres de toda época. Todos nos
damos cuenta de la necesidad de que
la luz de Cristo ilumine todos los
ámbitos de la humanidad: la familia,
la escuela, la cultura, el trabajo, el
tiempo libre y los otros sectores de la
vida social.[314] No se trata de
anunciar una palabra sólo de
consuelo, sino que interpela, que
llama a la conversión, que hace
accesible el encuentro con Él, por el
cual florece una humanidad nueva.

Todos los bautizados responsables
del anuncio

94. Puesto que todo el Pueblo de Dios
es un pueblo «enviado», el Sínodo ha
reiterado que «la misión de anunciar
la Palabra de Dios es un cometido de
todos los discípulos de Jesucristo,
como consecuencia de su bautismo».
[315] Ningún creyente en Cristo
puede sentirse ajeno a esta



responsabilidad que proviene de su
pertenencia sacramental al Cuerpo
de Cristo. Se debe despertar esta
conciencia en cada familia,
parroquia, comunidad, asociación y
movimiento eclesial. La Iglesia, como
misterio de comunión, es toda ella
misionera y, cada uno en su propio
estado de vida, está llamado a dar
una contribución incisiva al anuncio
cristiano.

Los Obispos y sacerdotes, por su
propia misión, son los primeros
llamados a una vida dedicada al
servicio de la Palabra, a anunciar el
Evangelio, a celebrar los sacramentos
y a formar a los fieles en el
conocimiento auténtico de las
Escrituras. También los diáconos han
de sentirse llamados a colaborar,
según su misión, en este compromiso
de evangelización.

La vida consagrada brilla en toda la
historia de la Iglesia por su



capacidad de asumir explícitamente
la tarea del anuncio y la predicación
de la Palabra de Dios, tanto en la 
missio ad gentes como en las más
difíciles situaciones, con
disponibilidad también para las
nuevas condiciones de
evangelización, emprendiendo con
ánimo y audacia nuevos itinerarios y
nuevos desafíos para anunciar
eficazmente la Palabra de Dios.[316]

Los laicos están llamados a ejercer su
tarea profética, que se deriva
directamente del bautismo, y a
testimoniar el Evangelio en la vida
cotidiana dondequiera que se
encuentren. A este propósito, los
Padres sinodales han expresado «la
más viva estima y gratitud, junto con
su aliento, por el servicio a la
evangelización que muchos laicos, y
en particular las mujeres, ofrecen
con generosidad y tesón en las
comunidades diseminadas por el
mundo, a ejemplo de María



Magdalena, primer testigo de la
alegría pascual».[317] El Sínodo
reconoce con gratitud, además, que
los movimientos eclesiales y las
nuevas comunidades son en la
Iglesia una gran fuerza para la obra
evangelizadora en este tiempo,
impulsando a desarrollar nuevas
formas de anunciar el Evangelio.
[318]

Necesidad de la «missio ad gentes»

95. Al exhortar a todos los fieles al
anuncio de la Palabra divina, los
Padres sinodales han reiterado
también la necesidad en nuestro
tiempo de un compromiso decidido
en la missio ad gentes. La Iglesia no
puede limitarse en modo alguno a
una pastoral de «mantenimiento»
para los que ya conocen el Evangelio
de Cristo. El impulso misionero es
una señal clara de la madurez de una
comunidad eclesial. Además, los
Padres han manifestado su firme



convicción de que la Palabra de Dios
es la verdad salvadora que todo
hombre necesita en cualquier época.
Por eso, el anuncio debe ser explícito.
La Iglesia ha de ir hacia todos con la
fuerza del Espíritu (cf. 1 Co 2,5), y
seguir defendiendo proféticamente el
derecho y la libertad de las personas
de escuchar la Palabra de Dios,
buscando los medios más eficaces
para proclamarla, incluso con riesgo
de sufrir persecución.[319] La Iglesia
se siente obligada con todos a
anunciar la Palabra que salva (cf. Rm
1,14).

Anuncio y nueva evangelización

96. El Papa Juan Pablo II, en la línea
de lo que el Papa Pablo VI dijo en la
Exhortación apostólica Evangelii
nuntiandi, llamó de muchas maneras
la atención de los fieles sobre la
necesidad de un nuevo tiempo
misionero para todo el Pueblo de
Dios.[320] Al alba del tercer milenio,



no sólo hay todavía muchos pueblos
que no han conocido la Buena
Nueva, sino también muchos
cristianos necesitados de que se les
vuelva a anunciar persuasivamente
la Palabra de Dios, de manera que
puedan experimentar concretamente
la fuerza del Evangelio. Tantos
hermanos están «bautizados, pero no
suficientemente evangelizados».[321]
Con frecuencia, naciones un tiempo
ricas en fe y vocaciones van
perdiendo su propia identidad, bajo
la influencia de una cultura
secularizada.[322] La exigencia de
una nueva evangelización, tan
fuertemente sentida por mi venerado
Predecesor, ha de ser confirmada sin
temor, con la certeza de la eficacia de
la Palabra divina. La Iglesia, segura
de la fidelidad de su Señor, no se
cansa de anunciar la Buena Nueva
del Evangelio e invita a todos los
cristianos a redescubrir el atractivo
del seguimiento de Cristo.



Palabra de Dios y testimonio
cristiano

97. El inmenso horizonte de la
misión eclesial, la complejidad de la
situación actual, requieren hoy
nuevas formas para poder
comunicar eficazmente la Palabra de
Dios. El Espíritu Santo, protagonista
de toda evangelización, nunca dejará
de guiar a la Iglesia de Cristo en este
cometido. Sin embargo, es
importante que toda modalidad de
anuncio tenga presente, ante todo, la
intrínseca relación entre 
comunicación de la Palabra de Dios y
testimonio cristiano. De esto depende
la credibilidad misma del anuncio.
Por una parte, se necesita la Palabra
que comunique todo lo que el Señor
mismo nos ha dicho. Por otra, es
indispensable que, con el testimonio,
se dé credibilidad a esta Palabra,
para que no aparezca como una bella
filosofía o utopía, sino más bien
como algo que se puede vivir y que



hace vivir. Esta reciprocidad entre
Palabra y testimonio vuelve a reflejar
el modo con el que Dios mismo se ha
comunicado a través de la
encarnación de su Verbo. La Palabra
de Dios llega a los hombres «por el
encuentro con testigos que la hacen
presente y viva».[323] De modo
particular, las nuevas generaciones
necesitan ser introducidas a la
Palabra de Dios «a través del
encuentro y el testimonio auténtico
del adulto, la influencia positiva de
los amigos y la gran familia de la
comunidad eclesial».[324]

Hay una estrecha relación entre el
testimonio de la Escritura, como
afirmación de la Palabra que Dios
pronuncia por sí mismo, y el
testimonio de vida de los creyentes.
Uno implica y lleva al otro. El
testimonio cristiano comunica la
Palabra confirmada por la Escritura.
La Escritura, a su vez, explica el
testimonio que los cristianos están



llamados a dar con la propia vida. De
este modo, quienes encuentran
testigos creíbles del Evangelio se ven
movidos así a constatar la eficacia de
la Palabra de Dios en quienes la
acogen.

98. En esta circularidad entre
testimonio y Palabra comprendemos
las afirmaciones del Papa Pablo VI en
la Exhortación apostólica Evangelii
nuntiandi. Nuestra responsabilidad
no se limita a sugerir al mundo
valores compartidos; hace falta que
se llegue al anuncio explícito de la
Palabra de Dios. Sólo así seremos
fieles al mandato de Cristo: «La
Buena Nueva proclamada por el
testimonio de vida deberá ser pues,
tarde o temprano, proclamada por la
palabra de vida. No hay
evangelización verdadera, mientras
no se anuncie el nombre, la doctrina,
la vida, las promesas, el reino, el
misterio de Jesús de Nazaret, Hijo de
Dios».[325]



Que el anuncio de la Palabra de Dios
requiere el testimonio de la propia
vida es algo que la conciencia
cristiana ha tenido bien presente
desde sus orígenes. Cristo mismo es
testigo fiel y veraz (cf. Ap 1,5; 3,14),
testigo de la Verdad (cf. Jn 18,37). A
este respecto, quisiera hacerme eco
de los innumerables testimonios que
hemos tenido la gracia de escuchar
durante la Asamblea sinodal. Nos
hemos sentido muy conmovidos ante
las intervenciones de los que han
sabido vivir la fe y dar también
testimonio espléndido del Evangelio,
incluso bajo regímenes adversos al
cristianismo o en situaciones de
persecución.

Todo esto no nos debe dar miedo.
Jesús mismo dijo a sus discípulos:
«No es el siervo más que su amo. Si a
mí me han perseguido, también a
vosotros os perseguirán» (Jn15,20).
Por tanto, deseo elevar a Dios con
toda la Iglesia un himno de alabanza



por el testimonio de muchos
hermanos y hermanas que también
en nuestro tiempo han dado la vida
para comunicar la verdad del amor
de Dios, que se nos ha revelado en
Cristo crucificado y resucitado.
Además, manifiesto la gratitud de
toda la Iglesia por los cristianos que
no se rinden ante los obstáculos y las
persecuciones a causa del Evangelio.
Y nos unimos estrechamente, con
afecto profundo y solidario, a los
fieles de todas aquellas comunidades
cristianas, que en estos tiempos,
especialmente en Asia y en África,
arriesgan la vida o son marginados
de la sociedad a causa de la fe. Vemos
realizarse aquí el espíritu de las
bienaventuranzas del Evangelio,
para los que son perseguidos a causa
del Señor Jesús (cf. Mt 5,11). Al
mismo tiempo, no dejamos de
levantar nuestra voz para que los
gobiernos de las naciones garanticen
a todos la libertad de conciencia y
religión, así como el poder



testimoniar también públicamente
su propia fe.[326]

Palabra de Dios y compromiso en
el mundo Servir a Jesús en sus
«humildes hermanos» (Mt 25,40)

99. La Palabra divina ilumina la
existencia humana y mueve a la
conciencia a revisar en profundidad
la propia vida, pues toda la historia
de la humanidad está bajo el juicio
de Dios: «Cuando venga en su gloria
el Hijo del hombre, y todos los
ángeles con él, se sentará en el trono
de su gloria y serán reunidas ante él
todas las naciones» (Mt 25,31-32). En
nuestro tiempo, con frecuencia nos
detenemos superficialmente ante el
valor del instante que pasa, como si
fuera irrelevante para el futuro. Por
el contrario, el Evangelio nos
recuerda que cada momento de
nuestra existencia es importante y
debe ser vivido intensamente,
sabiendo que todos han de rendir



cuentas de su propia vida. En el
capítulo veinticinco del Evangelio de
Mateo, el Hijo del hombre considera
que todo lo que hacemos o dejamos
de hacer a uno sólo de sus «humildes
hermanos» (25,41.45), se lo hacemos
o dejamos de hacérselo a Él: «Tuve
hambre y me disteis de comer, tuve
sed y me disteis de beber, fui
forastero y me hospedasteis, estuve
desnudo y me vestisteis, enfermo y
me visitasteis, en la cárcel y vinisteis
a verme» (25,35-36). Así pues, la
misma Palabra de Dios reclama la
necesidad de nuestro compromiso en
el mundo y de nuestra
responsabilidad ante Cristo, Señor de
la Historia. Al anunciar el Evangelio,
démonos ánimo mutuamente para
hacer el bien y comprometernos por
la justicia, la reconciliación y la paz.

Palabra de Dios y compromiso por
la justicia en la sociedad



100. La Palabra de Dios impulsa al
hombre a entablar relaciones
animadas por la rectitud y la justicia;
da fe del valor precioso ante Dios de
todos los esfuerzos del hombre por
construir un mundo más justo y más
habitable.[327] La misma Palabra de
Dios denuncia sin ambigüedades las
injusticias y promueve la solidaridad
y la igualdad.[328] Por eso, a la luz de
las palabras del Señor, reconocemos
los «signos de los tiempos» que hay
en la historia y no rehuimos el
compromiso en favor de los que
sufren y son víctimas del egoísmo. El
Sínodo ha recordado que el
compromiso por la justicia y la
transformación del mundo forma
parte de la evangelización. Como dijo
el Papa Pablo VI, se trata «de
alcanzar y transformar con la fuerza
del Evangelio los criterios de juicio,
los valores determinantes, los puntos
de interés, las líneas de pensamiento,
las fuentes inspiradoras y los
modelos de vida de la humanidad,



que están en contraste con la Palabra
de Dios y con el designio de
salvación».[329]

A este respecto, los Padres sinodales
han pensado particularmente en los
que están comprometidos en la vida
política y social. La evangelización y
la difusión de la Palabra de Dios han
de inspirar su acción en el mundo en
busca del verdadero bien de todos,
en el respeto y la promoción de la
dignidad de cada persona.
Ciertamente, no es una tarea directa
de la Iglesia el crear una sociedad
más justa, aunque le corresponde el
derecho y el deber de intervenir
sobre las cuestiones éticas y morales
que conciernen al bien de las
personas y los pueblos. Es sobre todo
a los fieles laicos, educados en la
escuela del Evangelio, a quienes
corresponde la tarea de intervenir
directamente en la acción social y
política. Por eso, el Sínodo
recomienda promover una adecuada



formación según los principios de la
Doctrina social de la Iglesia.[330]

101. Además, deseo llamar la
atención de todos sobre la
importancia de defender y promover
los derechos humanos de cada
persona, fundados en la ley natural
inscrita en el corazón del hombre y
que, como tales, son «universales,
inviolables, inalienables».[331] La
Iglesia espera que, mediante la
afirmación de estos derechos, se
reconozca más eficazmente y se
promueva universalmente la
dignidad humana,[332] como
característica impresa por Dios
Creador en su criatura, asumida y
redimida por Jesucristo por su
encarnación, muerte y resurrección.
Por eso, la difusión de la Palabra de
Dios refuerza la afirmación y el
respeto de estos derechos.[333]



Anuncio de la Palabra de Dios,
reconciliación y paz entre los
pueblos

102. Entre los múltiples ámbitos de
compromiso, el Sínodo ha
recomendado ardientemente la
promoción de la reconciliación y la
paz. En el contexto actual, es
necesario más que nunca
redescubrir la Palabra de Dios como
fuente de reconciliación y paz,
porque en ella Dios reconcilia en sí
todas las cosas (cf. 2 Co 5,18-20; Ef 
1,10): Cristo «es nuestra paz» (Ef
2,14), que derriba los muros de
división. En el Sínodo, muchos
testimonios han documentado los
graves y sangrientos conflictos, así
como las tensiones que hay en
nuestro planeta. A veces, dichas
hostilidades parecen tener un
aspecto de conflicto interreligioso.
Una vez más, deseo reiterar que la
religión nunca puede justificar
intolerancia o guerras. No se puede



utilizar la violencia en nombre de
Dios.[334] Toda religión debería
impulsar un uso correcto de la razón
y promover valores éticos que
edifican la convivencia civil.

Fieles a la obra de reconciliación
consumada por Dios en Jesucristo,
crucificado y resucitado, los católicos
y todos los hombres de buena
voluntad han de comprometerse a
dar ejemplo de reconciliación para
construir una sociedad justa y
pacífica.[335] Nunca olvidemos que
«donde las palabras humanas son
impotentes, porque prevalece el
trágico estrépito de la violencia y de
las armas, la fuerza profética de la
Palabra de Dios actúa y nos repite
que la paz es posible y que debemos
ser instrumentos de reconciliación y
de paz».[336]

La Palabra de Dios y la caridad
efectiva



103. El compromiso por la justicia, la
reconciliación y la paz tiene su
última raíz y su cumplimiento en el
amor que Cristo nos ha revelado. Al
escuchar los testimonios aportados
en el Sínodo, hemos prestado más
atención a la relación que hay entre
la escucha amorosa de la Palabra de
Dios y el servicio desinteresado a los
hermanos; todos los creyentes han de
comprender «la necesidad de
traducir en gestos de amor la Palabra
escuchada, porque sólo así se vuelve
creíble el anuncio del Evangelio, a
pesar de las fragilidades humanas
que marcan a las personas».[337]
Jesús pasó por este mundo haciendo
el bien (cf. Hch 10,38). Escuchando
con disponibilidad la Palabra de Dios
en la Iglesia, se despierta «la caridad
y la justicia para todos, sobre todo
para los pobres».[338] Nunca se ha
de olvidar que «el amor -caritas-
siempre será necesario, incluso en la
sociedad más justa... Quien intenta
desentenderse del amor se dispone a



desentenderse del hombre en cuanto
hombre».[339] Exhorto, por tanto, a
todos los fieles a meditar con
frecuencia el himno a la caridad
escrito por el Apóstol Pablo, y a
dejarse inspirar por él: «el amor es
comprensivo, el amor es servicial y
no tiene envidia; el amor no presume
ni se engríe; no es mal educado, ni
egoísta; no se irrita, no lleva cuentas
del mal; no se alegra de la injusticia,
sino que goza con la verdad. Disculpa
sin límites, cree sin límites, espera
sin límites, aguanta sin límites. El
amor no pasa nunca» (1 Co 13,4-8).

Por tanto, el amor al prójimo,
enraizado en el amor de Dios, nos
debe tener constantemente
comprometidos, personalmente y
como comunidad eclesial, local y
universal. Dice san Agustín: «La
plenitud de la Ley y de todas las
divinas Escrituras es el amor... El que
cree, pues, haber entendido las
Escrituras, o alguna parte de ellas, y



con esta comprensión no edifica este
doble amor de Dios y del prójimo,
aún no las entendió».[340]

Anuncio de la Palabra de Dios y
los jóvenes

104. El Sínodo ha prestado una
atención particular al anuncio de la
Palabra divina a las nuevas
generaciones. Los jóvenes son ya
desde ahora miembros activos de la
Iglesia y representan su futuro. En
ellos encontramos a menudo una
apertura espontánea a la escucha de
la Palabra de Dios y un deseo sincero
de conocer a Jesús. En efecto, en la
edad de la juventud, surgen de modo
incontenible y sincero preguntas
sobre el sentido de la propia vida y
sobre qué dirección dar a la propia
existencia. A estos interrogantes, sólo
Dios sabe dar una respuesta
verdadera. Esta atención al mundo
juvenil implica la valentía de un
anuncio claro; hemos de ayudar a los



jóvenes a que adquieran confianza y
familiaridad con la Sagrada
Escritura, para que sea como una
brújula que indica la vía a seguir.
[341] Para ello, necesitan testigos y
maestros, que caminen con ellos y los
lleven a amar y a comunicar a su vez
el Evangelio, especialmente a sus
coetáneos, convirtiéndose ellos
mismos en auténticos y creíbles
anunciadores.[342]

Es preciso que se presente la divina
Palabra también con sus
implicaciones vocacionales, para
ayudar y orientar así a los jóvenes en
sus opciones de vida, incluida la de
una consagración total.[343]
Auténticas vocaciones a la vida
consagrada y al sacerdocio
encuentran terreno propicio en el
contacto fiel con la Palabra de Dios.
Repito también hoy la invitación que
hice al comienzo de mi pontificado
de abrir las puertas a Cristo: «Quien
deja entrar a Cristo no pierde nada,



nada -absolutamente nada- de lo que
hace la vida libre, bella y grande.
¡No! Sólo con esta amistad se abren
las puertas de la vida. Sólo con esta
amistad se abren realmente las
grandes potencialidades de la
condición humana... Queridos
jóvenes: ¡No tengáis miedo de Cristo!
Él no quita nada, y lo da todo. Quien
se da a él, recibe el ciento por uno. Sí,
abrid, abrid de par en par las puertas
a Cristo, y encontraréis la verdadera
vida».[344]

Anuncio de la Palabra de Dios y
los emigrantes

105. La Palabra de Dios nos hace
estar atentos a la historia y a todo lo
nuevo que brota en ella. Por eso, el
Sínodo, en relación con la misión
evangelizadora de la Iglesia, ha
querido prestar atención también al
complejo fenómeno de la emigración,
que en estos años ha adquirido
proporciones inéditas. En este punto



se plantean cuestiones sumamente
delicadas sobre laseguridad de las
naciones y la acogida que se ha de
ofrecer a los que buscan refugio,
mejores condiciones de vida, salud y
trabajo. Gran número de personas,
que no conocen a Cristo o tienen una
imagen suya inadecuada, se
establecen en países de tradición
cristiana. Al mismo tiempo, otras
procedentes de pueblos
profundamente marcados por la fe
cristiana emigran a países donde se
necesita llevar el anuncio de Cristo y
de una nueva evangelización. Estas
situaciones ofrecen nuevas
posibilidades para la difusión de la
Palabra de Dios. A este propósito, los
Padres sinodales han afirmado que
los emigrantes tienen el derecho de
escuchar el kerigma, que se les ha de
proponer, pero nunca imponer. Si
son cristianos, necesitan una
asistencia pastoral adecuada para
reforzar su fe y para que ellos
mismos sean portadores del anuncio



evangélico. Conscientes de la
complejidad del fenómeno, es
preciso que las diócesis interesadas
se movilicen, con el fin de que los
movimientos migratorios sean
considerados también una ocasión
para descubrir nuevas modalidades
de presencia y anuncio, y se
proporcione, según las propias
posibilidades, una adecuada acogida
y animación de estos hermanos
nuestros para que, tocados por la
Buena Nueva, se hagan ellos mismos
anunciadores de la Palabra de Dios y
testigos de Jesús Resucitado,
esperanza del mundo.[345]

Anuncio de la Palabra de Dios y
los que sufren

106. Durante los trabajos sinodales,
los Padres han puesto su atención
también en la necesidad de anunciar
la Palabra de Dios a todos los que
padecen sufrimiento físico, psíquico
o espiritual. En efecto, en el



momento del dolor es cuando surgen
de manera más aguda en el corazón
del hombre las preguntas últimas
sobre el sentido de la propia vida.
Mientras la palabra del hombre
parece enmudecer ante el misterio
del mal y del dolor, y nuestra
sociedad parece valorar la existencia
sólo cuando ésta tiene un cierto
grado de eficiencia y bienestar, la
Palabra de Dios nos revela que
también las circunstancias adversas
son misteriosamente «abrazadas»
por la ternura de Dios. La fe que nace
del encuentro con la divina Palabra
nos ayuda a considerar la vida
humana como digna de ser vivida en
plenitud también cuando está
aquejada por el mal. Dios ha creado
al hombre para la felicidad y para la
vida, mientras que la enfermedad y
la muerte han entrado en el mundo
como consecuencia del pecado (cf. Sb
2,23-24). Pero el Padre de la vida es el
médico del hombre por excelencia y
no deja de inclinarse amorosamente



sobre la humanidad afligida. El
culmen de la cercanía de Dios al
sufrimiento del hombre lo
contemplamos en Jesús mismo, que
es «Palabra encarnada. Sufrió con
nosotros y murió. Con su pasión y
muerte asumió y transformó hasta el
fondo nuestra debilidad».[346]

La cercanía de Jesús a los que sufren
no se ha interrumpido, se prolonga en
el tiempo por la acción del Espíritu
Santo en la misión de la Iglesia, en la
Palabra y en los sacramentos, en los
hombres de buena voluntad, en las
actividades de asistencia que las
comunidades promueven con
caridad fraterna, enseñando así el
verdadero rostro de Dios y su amor.
El Sínodo da gracias a Dios por estos
testimonios espléndidos, a menudo
escondidos, de tantos cristianos -
sacerdotes, religiosos y laicos- que
han prestado y siguen prestando sus
manos, sus ojos y su corazón a Cristo,
verdadero médico de los cuerpos y



las almas. El Sínodo exhorta a
continuar prestando ayuda a las
personas enfermas, llevándoles la
presencia vivificante del Señor Jesús
en la Palabra y en la Eucaristía. Que
se les ayude a leer la Escritura y a
descubrir que, precisamente en su
condición, pueden participar de
manera particular en el sufrimiento
redentor de Cristo para la salvación
del mundo (cf. 2 Co 4,8-11.14).[347]

Anuncio de la Palabra de Dios y
los pobres

107. La Sagrada Escritura manifiesta
la predilección de Dios por los pobres
y necesitados (cf.Mt 25,31-46).
Frecuentemente, los Padres sinodales
han vuelto a recordar la necesidad
de que el anuncio evangélico y el
esfuerzo de los pastores y las
comunidades se dirija a estos
hermanos nuestros. En efecto, «los
primeros que tienen derecho al
anuncio del Evangelio son



precisamente los pobres, no sólo
necesitados de pan, sino también de
palabras de vida».[348]La diaconía
de la caridad, que nunca ha de faltar
en nuestras Iglesias, ha de estar
siempre unida al anuncio de la
Palabra y a la celebración de los
sagrados misterios.[349] Al mismo
tiempo, se ha de reconocer y valorar
el hecho de que los mismos pobres
son también agentes de
evangelización. En la Biblia, el
verdadero pobre es el que se confía
totalmente a Dios, y Jesús mismo
llama en el Evangelio 
bienaventurados a los pobres,
«porque de ellos es el Reino de los
cielos» (Mt 5,3; cf. Lc 6,20). El Señor
ensalza la sencillez de corazón de
quien reconoce a Dios como la
verdadera riqueza, pone en Él la
propia esperanza, y no en los bienes
de este mundo. La Iglesia no puede
decepcionar a los pobres: «Los
pastores están llamados a
escucharlos, a aprender de ellos, a



guiarlos en su fe y a motivarlos para
que sean artífices de su propia
historia».[350]

La Iglesia es también consciente de
que existe una pobreza como virtud,
que se ha de ejercitar y elegir
libremente, como lo han hecho
muchos santos; y de que existe una 
miseria, que con frecuencia es el
resultado de injusticias y provocada
por el egoísmo, que comporta
indigencia y hambre, y favorece los
conflictos. Cuando la Iglesia anuncia
la Palabra de Dios, sabe que se ha de
favorecer un «círculo virtuoso» entre
la pobreza «que conviene elegir» y la
pobreza «que es preciso combatir»,
redescubriendo «la sobriedad y la
solidaridad, como valores
evangélicos y al mismo tiempo
universales... Esto implica opciones
de justicia y de sobriedad».[351]

Palabra de Dios y salvaguardia de
la Creación



108. El compromiso en el mundo
requerido por la divina Palabra nos
impulsa a mirar con ojos nuevos el
cosmos que, creado por Dios, lleva en
sí la huella del Verbo, por quien todo
fue hecho (cf. Jn 1,2). En efecto, como
creyentes y anunciadores del
Evangelio tenemos también una
responsabilidad con respecto a la
creación. La revelación, a la vez que
nos da a conocer el plan de Dios
sobre el cosmos, nos lleva también a
denunciar las actitudes equivocadas
del hombre cuando no reconoce
todas las cosas como reflejo del
Creador, sino como mera materia
para manipularla sin escrúpulos. De
este modo, el hombre carece de esa
humildad esencial que le permite
reconocer la creación como don de
Dios, que se ha de acoger y usar
según sus designios. Por el contrario,
la arrogancia del hombre que vive
«como si Dios no existiera», lleva a
explotar y deteriorar la naturaleza,
sin reconocer en ella la obra de la



Palabra creadora. En esta
perspectiva teológica, deseo retomar
las afirmaciones de los Padres
sinodales, que han recordado que
«acoger la Palabra de Dios
atestiguada en la sagrada Escritura y
en la Tradición viva de la Iglesia da
lugar a un nuevo modo de ver las
cosas, promoviendo una ecología
auténtica, que tiene su raíz más
profunda en la obediencia de la fe...,
desarrollando una renovada
sensibilidad teológica sobre la
bondad de todas las cosas creadas en
Cristo».[352] El hombre necesita ser
educado de nuevo en el asombro y el
reconocimiento de la belleza
auténtica que se manifiesta en las
cosas creadas.[353]

Palabra de Dios y culturas El valor
de la cultura para la vida del
hombre

109. El anuncio joánico referente a la
encarnación del Verbo, revela la



unión indisoluble entre la Palabra
divina y las palabras humanas, por
las cuales se nos comunica. En el
marco de esta consideración, el
Sínodo de los Obispos se ha fijado en
la relación entre Palabra de Dios y
cultura. En efecto, Dios no se revela
al hombre en abstracto, sino
asumiendo lenguajes, imágenes y
expresiones vinculadas a las
diferentes culturas. Es una relación
fecunda, atestiguada ampliamente en
la historia de la Iglesia. Hoy, esta
relación entra también en una nueva
fase, debido a que la evangelización
se extiende y arraiga en el seno de
las diferentes culturas, así como a los
más recientes avances de la cultura
occidental. Esto exige, ante todo, que
se reconozca la importancia de la
cultura para la vida de todo hombre.
En efecto, el fenómeno de la cultura,
en sus múltiples aspectos, se
presenta como un dato constitutivo
de la experiencia humana: «El
hombre vive siempre según una



cultura que le es propia, y que, a su
vez crea entre los hombres un lazo
que les es también propio,
determinando el carácter inter-
humano y social de la existencia
humana».[354]

La Palabra de Dios ha inspirado a lo
largo de los siglos las diferentes
culturas, generando valores morales
fundamentales, expresiones
artísticas excelentes y estilos de vida
ejemplares.[355] Por tanto, en la
perspectiva de un renovado
encuentro entre Biblia y culturas,
quisiera reiterar a todos los
exponentes de la cultura que no han
de temer abrirse a la Palabra de Dios;
ésta nunca destruye la verdadera
cultura, sino que representa un
estímulo constante en la búsqueda
de expresiones humanas cada vez
más apropiadas y significativas. Toda
auténtica cultura, si quiere ser
realmente para el hombre, ha de



estar abierta a la transcendencia, en
último término, a Dios.

La Biblia como un gran códice
para las culturas

110. Los Padres sinodales ha
subrayado la importancia de
favorecer entre los agentes culturales
un conocimiento adecuado de la
Biblia, incluso en los ambientes
secularizados y entre los no
creyentes;[356] la Sagrada Escritura
contiene valores antropológicos y
filosóficos que han influido
positivamente en toda la humanidad.
[357] Se ha de recobrar plenamente
el sentido de la Biblia como un gran
códice para las culturas.

El conocimiento de la Biblia en la
escuela y la universidad

111. Un ámbito particular del
encuentro entre Palabra de Dios y
culturas es el de la escuela y
launiversidad. Los Pastores han de



prestar una atención especial a estos
ámbitos, promoviendo un
conocimiento profundo de la Biblia
que permita captar sus fecundas
implicaciones culturales también
para nuestro tiempo. Los centros de
estudio promovidos por entidades
católicas dan una contribución
singular -que ha de ser reconocida- a
la promoción de la cultura y la
instrucción. Además, no se debe
descuidar la enseñanza de la religión,
formando esmeradamente a los
docentes. Ésta representa en muchos
casos para los estudiantes una
ocasión única de contacto con el
mensaje de la fe. Conviene que en
esta enseñanza se promueva el
conocimiento de la Sagrada
Escritura, superando antiguos y
nuevos prejuicios, y tratando de dar
a conocer su verdad.[358]

La Sagrada Escritura en las
diversas manifestaciones
artísticas



112. La relación entre Palabra de
Dios y cultura se ha expresado en
obras de diversos ámbitos, en
particular en el mundo del arte. Por
eso, la gran tradición de Oriente y
Occidente ha apreciado siempre las
manifestaciones artísticas inspiradas
en la Sagrada Escritura como, por
ejemplo, las artes figurativas y la
arquitectura, la literatura y la
música. Pienso también en el antiguo
lenguaje de los iconos, que desde la
tradición oriental se está
difundiendo por el mundo entero.
Con los Padres sinodales, toda la
Iglesia manifiesta su consideración,
estima y admiración por los artistas
«enamorados de la belleza», que se
han dejado inspirar por los textos
sagrados; ellos han contribuido a la
decoración de nuestras iglesias, a la
celebración de nuestra fe, al
enriquecimiento de nuestra liturgia
y, al mismo tiempo, muchos de ellos
han ayudado a reflejar de modo
perceptible en el tiempo y en el



espacio las realidades invisibles y
eternas.[359] Exhorto a los
organismos competentes a que se
promueva en la Iglesia una sólida
formación de los artistas sobre la
Sagrada Escritura a la luz de la
Tradición viva de la Iglesia y el
Magisterio.

Palabra de Dios y medios de
comunicación social

113. A la relación entre Palabra de
Dios y culturas se corresponde la
importancia de emplear con atención
e inteligencia los medios de
comunicación social, antiguos y
nuevos. Los Padres sinodales han
recomendado un conocimiento
apropiado de estos instrumentos,
poniendo atención a su rápido
desarrollo y alto grado de
interacción, así como a invertir más
energías en adquirir competencia en
los diversos sectores,
particularmente en los llamados new



mediacomo, por ejemplo, internet.
Existe ya una presencia significativa
por parte de la Iglesia en el mundo
de la comunicación de masas, y
también el Magisterio eclesial se ha
expresado más de una vez sobre este
tema a partir del Concilio Vaticano II.
[360] La adquisición de nuevos
métodos para transmitir el mensaje
evangélico forma parte del constante
impulso evangelizadora de los
creyentes, y la comunicación se
extiende hoy como una red que
abarca todo el globo, de modo que el
requerimiento de Cristo adquiere un
nuevo sentido: «Lo que yo os digo de
noche, decidlo en pleno día, y lo que
os digo al oído pregonadlo desde la
azotea» (Mt 10,27). La Palabra divina
debe llegar no sólo a través del
lenguaje escrito, sino también
mediante las otras formas de
comunicación.[361] Por eso, junto a
los Padres sinodales, deseo agradecer
a los católicos que, con competencia,
están comprometidos en una



presencia significativa en el mundo
de los medios de comunicación,
animándolos a la vez a un esfuerzo
más amplio y cualificado.[362]

Entre las nuevas formas de
comunicación de masas, hoy se
reconoce un papel creciente
ainternet, que representa un nuevo
foro para hacer resonar el Evangelio,
pero conscientes de que el mundo
virtual nunca podrá reemplazar al
mundo real, y que la evangelización
podrá aprovechar la realidad virtual
que ofrecen los new media para
establecer relaciones significativas
sólo si llega al contacto personal, que
sigue siendo insustituible. En el
mundo deinternet, que permite que
millones y millones de imágenes
aparezcan en un número incontable
de pantallas de todo el mundo,
deberá aparecer el rostro de Cristo y
oírse su voz, porque «si no hay lugar
para Cristo, tampoco hay lugar para
el hombre».[363]



Biblia e inculturación

114. El misterio de la Encarnación
nos manifiesta, por una parte, que
Dios se comunica siempre en una
historia concreta, asumiendo las
claves culturales inscritas en ella,
pero, por otra, la misma Palabra
puede y tiene que transmitirse en
culturas diferentes,
transfigurándolas desde dentro,
mediante lo que el Papa Pablo VI
llamó la evangelización de las
culturas.[364]La Palabra de Dios,
como también la fe cristiana,
manifiesta así un carácter
intensamenteintercultural, capaz de
encontrar y de que se encuentren
culturas diferentes.[365]

En este contexto, se entiende
también el valor de la inculturación
del Evangelio.[366] La Iglesia está
firmemente convencida de la
capacidad de la Palabra de Dios para
llegar a todas las personas humanas



en el contexto cultural en que viven:
«Esta convicción emana de la Biblia
misma, que desde el libro del Génesis
toma una orientación universal (cf. 
Gn 1,27-28), la mantiene luego en la
bendición prometida a todos los
pueblos gracias a Abrahán y su
descendencia (cf. Gn 12,3; 18,18) y la
confirma definitivamente
extendiendo a "todas las naciones" la
evangelización».[367] Por eso, la
inculturación no ha de consistir en
procesos de adaptación superficial,
ni en la confusión sincretista, que
diluye la originalidad del Evangelio
para hacerlo más fácilmente
aceptable.[368] El auténtico
paradigma de la inculturación es la
encarnación misma del Verbo: «La
"culturización" o "inculturación" que
promovéis con razón será
verdaderamente un reflejo de la
encarnación del Verbo, cuando una
cultura, transformada y regenerada
por el Evangelio, genere de su propia
tradición viva expresiones originales



de vida, celebración y pensamiento
cristianos»,[369] haciendo fermentar
desde dentro la cultura local,
valorizando los semina Verbi y todo
lo que hay en ella de positivo,
abriéndola a los valores evangélicos.
[370]

Traducciones y difusión de la
Biblia

115. Si la inculturación de la Palabra
de Dios es parte imprescindible de la
misión de la Iglesia en el mundo, un
momento decisivo de este proceso es
la difusión de la Biblia a través del
valioso trabajo de su traducción en
las diferentes lenguas. A este
propósito, se ha de tener siempre en
cuenta que la traducción de las
Escrituras comenzó «ya en los
tiempos del Antiguo Testamento,
cuando se tradujo oralmente el texto
hebreo de la Biblia en arameo (Ne
8,8.12) y más tarde, por escrito, en
griego. Una traducción, en efecto, es



siempre más que una simple
trascripción del texto original. El
paso de una lengua a otra comporta
necesariamente un cambio de
contexto cultural: los conceptos no
son idénticos y el alcance de los
símbolos es diferente, ya que ellos
ponen en relación con otras
tradiciones de pensamiento y otras
maneras de vivir».[371]

Durante los trabajos sinodales se ha
debido constatar que varias Iglesias
locales no disponen de una
traducción integral de la Biblia en
sus propias lenguas. Cuántos pueblos
tienen hoy hambre y sed de la
Palabra de Dios, pero,
desafortunadamente, no tienen aún
un «fácil acceso a la sagrada
Escritura»,[372] como deseaba el
Concilio Vaticano II. Por eso, el
Sínodo considera importante, ante
todo, la formación de especialistas
que se dediquen a traducir la Biblia a
las diferentes lenguas.[373] Animo a



invertir recursos en este campo. En
particular, quisiera recomendar que
se apoye el compromiso de la
Federación Bíblica Católica, para que
se incremente más aún el número de
traducciones de la Sagrada Escritura
y su difusión capilar.[374] Conviene
que, dada la naturaleza de un trabajo
como éste, se lleve a cabo en lo
posible en colaboración con las
diversas Sociedades Bíblicas.

La Palabra de Dios supera los
límites de las culturas

116. La Asamblea sinodal, en el
debate sobre la relación entre
Palabra de Dios y culturas, ha sentido
la exigencia de reafirmar aquello que
los primeros cristianos pudieron
experimentar desde el día de
Pentecostés (cf. Hch 2,1-13). La
Palabra divina es capaz de penetrar y
de expresarse en culturas y lenguas
diferentes, pero la misma Palabra
transfigura los límites de cada



cultura, creando comunión entre
pueblos diferentes. La Palabra del
Señor nos invita a una comunión
más amplia. «Salimos de la
limitación de nuestras experiencias y
entramos en la realidad que es
verdaderamente universal. Al entrar
en la comunión con la Palabra de
Dios, entramos en la comunión de la
Iglesia que vive la Palabra de Dios...
Es salir de los límites de cada cultura
para entrar en la universalidad que
nos relaciona a todos, que une a
todos, que nos hace a todos
hermanos».[375]Por tanto, anunciar
la Palabra de Dios exige siempre que
nosotros mismos seamos los
primeros en emprender un renovado
éxodo, en dejar nuestros criterios y
nuestra imaginación limitada para
dejar espacio en nosotros a la
presencia de Cristo.

Palabra de Dios y diálogo
interreligioso El valor del diálogo
interreligioso



117. La Iglesia reconoce como parte
esencial del anuncio de la Palabra el
encuentro y la colaboración con
todos los hombres de buena
voluntad, en particular con las
personas pertenecientes a las
diferentes tradiciones religiosas,
evitando formas de sincretismo y
relativismo, y siguiendo los criterios
indicados por la Declaración Nostra
aetate del Concilio Vaticano II,
desarrollados por el Magisterio
sucesivo de los sumos pontífices.
[376] El rápido proceso de
globalización, característico de
nuestra época, hace que se viva en
un contacto más estrecho con
personas de culturas y religiones
diferentes. Se trata de una
oportunidad providencial para
manifestar cómo el auténtico sentido
religioso puede promover entre los
hombres relaciones de hermandad
universal. Es de gran importancia
que las religiones favorezcan en
nuestras sociedades, con frecuencia



secularizadas, una mentalidad que
vea en Dios Todopoderoso el
fundamento de todo bien, la fuente
inagotable de la vida moral, sustento
de un sentido profundo de
hermandad universal.

Por ejemplo, en la tradición
judeocristiana se encuentra el
sugestivo testimonio del amor de
Dios por todos los pueblos que, en la
alianza establecida con Noé, reúne
en un único gran abrazo,
simbolizado por el «arco en el
cielo» (Gn 9,13.14.16), y que, según
las palabras de los profetas, quiere
recoger en una única familia
universal (cf. Is 2,2ss; 42,6; 66,18-21; 
Jr 4,2; Sal47). De hecho, en muchas
grandes tradiciones religiosas se
encuentran testimonios de la íntima
unión entre la relación con Dios y la
ética del amor por todos los
hombres.



Diálogo entre cristianos y
musulmanes

118. Entre las diversas religiones, la
Iglesia «mira también con aprecio a
los musulmanes, que reconocen la
existencia de un Dios único»;[377]
hacen referencia y dan culto a Dios,
sobre todo con la plegaria, la limosna
y el ayuno. Reconocemos que en la
tradición del Islam hay muchas
figuras, símbolos y temas bíblicos. En
continuidad con la importante obra
del Venerable Juan Pablo II, confío en
que las relaciones inspiradas en la
confianza, que se han establecido
desde hace años entre cristianos y
musulmanes, prosigan y se
desarrollen en un espíritu de diálogo
sincero y respetuoso.[378] En este
diálogo, el Sínodo ha expresado el
deseo de que se profundice en el
respeto de la vida como valor
fundamental, en los derechos
inalienables del hombre y la mujer y
su igual dignidad. Teniendo en



cuenta la distinción entre el orden
sociopolítico y el orden religioso, las
religiones han de ofrecer su
aportación al bien común. El Sínodo
pide a las Conferencias Episcopales,
donde sea oportuno y provechoso,
que favorezcan encuentros de
conocimiento recíproco entre
cristianos y musulmanes, para
promover los valores que necesita la
sociedad para una convivencia
pacífica y positiva.[379]

Diálogo con las demás religiones

119. Además, deseo manifestar en
esta circunstancia el respeto de la
Iglesia por las antiguas religiones y
tradiciones espirituales de los
diversos Continentes; éstas contienen
valores de respeto y colaboración
que pueden favorecer mucho la
comprensión entre las personas y los
pueblos.[380] Constatamos
frecuentemente sintonías con valores
expresados también en sus libros



religiosos como, por ejemplo, el
respeto de la vida, la contemplación,
el silencio y la sencillez en el
Budismo; el sentido de lo sagrado, del
sacrificio y del ayuno en el
Hinduismo, como también los
valores familiares y sociales en el
Confucianismo. Vemos además en
otras experiencias religiosas una
atención sincera por la
transcendencia de Dios, reconocido
como el Creador, así como también
por el respeto de la vida, del
matrimonio y la familia, y un fuerte
sentido de la solidaridad.

Diálogo y libertad religiosa

120. Sin embargo, el diálogo no sería
fecundo si éste no incluyera también
un auténtico respeto por cada
persona, para que pueda profesar
libremente la propia religión. Por
eso, el Sínodo, a la vez que promueve
la colaboración entre los exponentes
de las diversas religiones, recuerda



también «la necesidad de que se
asegure de manera efectiva a todos
los creyentes la libertad de profesar
su propia religión en privado y en
público, además de la libertad de
conciencia».[381]En efecto «el
respeto y el diálogo requieren,
consiguientemente, la reciprocidad
en todos los terrenos, sobre todo en
lo que concierne a las libertades
fundamentales, y en particular, a la
libertad religiosa. Favorecen la paz y
el entendimiento entre los pueblos».
[382]

CONCLUSIÓN La palabra
definitiva de Dios

121. Al término de estas reflexiones
con las que he querido recoger y
profundizar la riqueza de la XII
Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de los Obispos sobre la
Palabra de Dios en la vida y la misión
de la Iglesia, deseo exhortar una vez
más a todo el Pueblo de Dios, a los



Pastores, a las personas consagradas
y a los laicos a esforzarse para tener
cada vez más familiaridad con la
Sagrada Escritura. Nunca hemos de
olvidar que el fundamento de toda
espiritualidad cristiana auténtica y
viva es la Palabra de Dios anunciada,
acogida, celebrada y meditada en la
Iglesia. Esta relación con la divina
Palabra será tanto más intensa
cuanto más seamos conscientes de
encontrarnos ante la Palabra
definitiva de Dios sobre el cosmos y
sobre la historia, tanto en la Sagrada
Escritura como en la Tradición viva
de la Iglesia.

Como nos hace contemplar el
Prólogo del Evangelio de Juan, todo
el ser está bajo el signo de la Palabra.
El Verbo sale del Padre y viene a
vivir entre los suyos, y retorna al
seno del Padre para llevar consigo a
toda la creación que ha sido creada
en Él y para Él. La Iglesia vive ahora
su misión en expectante espera de la



manifestación escatológica del
Esposo: «el Espíritu y la Esposa dicen:
¡Ven!» (Ap 22,17). Esta espera nunca
es pasiva, sino impulso misionero
para anunciar la Palabra de Dios que
cura y redime a cada hombre:
también hoy, Jesús resucitado nos
dice: «Id al mundo entero y
proclamad el Evangelio a toda la
creación» (Mc 16,15).

Nueva evangelización y nueva
escucha

122. Por eso, nuestro tiempo ha de
ser cada día más el de una nueva
escucha de la Palabra de Dios y de
una nueva evangelización.
Redescubrir el puesto central de la
Palabra divina en la vida cristiana
nos hace reencontrar de nuevo así el
sentido más profundo de lo que el
Papa Juan Pablo II ha pedido con
vigor: continuar la missio ad gentes y
emprender con todas las fuerzas la
nueva evangelización, sobre todo en



aquellas naciones donde el Evangelio
se ha olvidado o padece la
indiferencia de cierta mayoría a
causa de una difundida
secularización. Que el Espíritu Santo
despierte en los hombres hambre y
sed de la Palabra de Dios y suscite
entusiastas anunciadores y testigos
del Evangelio.

A imitación del gran Apóstol de los
Gentiles, que fue transformado
después de haber oído la voz del
Señor (cf. Hch 9,1-30), escuchemos
también nosotros la divina Palabra,
que siempre nos interpela
personalmente aquí y ahora. Los 
Hechos de los Apóstoles nos dicen
que el Espíritu Santo «apartó» a
Pablo y Bernabé para que predicaran
y difundieran la Buena Nueva (cf.
13,2). Así, también hoy el Espíritu
Santo llama incesantemente a
oyentes y anunciadores convencidos
y persuasivos de la Palabra del
Señor.



La Palabra y la alegría

123. Cuanto más sepamos ponernos a
disposición de la Palabra divina,
tanto más podremos constatar que el
misterio de Pentecostés está vivo
también hoy en la Iglesia de Dios. El
Espíritu del Señor sigue derramando
sus dones sobre la Iglesia para que
seamos guiados a la verdad plena,
desvelándonos el sentido de las
Escrituras y haciéndonos
anunciadores creíbles de la Palabra
de salvación en el mundo. Volvemos
así a la Primera carta de san Juan. En
la Palabra de Dios, también nosotros
hemos oído, visto y tocado el Verbo
de la Vida. Por gracia, hemos
recibido el anuncio de que la vida
eterna se ha manifestado, de modo
que ahora reconocemos estar en
comunión unos con otros, con
quienes nos han precedido en el
signo de la fe y con todos los que,
diseminados por el mundo, escuchan
la Palabra, celebran la Eucaristía y



dan testimonio de la caridad. La
comunicación de este anuncio -nos
recuerda el apóstol Juan- se nos ha
dado «para que nuestra alegría sea
completa» (1 Jn 1,4).

La Asamblea sinodal nos ha
permitido experimentar también lo
que dice el mensaje joánico: el
anuncio de la Palabra crea comunión
y es fuente de alegría. Una alegría
profunda que brota del corazón
mismo de la vida trinitaria y que se
nos comunica en el Hijo. Una alegría
que es un don inefable que el mundo
no puede dar. Se pueden organizar
fiestas, pero no la alegría. Según la
Escritura, la alegría es fruto del
Espíritu Santo (cf. Ga 5,22), que nos
permite entrar en la Palabra y hacer
que la Palabra divina entre en
nosotros trayendo frutos de vida
eterna. Al anunciar con la fuerza del
Espíritu Santo la Palabra de Dios,
queremos también comunicar la
fuente de la verdadera alegría, no de



una alegría superficial y efímera,
sino de aquella que brota del ser
conscientes de que sólo el Señor
Jesús tiene palabras de vida eterna
(cf. Jn 6,68).

Mater Verbi et Mater laetitiae

124. Esta íntima relación entre la
Palabra de Dios y la alegría se
manifiesta claramente en la Madre
de Dios. Recordemos las palabras de
santa Isabel: «Dichosa tú, que has
creído, porque lo que te ha dicho el
Señor se cumplirá» (Lc 1,45). María
es dichosa porque tiene fe, porque ha
creído, y en esta fe ha acogido en el
propio seno al Verbo de Dios para
entregarlo al mundo. La alegría que
recibe de la Palabra se puede
extender ahora a todos los que, en la
fe, se dejan transformar por la
Palabra de Dios. El Evangelio de
Lucas nos presenta en dos textos este
misterio de escucha y de gozo. Jesús
dice: «Mi madre y mis hermanos son



estos: los que escuchan la Palabra de
Dios y la ponen por obra» (8,21). Y,
ante la exclamación de una mujer
que entre la muchedumbre quiere
exaltar el vientre que lo ha llevado y
los pechos que lo han criado, Jesús
muestra el secreto de la verdadera
alegría: «Dichosos los que escuchan
la Palabra de Dios y la
cumplen» (11,28). Jesús muestra la
verdadera grandeza de María,
abriendo así también para todos
nosotros la posibilidad de esa
bienaventuranza que nace de la
Palabra acogida y puesta en práctica.
Por eso, recuerdo a todos los
cristianos que nuestra relación
personal y comunitaria con Dios
depende del aumento de nuestra
familiaridad con la Palabra divina.
Finalmente, me dirijo a todos los
hombres, también a los que se han
alejado de la Iglesia, que han
abandonado la fe o que nunca han
escuchado el anuncio de salvación. A
cada uno de ellos, el Señor les dice:



«Estoy a la puerta llamando: si
alguien oye y me abre, entraré y
comeremos juntos» (Ap 3,20).

Así pues, que cada jornada nuestra
esté marcada por el encuentro
renovado con Cristo, Verbo del Padre
hecho carne. Él está en el principio y
en el fin, y «todo se mantiene en
él» (Col 1,17). Hagamos silencio para
escuchar la Palabra de Dios y
meditarla, para que ella, por la
acción eficaz del Espíritu Santo, siga
morando, viviendo y hablándonos a
lo largo de todos los días de nuestra
vida. De este modo, la Iglesia se
renueva y rejuvenece siempre
gracias a la Palabra del Señor que
permanece eternamente (cf. 1 P 1,25; 
Is 40,8). Y también nosotros podemos
entrar así en el gran diálogo nupcial
con que se cierra la Sagrada
Escritura: «El Espíritu y la Esposa
dicen: "¡Ven!". Y el que oiga, diga:
"¡Ven!"... Dice el que da testimonio de



todo esto: "Sí, vengo pronto". ¡Amen!
"Ven, Señor Jesús"» (Ap 22,17.20).

Dado en Roma, junto a San Pedro, el
30 de septiembre, memoria de san
Jerónimo, del año 2010, sexto de mi
Pontificado. BENEDICTUS PP. XVI

Notas

[1] Cf. Propositio 1.

[2] Cf. XII Asamblea General
Ordinaria del Sínodo de los Obispos, 
Instrumentum laboris, 27.

[3] Cf. León XIII, Carta enc. 
Providentissimus Deus (18 noviembre
1893): ASS 26 (1893-94, 269-292;
Benedicto XV, Carta enc. Spiritus
Paraclitus (15 septiembre 1920): AAS
12 (1920), 385-422; Pío XII, Carta enc. 
Divino afflante Spiritu (30 septiembre
1943): AAS 35 (1943), 297-325.

[4] Propositio 2.

[5] Ibíd.



[6] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. 
Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 2.

[7] Ibíd., 4.

[8] Cf. Entre otros documentos de
distinta naturaleza, véase: Pablo VI,
Carta ap. Summi Dei Verbum (4
noviembre 1963): AAS 55 (1963),
979-995; Id, Motu proprio Sedula cura
(27 junio 1971): AAS 63 (1971),
665-669; Juan Pablo II, Audiencia
General (1 mayo 1985):L'Osservatore
Romano, ed. en lengua española (5
mayo 1985), 3; Id., Discurso sobre la
interpretación de la Biblia en la
Iglesia (23 abril 1993): AAS 86 (1994),
232-243; Benedicto XVI, Discurso al
Congreso Internacional por el 40
aniversario de la Dei Verbum (16
septiembre 2005): AAS 97 (2005), 957;
Id., Ángelus (6 noviembre 2005): 
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
española (11 noviembre 2005), 6. Se
tengan en cuenta también los



documentos de la Pontificia Comisión
Bíblica, De sacra Scriptura et
Christologia (1984);Unidad y
diversidad en la Iglesia (11 abril
1988); La interpretación de la Biblia
en la Iglesia(15 abril 1993); El pueblo
judío y sus sagradas Escrituras en la
Biblia cristiana (24 mayo 2001); Biblia
y moral. Raíces bíblicas del obrar
cristiano (11 mayo 2008).

[9] Cf. Discurso a la Curia Romana (22
diciembre 2008): AAS 101 (2009), 49.

[10] Cf. Propositio 37.

[11] Cf. Pontificia Comisión Bíblica, El
pueblo judío y sus sagradas Escrituras
en la Biblia cristiana (24 mayo 2001).

[12] Discurso a la Curia Romana (22
diciembre 2008): AAS 101 (2009), 5.

[13] Cf. Ángelus (4 enero 2009): 
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
española (9 enero 2009), 1.11.



[14] Cf. Relatio ante disceptationem, I.

[15] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum sobre la divina
revelación, 2.

[16] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 1: AAS 98 (2006),
217-218.

[17] Instrumentum laboris, 9.

[18] Credo Niceno-
Constantinopolitano: DS 150.

[19] San Bernardo, Homilia super
missus est, 4, 11: PL 183, 86 B.

[20] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum sobre la divina
revelación, 10.

[21] Cf. Propositio 3.

[22] Cf. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Decl. Dominus
Iesus, sobre la unicidad y la
universalidad salvífica de Jesucristo



y de la Iglesia (6 agosto 2000), 13-15: 
AAS 92 (2000), 754-756.

[23] Cf. In Hexaemeron, 20, 5: Opera
Omnia, V, Quaracchi 1891, p. 425-426;
Breviloquium,1, 8: Opera Omnia, V,
Quaracchi 1891, p. 216-217.

[24] Itinerarium mentis in Deum, 2,
12: Opera Omnia, V, Quaracchi 1891,
p. 302-303;Commentarius in librum
Ecclesiastes, Cap. 1, vers. 11, 
Quaestiones, 2, 3: Opera Omnia, VI,
Quaracchi 1891, p. 16.

[25] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 3; cf. Conc. Ecum. Vat. I,
Const. dogm. Dei Filius, sobre la fe
católica, cap. 2, De revelatione: DS
3004.

[26] Cf. Propositio 13.

[27] Comisión Teológica
Internacional, En busca de una ética



universal: nueva mirada sobre la ley
natural (2009), 39.

[28] Cf. Summa Theologiae, I-II, q. 94,
a. 2.

[29] Cf. Pontificia Comisión Bíblica, 
Biblia y moral. Raíces bíblicas del
obrar cristiano (11 mayo 2008), nn.
13. 32. 109.

[30] Cf. Comisión Teológica
Internacional, En busca de una ética
universal: nueva mirada sobre la ley
natural, 102.

[31] Cf. Homilía durante la Hora
Tercia de la primera Congregación
general del Sínodo de los Obispos (6
octubre 2008): AAS 100 (2008),
758-761.

[32] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 14.



[33] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 1: AAS 98 (2006),
217-218.

[34] «Ho Logos pachynetai (o
brachynetai)»: cf. Orígenes, Peri
archon, 1, 2, 8: SC 252, 127-129.

[35] Homilía durante la misa de
Nochebuena (24 diciembre 2006): 
AAS 99 (2007), 12.

[36] Cf. Mensaje final.

[37] Máximo el Confesor, Vida de
María, 89: CSCO, 479, 77.

[38] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 9-10: AAS 99 (2007), 111-112.

[39] Audiencia General (15 abril
2009): L'Osservatore Romano, ed. en
lengua española (17 abril 2009), 15.

[40] Cf. Homilía en la solemnidad de
la Epifanía (6 enero 2009): 



L'Osservatore Romano, ed. en lengua
española (9 enero 2009), 7. 11.

[41] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 4.

[42] Propositio 4.

[43] Subida del Monte Carmelo, II, 22.

[44] Propositio 47.

[45] Catecismo de la Iglesia Católica,
67.

[46] Cf. Congregación para la
Doctrina de la Fe, El mensaje de
Fátima (26 junio 2000):L'Osservatore
Romano, ed. en lengua española (30
junio 2000), 10.

[47] Adversus haereses, IV, 7, 4: PG 7,
992-993; V, 1, 3: PG 7, 1123; V, 6, 1: PG
7, 1137; V, 28, 4: PG 7, 1200.



[48] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 12: AAS 99 (2007), 113-114.

[49] Cf. Propositio 5.

[50] Adversus haereses, III 24,1: PG7,
966.

[51] Homiliae in Genesim, 22: PG53,
175.

[52] Epistula 120, 10: CSEL 55,
500-5006.

[53] Homilae in Ezechielem, 1, 7, 17: 
CC 142, p. 94.

[54] «Oculi ergo devotae animae sunt
columbarum quia sensus eius per
Spiritum sanctum sunt illuminati et
edocti, spiritualia sapientes... Nunc
quidem aperitur animae talis sensus,
ut intellegat Scripturas»: Ricardo de
San Víctor, Explicatio in Cantica
canticorum, 15: PL 196, 450 B. D.



[55] Sacramentarium Serapionis II
(XX): Didascalia et Constitutiones
apostolorum, ed. F.X. Funk, II,
Paderborn 1906, p. 161.

[56] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 7.

[57] Ibíd., 8.

[58] Ibíd.

[59] Cf. Propositio 3.

[60] Cf. Mensaje final, II, 5.

[61] Expositio Evangelii secundum
Lucam 6, 33: PL 15, 1677.

[62] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 13.

[63] Catecismo de la Iglesia Católica,
102. Cf. Ruperto de Deutz, De
operibus Spiritus Sancti, I, 6: SC 131,
72-74.



[64] Enarrationes in Psalmos, 103, IV,
1: PL37, 1378. Afirmaciones
semejantes en Orígenes,Iohannem V,
5-6: SC 120, p. 380-384.

[65] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 21.

[66] Ibíd., 9.

[67] Cf. Propositiones 5. 12.

[68] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 12.

[69] Cf. Propositio 12.

[70] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 11

[71] Propositio 4.

[72] Prol.: Opera Omnia, V, Quaracchi
1891, p. 5, 201-202.



[73] Cf. Discurso en el encuentro con
el mundo de la cultura en el Collège
des Bernardins de París (12
septiembre 2008): AAS 100 (2008),
721-730.

[74] Cf. Propositio 4.

[75] Cf. Relatio post disceptationem,
12.

[76] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 5.

[77] Propositio 4.

[78] Por ejemplo Dt 28,1-2.15.45; 32,1;
de los profetas cf. Jr 7,22-28; Ez 2,8;
3,10; 6,3; 13,2; hasta los últimos: cf. 
Za 3,8. Para san Pablo, cf. Rm
10,14-18; 1 Ts 2,13.

[79] Propositio 55.

[80] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 33: AAS 99 (2007), 132-133.



[81] Carta. enc. Deus caritas est (25
diciembre2005), 41: AAS 98 (2006),
251.

[82] Propositio 55.

[83] Cf. Expositio Evangelii secundum
Lucam 2, 19: PL 15, 1559-1560.

[84] Breviloquium, Prol., Opera
Omnia, V, Quaracchi 1891, p. 201-202.

[85] Summa Theologiae, I-II, q. 106, a.
2.

[86] Pontificia Comisión Bíblica, La
interpretación de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), III, A, 3.

[87] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 12.

[88] Contra epistulam Manichaei
quam vocant fundamenti, 5, 6: PL 42,
176.



[89] Cf. Audiencia General (14
noviembre 2007): L'Osservatore
Romano, ed. en lengua española (16
noviembre 2007), 16.

[90] Commentariorum in Isaiam libri, 
Prol.: PL 24, 17.

[91] Epistula 52, 7: CSEL 54, 426.

[92] Pontificia Comisión Bíblica, La
interpretación de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), II, A, 1.

[93] Ibíd., II, A, 2.

[94] Homiliae in Ezechielem 1, 7, 8: PL
76, 843 D.

[95] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 24; cf. León XIII, Carta
enc. Providentissimus Deus (18
noviembre 1893), Pars II, sub fine: 
ASS 26 (1893-94), 269-292; Benedicto
XV, Carta enc. Spiritus Paraclitus (15



septiembre 1920), Pars III:AAS 12
(1920), 385-422.

[96] Cf. Propositio 26.

[97] Cf. Pontificia Comisión Bíblica, 
La interpretación de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), A-B.

[98] Intervención en la XIV
Congregación General del Sínodo (14
octubre 2008):L'Osservatore Romano,
ed. en lengua española (24 octubre
2008), 8; cf. Propositio 25.

[99] Discurso en el encuentro con el
mundo de la cultura en el Collège des
Bernardins de París (12 septiembre
2008): AAS 100 (2008): AAS 100
(2008), 722-723.

[100] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 10.

[101] Cf. Juan Pablo II, Discurso con
motivo del 100 aniversario de la



Providentissimus Deusy del 50
aniversario de la Divino afflante
Spiritu (23 abril 1993): AAS 86 (1994),
232-243.

[102] Ibíd., n. 4: AAS 86 (1994), 235.

[103] Ibíd., n. 5: AAS 86 (1994), 235.

[104] Ibíd., n. 5: AAS 86 (1994), 236.

[105] Pontificia Comisión Bíblica, La
interpretación de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), III, C, 1.

[106] N. 12.

[107] Intervención en la XIV
Congregación General del Sínodo (14
octubre 2008):L'Osservatore Romano,
ed. en lengua española (24 octubre
2008), 8; cf. Propositio 25.

[108] Cf. Propositio 26.

[109] Propositio 27.



[110] Intervención en la XIV
Congregación General del Sínodo (14
octubre 2008):L'Osservatore Romano,
ed. en lengua española (24 octubre
2008), 8; cf. Propositio 26.

[111] Cf. ibíd.

[112] Ibíd.

[113] Cf. Propositio 27.

[114] Ibíd.

[115] Juan Pablo II, Carta enc. Fides et
ratio (14 septiembre 1998), 55: AAS
91 (1999), 49-50.

[116] Cf. Discurso a la IV Asamblea
nacional eclesial en Italia (19 octubre
2006): AAS 98 (2006), 804-815.

[117] Cf. Propositio 6.

[118] Cf. S. Agustín, De libero arbitrio,
3, 21, 59: PL 32, 1300; De Trinitate, 2,
1, 2: PL 42, 845.



[119] Congregación para la
Educación Católica, Instr. Inspectis
dierum (10 noviembre 1989), 26: AAS
82 (1990), 618.

[120] Catecismo de la Iglesia Católica,
116.

[121] Summa Theologiae, I, q. 1, a. 10,
ad 1.

[122] Catecismo de la Iglesia Católica,
118.

[123] Pontificia Comisión Bíblica, La
interpretación de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), II, A, 2.

[124] Ibíd., II, B, 2.

[125] Discurso al mundo de la cultura
en el Collège des Bernardins de París
(12 septiembre 2008): AAS 100 (2008),
726.

[126] Ibíd.



[127] Cf. Audiencia General (9 enero
2008): L'Osservatore Romano, ed. en
lengua española (11 enero 2008), 12.

[128] Cf. Propositio 29.

[129] De arca Noe, 2, 8: PL 176 C-D.

[130] Cf. Discurso al mundo de la
cultura en el Collège des Bernardins
de París (12 septiembre 2008): AAS
100 (2008), 725.

[131] Cf. Propositio 10; Pontificia
Comisión Bíblica, El pueblo judío y
sus sagradas Escrituras en la Biblia
cristiana (24 mayo 2001), 3-5.

[132] Cf. Catecismo de la Iglesia
Católica, 121-122.

[133] Propositio 52.

[134] Cf. Pontificia Comisión Bíblica, 
El pueblo judío y sus sagradas
Escrituras en la Biblia cristiana (24
mayo 2001), 19; Orígenes, Homilía
sobre Números 9,4: SC 415, 238-242.



[135] Catecismo de la Iglesia Católica,
128.

[136] Ibíd., 129.

[137] Propositio 52.

[138] Quaestiones in Heptateuchum,
2, 73: PL 34,623.

[139] Homiliae in Ezechielem, I, VI, 15:
PL 76, 836 B

[140] Propositio 29.

[141] Juan Pablo II, Mensaje al rabino
jefe de Roma (22 mayo 2004): 
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
española (28 mayo 2004), 1.

[142] Pontificia Comisión Bíblica, El
pueblo judío y sus Escrituras sagradas
en la Biblia cristiana (24 mayo 2001),
87.

[143] Cf. Discurso de despedida en el
Aeropuerto de Tel Aviv (15 mayo



2009): L'Osservatore Romano, ed. en
lengua española (16 mayo 2009), 11.

[144] Juan Pablo II, A los rabinos jefes
de Israel: (23 marzo 2000): 
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
española (31 marzo 2000), 4.

[145] Propositiones 46 y 47.

[146] Pontificia Comisión Bíblica, La
interpretación de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), I, F.

[147] Cf. Discurso al mundo de la
cultura en el Collège des Bernardins
de París (12 septiembre 2008): AAS
100 (2008), 726.

[148] Propositio 46.

[149] Propositio 28.

[150] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 23.



[151] En todo caso, se recuerda que,
por lo que se refiere a los llamados
Libros Deuterocanónicos del Antiguo
Testamento y su inspiración, los
católicos y ortodoxos no tienen
exactamente el mismo canon bíblico
que los anglicanos y protestantes.

[152] Cf. Relatio post disceptationem,
36.

[153] Propositio 36.

[154] Cf. Discurso al XI Consejo
Ordinario de la Secretaría General del
Sínodo de los Obispos (25 enero
2007): AAS 99 (2007), 85-86.

[155] Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Unitatis redintegratio, sobre el
ecumenismo, 21.

[156] Cf. Propositio 36.

[157] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 10.



[158] Carta enc. Ut unum sint (25
mayo 1995), 44: AAS 87 (1995), 947.

[159] Conc. Ecum. Vat.II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 10.

[160] Ibíd.

[161] Cf. ibíd., 24.

[162] Cf. Propositio, 22

[163] S. Gregorio Magno, Moralia in
Job 24, 8, 16: PL 76, 295.

[164] Cf. S. Atanasio, Vita Antonii, 2: 
PG 26, 842.

[165] Moralia, Regula, 80, 22: PG 31,
867.

[166] Regla, 73, 3: SC 182, 672.

[167] Tomás de Celano, La vita prima
di S. Francesco, X, 22: FF 356.

[168] Regla, I, 1-2: FF 2750.



[169] B. Jordán de Sajonia, Libellus de
principiis Ordinis Praedicatorum, 104:
Monumenta Fratrum Praedicatorum
Historica, Roma 1935, 16, p. 75.

[170] Orden de Hermanos
Predicadores, Prime Costituzioni o 
Consuetudines, II, XXXI.

[171] Libro de la Vida, 40,1.

[172] Cf. Historia de un alma, Ms B
3rº.

[173] Ibíd., Ms C, 35vº.

[174] In Iohannis Evangelium
Tractatus, 1, 12: PL 35, 1385.

[175] Carta enc. Veritatis splendor (6
agosto 1993), 25: AAS 85 (1993), 1153.

[176] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 8.

[177] Relatio post disceptationem, 11.



[178] N. 1.

[179] Discurso al Congreso «La
Sagrada Escritura en la vida de la
Iglesia» (16 septiembre 2005): AAS 97
(2005), 956.

[180] Cf. Relatio post disceptationem,
10.

[181] Mensaje final, III, 6

[182] Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 24.

[183] Ibíd., 7.

[184] Misal Romano, Ordenación de
las lecturas de la Misa, 4.

[185] Ibíd., 9.

[186] Ibíd., 3; cf. Lc4, 16-21; 24,
25-35.44-49.



[187] Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 102.

[188] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007) 44-45: AAS 99 (2007), 139-141.

[189] Pontificia Comisión Bíblica, La
interpretación de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), IV, C, 1.

[190] Ibíd., III, B, 3.

[191] Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
48.51.56; Const. dogm.Dei Verbum,
sobre la divina revelación, 21.26;
Decr. Ad gentes, sobre la actividad
misionera de la Iglesia, 6.15; Decr. 
Presbyterorum ordinis, sobre el
ministerio y vida de los
presbíteros18; Decr. Perfectae
caritatis, sobre la adecuada
renovación de la vida religiosa, 6. En
la gran tradición de la Iglesia
encontramos expresiones



significativas, como: «Corpus Christi
intelligitur etiam[...] Scriptura
Dei» (también la Escritura de Dios se
considera Cuerpo de Cristo):
Waltramus, De unitate Ecclesiae
conservanda: 13, ed. W.
Schwenkenbecher, Hannoverae 1883,
p. 33; «La carne del Señor es
verdadera comida y su sangre
verdadera bebida; éste es el
verdadero bien que se nos da en la
vida presente, alimentarse de su
carne y beber su sangre, no sólo en la
Eucaristía, sino también en la lectura
de la Sagrada Escritura. En efecto, lo
que se obtiene del conocimiento de
las Escrituras es verdadera comida y
verdadera bebida»: S. Jerónimo, 
Commentarius in Ecclesiasten, 3: PL
23, 1092 A.

[192] J. Ratzinger (Benedicto XVI), 
Jesús de Nazaret, Madrid 2007, 316.

[193] Misal Romano, Ordenación de
las lecturas de la Misa, 10.



[194] Ibíd.

[195] Cf. Propositio 7.

[196] Carta enc. Fides et ratio (14
septiembre 1998), 13: AAS 91 (1999),
16.

[197] Cf. Catecismo de la Iglesia
Católica, 1373-1374.

[198] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 7.

[199] In Psalmum 147: CCL 78,
337-338.

[200] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 2.

[201] Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
107-108.

[202] Misal Romano, Ordenación de
las lecturas de la Misa, 66.



[203] Propositio 16.

[204] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007) 45: AAS 99 (2007), 140-141.

[205] Cf. Propositio 14.

[206] Cf. Código de Derecho Canónico,
can. 230 § 2; 204 §1.

[207] Misal Romano, Ordenación de
las lecturas de la Misa, 55.

[208] Ibíd., 8.

[209] N. 46: AAS 99 (2007), 141.

[210] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 25.

[211] Propositio 15.

[212] Ibíd.

[213] Sermo 179,1: PL 38, 966.



[214] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 93: AAS 99 (2007), 177.

[215] Congregación para el Culto
Divino y la disciplina de los
Sacramentos, Compendium
Eucharisticum (25 marzo 2009),
Ciudad del Vaticano, 2009.

[216] Epistula 52,7: CSEL 54, 426-427.

[217] Propositio 8.

[218] Rito de la Penitencia.
Prænotanda, 17.

[219] Ibíd., 19.

[220] Propositio 8.

[221] Propositio 19.

[222] Ordenación general de la
Liturgia de las Horas, III, 15.

[223] Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 85.



[224] Cf. Código de Derecho Canónico,
cann. 276 §3; 1174 §1.

[225] Cf. Código de los Cánones de las
Iglesias Orientales, cann. 377; 473, § 1
e 2, 1°; 538 §1; 881 § 1.

[226] Congregación para el Culto
Divino y la disciplina de los
Sacramentos, Bendicional.
Orientaciones generales (17
diciembre 2001), 21.

[227] Cf. Propositio 18; Conc. Ecum.
Vat. II, Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
35.

[228] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 75; AAS 99 (207), 162-163.

[229] Ibíd.

[230] Congregación para el Culto
Divino y la disciplina de los
Sacramentos, Directorio sobre la



piedad popular. Principios y
orientaciones (17 diciembre 2001), 87.

[231] Cf. Propositio 14.

[232] Cf. S. Ignacio de Antioquía, Ad
Ephesios, 15, 2: Patres Apostolici, ed.
F.X. Funk, Tubingae 1901, 224.

[233] Cf. S. Agustín, Sermo 288, 5: PL
38,1307; Sermo 120, 2: PL 38,677.

[234] Ordenación general del Misal
Romano, 56.

[235] Ibíd., 45; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 30.

[236] Misal Romano, Ordenación de
las lecturas de la Misa, 13.

[237] Cf. ibíd., 17.

[238] Propositio 40.

[239] Cf. Ordenación general del Misal
Romano, 309.



[240] Cf. Propositio 14.

[241] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 69; AAS 99 (2007), 157.

[242] Cf. Ordenación General del
Misal Romano, 57.

[243] Propositio 14.

[244] Cf. El canon 36 del Sínodo de
Hipona del año 393: DS, 186.

[245] Cf. Juan Pablo II, Carta ap. 
Vicesimus quintus annus (4 diciembre
1988), 13: AAS 81 (1989), 910;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, sobre algunas cosas
que se deben observar o evitar
acerca de la Santísima Eucaristía (25
marzo 2004), 62.

[246] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la



sagrada liturgia, 116;Ordenación
General del Misal Romano, 41.

[247] Cf. Propositio 14.

[248] Propositio 9.

[249] Epistula 30, 7: CSEL 54, 246.

[250] Id., Epistula 133, 13: CSEL 56,
260.

[251] Id., Epistula 107, 9.12: CSEL 55,
300.302.

[252] Id., Epistula 52, 7: CSEL 54, 426.

[253] Juan Pablo II, Carta Novo
millennio ineunte (6 enero 2001), 31: 
AAS 83 (2001), 287-288.

[254] Propositio 30; Cf. Conc. Ecum.
Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum,
sobre la divina revelación, 24.

[255] S. Jerónimo, Commentariorum
in Isaiam libri, Prol.: PL 24, 17 B.



[256] Propositio 21.

[257] Cf. Propositio 23.

[258] Cf. Congregación para el Clero, 
Directorio general para la catequesis
(15 agosto 1997), 94-96; Juan Pablo II,
Exhort. ap. Catechesi tradendae (16
octubre 1979), 27: AAS 71 (1979),
1298-1299.

[259] Ibíd., 127; cf. Juan Pablo II,
Exhort. ap. Catechesi tradendae (16
octubre 1979), 27: AAS71 (1979),
1299.

[260] Ibíd., 128.

[261] Cf. Propositio 33.

[262] Cf. Propositio 45.

[263] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 39-42.

[264] Propositio 31.



[265] N. 15: AAS 96 (2004), 846-847.

[266] N. 26: AAS 84 (1992), 698.

[267] Ibíd.

[268] Homilía en la Misa Crismal (9
abril 2009): AAS 101 (2009), 355.

[269] Ibíd., 356.

[270] Congregación para la
Educación Católica, Normas básicas
de la formación de los diáconos
permanentes (22 febrero 1998), 11.

[271] Ibíd., 74.

[272] Cf. ibíd., 81.

[273] Propositio 32.

[274] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25
marzo 1992), 47: AAS84 (1992),
740-742.

[275] Propositio 24.



[276] Homilía en la Jornada Mundial
de la Vida Consagrada (2 febrero
2008): AAS 100 (2008), 133; cf. Juan
Pablo II, Exhort. ap. postsinodal Vita
consecrata (25 marzo 1996), 82;AAS
88 (1996), 458-460.

[277] Congregación para los
Institutos de Vida Consagrada y las
Sociedades de Vida Apostólica,
Instrucción Caminar desde Cristo: un
renovado compromiso de la Vida
consagrada en el tercer milenio (19
mayo 2002), 24.

[278] Cf. Propositio 24.

[279] S. Benito, Regla, IV, 21: SC 181,
456-458.

[280] Discurso a los monjes de la
Abadía de «Heiligenkreuz» (9
septiembre 2007): AAS 99 (2007), 856.

[281] Cf. Propositio 30.



[282] Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Christifideles laici (30
diciembre 1988), 17: AAS81 (1989),
418.

[283] Cf. Propositio 33

[284] Exhort. ap. Familiaris consortio
(22 noviembre 1981), 49; AAS 74
(1982), 140-141.

[285] Propositio 20.

[286] Cf. Propositio 21.

[287] Propositio 20.

[288] Cf. Carta ap. Mulieris
dignitatem (15 agosto 1988), 31: AAS
80 (1988), 1728- 1729.

[289] Propositio 17.

[290] Cf. Propositiones 9. 22.

[291] N. 25.



[292] Enarrationes in Psalmos, 85, 7: 
PL 37, 1086.

[293] Orígenes, Epistola ad
Gregorium, 3: PG 11, 92.

[294] Discurso a los alumnos del
Seminario Romano Mayor (19 febrero
2007): AAS 99 (2007), 253-254.

[295] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 66: AAS 99 (2007), 155-156.

[296] Mensaje final, III, 9.

[297] Ibíd.

[298] «Plenaria indulgentia
conceditur christifideli qui Sacram
Scripturam, iuxta textum a
competenti auctoritate adprobatum,
cum veneratione divino eloquio
debita et ad modum lectionis
spiritalis, per dimidiam saltem
horam legerit; si per minus tempus id
egerit indulgentiaerit partialis»:



Paenitentiaria Apostolica, 
Enchiridion indulgentiarum, Normae
et concessiones(16 julio 1999), 30 § 1.

[299] Cf. Catecismo de la Iglesia
Católica, 1471-1479.

[300] Pablo VI, Const. ap. 
Indulgentiarum doctrina (1 enero
1967): AAS 59 (1967), 18-19.

[301] Cf. Epistula 49, 3: PL 16, 1204 A.

[302] Cf. Congregación para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Directorio sobre la
piedad popular. Principios y
orientaciones (17 diciembre 2002),
197-202.

[303] Cf. Propositio 55.

[304] Cf. Juan Pablo II, Carta ap. 
Rosarium Virginis Mariae (16 octubre
2002); AAS 95 (2003), 5-36.

[305] Propositio 55.



[306] Cf. Congregación para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Directorio sobre la
piedad popular. Principios y
orientaciones (17 diciembre 2002),
207.

[307] Cf. Propositio 51.

[308] Cf. Homilía en el Valle de
Josafat, Jerusalén (12 mayo 2009): 
AAS 101 (2009), 473.

[309] Cf. Epistula 108, 14: CSEL 55,
324-325.

[310] Adversus haereses, IV, 20, 7: PG
7, 1037.

[311] Carta enc. Spe salvi (30
noviembre 2007), 31: AAS 99 (2007),
1010.

[312] Discurso en el encuentro con el
mundo de la cultura en el Collège des
Bernardins de París (12 septiembre
2008): AAS 100 (2008), 730.



[313] Cf. In Evangelium secundum
Matthaeum 17, 7: PG 13, 1197 B;S.
Jerónimo, Translatio homiliarum
Origenis in Lucam, 36: PL 26, 324-325.

[314] Cf. Homilía en la Eucaristía de
la apertura de la XII Asamblea
General Ordinaria del Sínodo de los
Obispos (5 octubre 2008): AAS 100
(2008), 757.

[315] Propositio 38.

[316] Cf. Congregación para los
Institutos de Vida Consagrada y las
Sociedades de Vida Apostólica,
Instrucción Caminar desde Cristo: un
renovado compromiso de la Vida
consagrada en el tercer milenio (19
mayo 2002), 36.

[317] Propositio 30.

[318] Cf. Propositio 38.

[319] Cf. Propositio 49.



[320] Cf. Juan Pablo II, Carta enc. 
Redemptoris missio (7 diciembre
1990): AAS 83 (1991), 294-340; Id.,
Carta ap. Novo millennio ineunte (6
enero 2001), 40: AAS 93 (2001),
294-295.

[321] Propositio 38.

[322] Cf. Homilía en la Eucaristía de
la apertura de la XII Asamblea
General Ordinaria del Sínodo de los
Obispos (5 octubre 2008): AAS 100
(2008), 753-757.

[323] Propositio 38.

[324] Mensaje final, IV,12.

[325] Pablo VI, Exhort. ap. Evangelii
nuntiandi (8 diciembre 1975), 22: AAS
68 (1976), 20.

[326] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Dignitatis humanae, sobre la libertad
religiosa, 2.7.

[327] Cf. Propositio 39.



[328] Cf. Mensaje para Jornada
Mundial de la Paz 2009: L'Osservatore
Romano, ed. en lengua española (12
diciembre 2008), 8-9.

[329] Exhort. ap. Evangelii nuntiandi
(8 diciembre 1975), 19: AAS 68 (1976),
18.

[330] Cf. Propositio 39.

[331] Juan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 abril 1963), I: AAS 55 (1963),
259.

[332] Cf. Juan Pablo II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 mayo 1991), 47: 
AAS 83 (1991), 851-852; Id., Discurso
a la Asamblea general de las Naciones
Unidas (2 octubre 1979), 13: AAS71
(1979), 1152-1153.

[333] Cf. Compendio de la doctrina
social de la Iglesia, 152-159.

[334] Cf. Mensaje para Jornada
Mundial de la Paz 2007 (8 diciembre



2006), 10:L'Osservatore Romano, ed.
en lengua española (15 diciembre
2006), 5-6.

[335] Cf. Propositio 8.

[336] Homilía al final de la Semana de
oración por la unidad de los cristianos
(25 enero 2009): L'Osservatore
Romano, ed. en lengua española (30
enero 2009), 6.

[337] Homilía en la conclusión de la
XII Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de los Obispos (26 octubre
2008): AAS 100 (2008), 779.

[338] Propositio 11.

[339] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 28: AAS 98 (2006),
240.

[340] De doctrina christiana, I,
35,39-36,40: PL 34, 34.



[341] Cf. Mensaje para la XXI Jornada
Mundial de la Juventud de 2006: AAS
98 (2006), 282-286.

[342] Cf. Propositio 34.

[343] Cf. ibíd.

[344] Homilía en el solemne inicio del
ministerio petrino (24 abril 2005): 
AAS 97 (2005), 712.

[345] Cf. Propositio 38.

[346] Homilía en ocasión de la XVII
Jornada mundial del Enfermo (11
febrero 2009):L'Osservatore Romano,
ed. en lengua española (120 febrero
2009), 7.

[347] Cf. Propositio 35.

[348] Propositio11.

[349] Cf. Carta enc. Deus caritas
est(25 diciembre 2005), 25: AAS 98
(2006), 236-237.



[350] Propositio11.

[351] Homilía en la XLII Jornada
Mundial de la Paz 2009 (1 enero
2009): L'Osservatore Romano, ed. en
lengua española (9 enero 2009), 6.

[352] Propositio54.

[353] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 92: AAS 99 (2007), 176-177.

[354] Juan Pablo II, Discurso a la
UNESCO (2 junio 1980), 6: AAS 72
(1980), 738.

[355] Cf. Propositio 41.

[356] Cf. ibíd.

[357] Cf. Juan Pablo II, Carta enc. 
Fides et ratio (14 septiembre 1998),
80: AAS 91 (1999), 67-68.

[358] Cf. Lineamenta 23.

[359] Cf. Propositio 40.



[360] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Inter mirifica, sobre los medios de
comunicación social; Consejo
Pontificio para las Comunicaciones
Sociales, Instr. past. Communio et
progressio, sobre los medios de
comunicación social, preparada por
mandato especial del Concilio
Ecuménico Vaticano II (23 mayo
1971): AAS 63 (1971), 593-656; Juan
Pablo II, Carta ap. El rápido
desarrollo (24 enero 2005): AAS 97
(2005), 265-274; Consejo Pontificio
para las Comunicaciones Sociales,
Instr. past. Aetatis novae, sobre las
comunicaciones sociales en el
vigésimo aniversario de la Communio
et progressio (22 febrero 1992): AAS
84 (1992), 447-468; Id., La Iglesia e
internet (22 septiembre 2002).

[361] Cf. Mensaje final, IV,11;
Benedicto XVI, Mensaje para la XLIII 
Jornada mundial de las
comunicaciones sociales 2009 (24
enero 2009): L'Osservatore Romano,



ed. en lengua española (30 enero
2009), 3.

[362] Cf. Propositio 44.

[363] Juan Pablo II, Mensaje para la
XXXVI Jornada mundial de las
comunicaciones sociales 2002 (24
enero 2002), 6: L'Osservatore
Romano, ed. en lengua española (25
enero 2002), p. 5.

[364] Cf. Exhort. ap. Evangelii
nuntiandi (8 diciembre 1975), 20: AAS
68 (1976), 18-19.

[365] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 78: AAS 99 (2007), 165.

[366] Cf. Propositio 48.

[367] Pontificia Comisión Bíblica, La
interpretación de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), IV, B.

[368] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Ad
gentes, sobre la actividad misionera



de la Iglesia, 22; Pontificia Comisión
Bíblica, La interpretación de la Biblia
en la Iglesia (15 abril 1993), IV, B.

[369] Juan Pablo II, Discurso a los
Obispos de Kenya (7 mayo 1980), 6: 
AAS 72 (1980), 497.

[370] Cf. Instrumentum laboris, 56.

[371] Pontificia Comisión Bíblica, La
interpretación de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), IV, B.

[372] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelación, 22.

[373] Cf. Propositio 42.

[374] Cf. Propositio 43.

[375] Benedicto XVI, Homilía durante
la Hora Tercia de la primera
Congregación general del Sínodo de
los Obispos (6 octubre 2008): AAS
(2008), 760.



[376] Entre las numerosas
intervenciones de diverso tipo,
recuérdese: Juan Pablo II, Carta
enc.Dominum et vivificantem (18
mayo 1986): AAS 78 (1986), 809-900;
Id., Carta enc.Redemptoris missio (7
diciembre 1990): AAS 83 (1991),
249-340; Id., Discursos y Homilías en
Asís con ocasión de la Jornada de
oración por la paz, el 27 de octubre
de 1986: L'Osservatore Romano, ed.
en lengua española (2 noviembre
1986), 1-2. 11-12; Jornada de oración
por la paz el mundo (24 enero 2002): 
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
española (1 febrero 2002), 5-8;
Congregación para la Doctrina de la
Fe, Decl. Dominus Iesus, sobre la
unicidad y la universalidad salvífica
de Jesucristo y de la Iglesia (6 agosto
2000): AAS 92 (2000), 742-765.

[377] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Nostra aetate, sobre las relaciones de
la Iglesia con las religiones no
cristianas, 3.



[378] Cf. Discurso a los Embajadores
de los Países de mayoría musulmana
acreditados ante la Santa Sede (25
septiembre 2006): AAS 98 (2006),
704-706.

[379] Cf. Propositio 53.

[380] Cf. Propositio 50.

[381] Ibíd.

[382] Juan Pablo II, Discurso en el
encuentro con los jóvenes
musulmanes en Casablanca,
Marruecos (19 agosto 1985), 5: AAS
78 (1986), 99.

© Copyright 2010 - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-papa-

https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-exhorta-a-amar-la-palabra-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-exhorta-a-amar-la-palabra-de-dios/


exhorta-a-amar-la-palabra-de-dios/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-exhorta-a-amar-la-palabra-de-dios/

	El Papa exhorta a "amar la Palabra de Dios"

