
opusdei.org

El Papa en la vida
del cristiano

Estudio de Antonio Miralles,
Prof. de la Facultad de Teología
Pontificia Universidad de la
Santa Cruz, publicado en
"Romana", Nº 10 (enero-junio
1990).

25/05/2015

«Hemos de pensar los católicos que,
después de Dios y de nuestra Madre
la Virgen Santísima, en la jerarquía
del amor y de la autoridad, viene el
Santo Padre»[1]. Estas palabras del
Venerable Siervo de Dios Josemaría



Escrivá trazan un programa bien
preciso de la existencia cristiana,
caracterizado por el amor, por aquel 
caminar en la caridad, que es la
contraseña de los hijos de Dios[2].
Caridad, cuya naturaleza y
dinamicidad están determinadas por
su fuente, el mismo Don increado —
el amor de Dios ha sido difundido en
nuestros corazones por medio del
Espíritu Santo que se nos ha dado[3]-,
y por su objeto, Dios mismo, en
primer lugar, y por Él todos los hijos
de Dios, primero entre todos la Hija,
Madre y Esposa de Dios y, aquí en la
tierra, inmediatamente después, el
Papa.

¿Cuánto vale un corazón humano?
Lo que valen sus amores. Y el
corazón del fiel católico es
ennoblecido por la llamada a esta
jerarquía del amor: Dios, nuestra
Señora, el Papa. La caridad,
ordenada de esta manera, se
convierte en un potente motor de la



vida diaria, de aquel caminar en la
caridad, como dice San Pablo
asumiendo un hebraísmo muy
expresivo precisamente de la
cotidianidad, o sea, de la conducta
cristiana que se vive con el ritmo
marcado más que por sucesos
extraordinarios, por la cadencia
regular de jornadas y de actividades
sin sorpresas.

¿Cómo dar un puesto tan relevante al
Papa en nuestra vida, si las ocasiones
de encuentro personal con él, al
menos de cercanía física, tienen
lugar, si lo tienen, raramente? No
pudiendo confiar en momentos tan
singulares para expresar el afecto
personal al Romano Pontífice, hace
falta profundizar las razones de su
puesto tan alto en la jerarquía del
amor.

La primera razón que viene a la
cabeza es su título de Vicario de
Cristo. Sin embargo, la palabra



"Vicario", que parece decir mucho, se
revela necesitada de un
enriquecimiento en la comprensión
de su contenido. Baste pensar que el
Concilio Vaticano II dice de los
obispos que «rigen, como vicarios y
delegados de Cristo, las Iglesias
particulares que les han sido
encomendadas»[4]; y respecto a los
presbíteros enseña el mismo Concilio
que «quedan sellados con un
carácter particular, y así se
configuran con Cristo sacerdote, de
suerte que puedan obrar como en
persona de Cristo cabeza»[5].

Ahora bien, no me parece que el
pueblo cristiano, con su sentido de fe,
vea al Papa tan sólo como el primero
en la jerarquía eclesiástica, como
aquél que está en su vértice. Aunque
los sacerdotes, sobre todo en el
momento de la consagración de la
Eucaristía, tienen una particular
identificación sacramental con Cristo
y «en la persona de los Obispos (...) el



Señor Jesucristo está presente en
medio de los fieles»[6], el ministerio
papal, sin embargo, hay que verlo en
otra perspectiva: para cada fiel el
Papa no es como su párroco, ya sea
con un rango más elevado o con más
poder, ni tampoco como su Obispo,
aunque revestido de mayor dignidad.
La relación es de otro género y está
estrechamente ligada a la misma
relación con Cristo. Es esta relación
la que debemos examinar ahora,
para extraer de ella indicaciones más
precisas sobre lo que significa para el
cristiano que el Papa sea el Vicario
de Cristo sobre la tierra.

Especial pertenencia a Cristo en
virtud del bautismo

El cristiano, en virtud del bautismo,
pertenece a Cristo. Es el
acontecimiento bautismal el que lo
pone en relación inmediata con
Cristo, cuyas características podemos
deducir, con progresiva luminosidad



y nitidez, a través del análisis de una
serie de textos neotestamentarios.

El primer rasgo de la pertenencia a
Cristo emerge de la respuesta de
Pedro a la pregunta de los
convertidos el día de Pentecostés: 
¿Qué debemos hacer, hermanos?
Pedro les dijo: Convertíos y sea
bautizado cada uno de vosotros en el
nombre de Jesucristo, para perdón de
vuestros pecados, y recibiréis el don
del Espíritu Santo[7]. «En el nombre
de Jesucristo» quiere decir que el
bautismo se administra con la
autoridad de Jesús y a ésta se
atribuyen los efectos de la remisión
de los pecados y del don del Espíritu
Santo[8].

Los mismos Hechos de los Apóstoles
muestran que el bautismo, además
de basarse en la autoridad de Jesús,
implica también la invocación de su
nombre[9], o sea, el reconocer en



Jesús al Cristo y colocarse bajo su
potestad.

Las cartas paulinas nos hacen saber
que la potestad de Cristo, que actúa
en el bautismo, alcanza una
profundidad tal que el bautizado es
hecho partícipe del mismo
acontecimiento pascual que se ha
realizado en Cristo, esto es, de su
muerte y de su resurrección. Tanto la
carta a los Romanos como la carta a
los Colosenses son particularmente
explícitas al respecto[10]. Tal
participación en la muerte y
resurrección del Señor da origen a
una nueva vida con Cristo y en
Cristo[11].

No se para aquí San Pablo, sino que
recurre a una metáfora muy
expresiva: todos los que fuisteis
bautizados en Cristo os habéis
revestido de Cristo[12]. Los
destinatarios de la carta paulina
podían comprender bien esta



metáfora, ya que se encuentra varias
veces en el Antiguo Testamento, en el
sentido de asumir una disposición
moral, tanto buena como mala[13].
También el lenguaje profano conocía
el uso metafórico del término
"revestirse"[14]. Sin embargo las
palabras del Apóstol van más allá de
las disposiciones morales de
imitación de Cristo, para llegar a una
cierta identificación con Él. Esto es
tan cierto que nos hacemos hijos de
Dios y nos unimos a los demás
bautizados hasta el punto de ser uno
en Jesucristo, superando toda
discriminación tanto religiosa (judío
o griego), como social (esclavo o
libre) y natural (hombre o mujer)
[15].

El ser uno en Cristo lo explica San
Pablo con la doctrina del cuerpo que
forman todos los bautizados[16]. La
imagen de la colectividad como un
cuerpo podía en cierto modo ser
familiar a los destinatarios de las



cartas paulinas, ya que también la
literatura pagana la aplicaba tanto al
cosmos entero como a la ciudad o a
otras comunidades humanas[17]. Sin
embargo San Pablo no se queda en el
sentido de la metáfora profana y,
superándola ampliamente, presenta
a Cristo como el principio unificante
de este cuerpo al que llama incluso 
cuerpo de Cristo[18]. Las cartas a los
Efesios y a los Colosenses precisan
además que Cristo es la cabeza de su
cuerpo que es la Iglesia[19].

Cuerpo de Cristo, pues, porque Él es
su cabeza, su principio unificante y
vivificante, pero también porque el
hombre nuevo, que incluye en sí
judíos y gentiles, se ha formado en el
cuerpo de Cristo crucificado[20].
Como fin de la actividad redentora
del Señor el Apóstol indica la
creación de un único hombre nuevo
en Cristo; y menciona la Cruz para
hacer comprender cómo es en el
cuerpo de Cristo sobre la Cruz donde



ella se realiza[21]. El fondo bautismal
de toda la carta a los Efesios muestra
claramente que a través del bautismo
cada fiel se inserta en este proceso
salvífico.

Justo después, se presenta al hombre
nuevo creado en Cristo con el
recurso a otra imagen, la de la
construcción, que tiene como piedra
angular al mismo Cristo; en ella son
edificados los fieles como templo de
Dios en el Espíritu[22]. Es necesario
prestar atención al parangón del
edificio, porque se encuentra
también en el texto de la promesa del
primado a Pedro. Con ésta y otras
imágenes el Apóstol nos hace ver en
profundidad, con fuertes trazos,
diferentes dimensiones de la
pertenencia a Cristo en virtud del
bautismo.

Cristo y Pedro

Aun siendo conscientes de los límites
de la aproximación hasta aquí



realizada, hemos delineado una
respuesta al interrogante: ¿en qué
relación con Cristo se encuentra el
cristiano? Pero la pregunta inicial se
refería a la relación con el Papa. La
respuesta pasa a través del estudio
de la relación entre Cristo y Pedro.

Y yo te digo, que tú eres Pedro, y sobre
esta piedra edificaré mi Iglesia, y las
puertas del infierno no prevalecerán
contra ella[23]. La autenticidad de
estas palabras del Señor, junto con el
versículo precedente y el siguiente,
está sólidamente demostrada no sólo
por su presencia en todos los códices
más antiguos de este Evangelio —lo
que sería más que suficiente—, sino
también por su evidente carácter
semítico, confirmado por los
recientes estudios comparativos con
el vocabulario del Qumrân[24].

El diálogo del Señor con Simón Pedro
está tan cargado de referencias a la
misma persona del Apóstol, como



para excluir cualquier interpretación
que reduzca el sentido de la roca[25]
a la simple confesión de fe mesiánica
o a Pedro como representante de
todos los creyentes[26]. Como es
notorio, la metáfora de la roca
referida a Dios es frecuente en el
Antiguo Testamento[27]. Cristo aplica
esta imagen a Pedro y dice que sobre
él edificará su Iglesia, asignándole
una función que es propia de Cristo.
Así explica San León Magno: «Tú eres
Pedro. Esto significa que si yo soy la
piedra inviolable, la piedra angular
que hizo de los dos pueblos uno solo
(Ef 2, 20.14), el fundamento que
ninguno puede sustituir, también tú
eres piedra, porque mi fuerza te hace
firme, y así lo que me pertenece en
potestad, lo tienes en común
conmigo por participación»[28].

La Iglesia de Cristo, presentada como
una construcción erigida por Él
mismo, está edificada sobre Pedro
como sobre una roca. Cristo ha



edificado la Iglesia no sólo dotándola
de medios de salvación y estructuras
organizativas, sino también y
principalmente creando en su cuerpo
sobre la Cruz el hombre nuevo, el
nuevo pueblo de Dios heredero de las
promesas[29]. Este último aspecto se
hace más evidente en la primera
carta de San Pedro, siempre con la
imagen de la construcción: 
Acercándonos a él [Cristo], piedra
viva, desechada por los hombres, pero
escogida y preciosa delante de Dios,
también vosotros como piedras vivas
sois edificados como edificio espiritual
en orden a un sacerdocio santo, para
ofrecer sacrificios espirituales,
agradables a Dios por medio de
Jesucristo. (...) Pero vosotros sois
linaje escogido, sacerdocio real,
nación santa, pueblo adquirido en
propiedad[30]. San Pedro aplica a los
bautizados los más altos títulos de
nobleza del pueblo de la Antigua
Alianza: ahora constituyen el nuevo
pueblo mesiánico, edificado por



Cristo como templo y sacerdocio
santo, pueblo que Dios ha adquirido
para sí. Como leemos en Hech 20, 28,
ha sido una adquisición con su
sangre, o sea por medio del sacrificio
redentor de la Cruz[31].

La Iglesia es de Cristo, porque la
adquirió con su sacrificio redentor y
la edificó en su cuerpo sobre la Cruz.
Por esto, cuando Cristo dice: "mi
Iglesia", en el adjetivo mía vibran la
fuerza y el drama del Gólgota. Añadir
después sobre esta piedra edificaré mi
Iglesia significa asociar a Pedro de un
modo singular a la obra admirable
que habrá de realizar sobre la Cruz.
En este sentido resulta especialmente
exacta y acertada la expresión
«Cristo en la tierra», con la que Santa
Catalina de Siena gustaba designar al
Papa[32].

Un texto clásico sobre el ministerio
petrino lo constituye el diálogo
transmitido por Jn 21, 15-17: Después



de haber comido, Jesús dijo a Simón
Pedro: Simón, hijo de Juan, ¿me amas
más que éstos? Le respondió: Sí,
Señor, tú sabes que te amo. Le dijo:
Apacienta mis corderos. De nuevo le
preguntó por segunda vez: Simón, hijo
de Juan, ¿me amas? Le respondió: Sí,
Señor, tú sabes que te amo. Le dijo:
Pastorea mis ovejas. Le preguntó por
tercera vez: Simón, hijo de Juan, ¿me
amas? Pedro se entristeció, porque le
preguntó por tercera vez si le amaba,
y le respondió: Señor, tú lo sabes todo.
Tú sabes que te amo. Le dijo Jesús:
Apacienta mis ovejas. Aquí Pedro no
representa ni a todos los discípulos
ni al grupo más restringido de los
Apóstoles, aunque a todos se nos pide
una respuesta de amor y todos los
Apóstoles tendrán después una parte
en la misión de pastorear a los fieles.
Este diálogo interesa a Pedro de un
modo completamente personal: se
evoca, aunque sin nombrarla, la
triple negación en la casa del Sumo
Sacerdote, y lo que pide Jesús a Pedro



es una respuesta que corrija en
profundidad aquellas negaciones.

A la respuesta de amor de Pedro el
Señor corresponde confiándole sus
corderos, sus ovejas. Este lenguaje
era muy comprensible a la luz de lo
que había dicho de sí mismo como
buen pastor: Yo soy el buen pastor. El
buen pastor da la vida por sus
ovejas[33]. Al servirse de la imagen
del buen pastor, no hace otra cosa
que atribuirse a sí mismo, como
cumplida, la profecía de Yahveh
pastor de su pueblo y, con él, de su
siervo David[34]. Añade ahora, sin
embargo, un elemento no explicitado
por la profecía de Ezequiel: la
entrega de su vida en favor de sus
ovejas. Y además, el rebaño inicial
será completado con otras ovejas que
actualmente no pertenecen a él: 
Tengo otras ovejas que no son de este
redil, a ésas es necesario que las
traiga, y oirán mi voz y formarán un
solo rebaño con un solo pastor[35]. La



referencia a los gentiles es clara, pero
hay que notar que la ampliación del
rebaño se enlaza con el sacrificio de
la propia vida por parte de Jesús,
como se indica tanto en el versículo
precedente como en el siguiente[36].

Pues bien, como Jesús dijo a Pedro
que sobre él edificaría su Iglesia, y
esto sucedió en la Cruz, de un modo
similar ahora le confía sus ovejas, o
sea el rebaño reunido con su
sacrificio. Pedro ha dado un triple
respuesta de amor personal y
Jesucristo corresponde de un modo
igualmente personal: eso que le ha
costado incluso su vida sobre el
Gólgota, justo eso confía ahora a
Pedro. Así pues, ¿quién es Pedro para
los miembros del rebaño a él
confiado? De nuevo la expresión de
Santa Catalina «Cristo en la tierra»
nos parece la respuesta más exacta.

Pedro está presente en sus
sucesores



Pedro no es tan sólo el primer
elemento de una cadena histórica de
Obispos en la Sede Romana; él
coexiste con sus sucesores[37].
Cuando en el Concilio de Éfeso del
431 el legado papal proclamó que el
Apóstol Pedro «vive y juzga hasta
ahora y por siempre en sus
sucesores» y que el papa Celestino
«le sucede y ocupa su lugar ( = es su
vicario = topotêrêtês)»[38], expresaba
con claridad sintética el sentido de la
fe de la Iglesia[39].

El Papa, Obispo de Roma,
independientemente del nombre y
de la persona, es siempre «Cristo en
la tierra», porque en él permanece el
ministerio petrino, ese ministerio
que con acentos tan personales
Jesucristo confió al Príncipe de los
Apóstoles. Sobre él el Señor ha
edificado su Iglesia y este
fundamento no se sustituye nunca y
mucho menos se suprime. Lo
explicaba el papa San León Magno,



hacia la mitad del siglo V, en uno de
sus célebres sermones: «Pedro,
perseverando en la solidez que ha
recibido, no abandona el timón de la
Iglesia que le ha sido confiado (...). Él
ahora, con mayor plenitud y eficacia
realiza todo lo que le ha sido
encomendado y cumple totalmente
todos sus oficios y cuidados en Aquél
y con Aquél que lo ha glorificado. Si,
por tanto, algo hacemos y
decretamos rectamente, si algo
obtenemos de la misericordia de Dios
por las plegarias diarias, es obra y
mérito de aquél en cuya sede vive su
potestad y es grande su
autoridad»[40].

El fiel cristiano, por su pertenencia a
Cristo instaurada por medio del
bautismo, se encuentra en una
relación especial con Pedro; con
Pedro aquí abajo, en la visibilidad
propia de la Iglesia peregrina,
porque el ser «Cristo en la tierra», en
el modo característico y propio que



corresponde al Príncipe de los
Apóstoles, nunca se pierde, a pesar
de su martirio y, por tanto, su
desaparición física. Sucede así
porque en los Romanos Pontífices
permanece el ministerio petrino:
ellos siguen siendo Pedro y, por
tanto, «Cristo en la tierra».

Pedro en la vida diaria del
cristiano

Las consideraciones precedentes nos
han ayudado a comprender mejor
por qué Pedro —decir el Papa y decir
Pedro es en la práctica lo mismo—
ocupa un lugar tan alto en la
jerarquía del amor. Un lugar tan
cercano a Cristo, precedido tan sólo
por el de Nuestra Señora, encuentra
su razón de ser en la peculiar
relación vicaria de Pedro respecto a
Cristo. Ahora bien, así como el ser
Cristo, que constituye la esencia de la
vida cristiana, encuentra múltiples
expresiones en la cotidianidad de



nuestra existencia, análogamente
nuestra relación con el «Cristo en la
tierra» pide que se traduzca en
hechos concretos igualmente
cotidianos.

Más que cualquier argumentación,
aun bien razonada, sera quizá útil
recurrir al ejemplo de vida vivida
por el Venerable Siervo de Dios
Josemaría Escrivá. Siendo un
sacerdote todavía joven, había
adquirido el hábito de rezar todos los
días el rosario por la persona y las
intenciones del Romano Pontífice.
Imaginaba encontrarse junto a él
cuando el Papa celebraba la Santa
Misa, y al terminar decía una
comunión espiritual con el deseo de
recibir el Santísimo sacramento de
sus manos[41]. Esta prueba tangible
de fe nos hace comprender que su
lema «Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam!— todos, bien unidos al
Papa, vayamos a Jesús, por
María»[42], no era una mera frase



bien conseguida, sino que expresaba
un anhelo real de su corazón.

La unión con Cristo, buscada con
empeño en la propia existencia, no
puede, no debe quedar al margen del
«Cristo en la tierra». Por tantas
razones, su relación con Jesús, como
sucesor de Pedro, es de tal modo
singular que ningún otro la puede
compartir; pero es también verdad
que cada generación de cristianos
está llamada a reproducir la actitud
orante de la primera comunidad de
Jerusalén: la Iglesia rogaba
incesantemente por él a Dios[43]. La
súplica puede subir incesantemente
a Dios porque más allá de los
momentos de oración —ya sea
comunitaria, como en la liturgia de la
Misa, ya sea individual—, todas las
actividades humanas, si se ejercen
con rectitud y se ofrecen a Dios, se
unen al himno ininterrumpido de
alabanza y acción de gracias, de



expiación y de súplica que desde el
Gólgota se alza al Padre celestial[44].

El edificio de la Iglesia, construido
sobre Pedro, puede llegar a ser tan
gravoso como para superar cualquier
fuerza humana, pero al mismo
tiempo la oración ininterrumpida de
toda la Iglesia posee una fuerza
capaz de alzar cualquier carga,
aunque sea muy pesada. Si además
la oración se encarna y, por decirlo
así, se materializa en el sacrificio,
entonces se enriquece todavía más
por la potencia de la Cruz. Es ésta la
convicción que expresan las palabras
de Juan Pablo II, en su meditación
sobre el sufrimiento: «La Iglesia ve
en todos los hermanos y hermanas
de Cristo que sufren casi un sujeto
múltiple de su fuerza sobrenatural.
Con qué frecuencia precisamente a
ellos recurren los pastores de la
Iglesia, y precisamente junto a ellos
buscan ayuda y apoyo!»[45]. En esta
alusión a los pastores, discretamente



velada por el uso del plural, se
trasluce la confianza del Papa,
confirmada por la experiencia
personal, del sostén que le ofrece la
fidelidad en el dolor de
innumerables cristianos, anónimos
para los hombres, pero cuyas
oraciones, bien conocidas para Dios,
suben a Él como incienso de
suavísimo olor[46].

La unión efectiva y efectiva con el
Papa hace de este modo que la
oración esté acompañada por la
obediencia. «Pensad, queridos
hermanos y hermanas, hijas e hijos
míos, que esta tremenda herencia,
que Jesús ha dejado al Papa, de
pastorear a todo el rebaño, también
aquel disperso y que no lo reconoce
como Pastor, puede ser aligerada,
sostenida e incluso condividida por
la obediencia y la docilidad de
nosotros que tenemos el honor, el
orgullo y la fortuna de llamarnos
católicos»[47].



Acoger sinceramente las enseñanzas
y las disposiciones del sucesor de
Pedro es expresión plena y
verdadera del deseo de unión con
Cristo, de aceptación de su palabra.
Esto incidirá ciertamente en la
conducta personal y se convertirá, a
través del ejemplo y la palabra
clarificadora, en apostolado
eficacísimo, contribuyendo
eficazmente a la unidad de la Iglesia,
puesto que hace más fuerte la
comunión de los fieles con la Cabeza
visible de la Iglesia. En el caso de que
sea necesario rectificar criterios de
acción y opiniones, incluso
radicadas, tal fidelidad, que no
raramente se encontrará en
contraste con modas de pensamiento
y valores generalizados, será la
demostración real de que se está
apoyando sobre el fundamento de
roca de la Iglesia; y las puertas del
infierno no prevalecerán contra
ella[48].



Antonio Miralles

Pontificia Universidad de la Santa
Cruz

[1] JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Forja, n. 135.

[2] Cfr. Ef 5, 1-2.

[3] Rm 5, 5.

[4] Const. dogm. Lumen gentium, 27a.

[5] Decr. Presbyterorum Ordinis, 2c.

[6] Const. dogm. Lumen gentium, 21a.

[7] Hech 2, 37-38.

[8] Cfr. C. SPICQ, Teología Moral del
Nuevo Testamento, I, Ed. Universidad
de Navarra, Pamplona 1970, p. 61.

[9] Véase la admonición de Ananías a
Saulo: Levántate y recibe el bautismo
y lava tus pecados, invocando su
nombre (Hech 22, 16).



[10] Pues fuimos sepultados
juntamente con él por medio del
bautismo en orden a la muerte, para
que, así como Cristo fue resucitado de
entre los muertos para la gloria del
Padre, así también nosotros
caminemos en una vida nueva. Pues si
hemos sido injertados en él, con la
semejanza de su muerte, también lo
seremos con la de su resurrección (Rm
6, 4-5). Sepultados con él por medio
del bautismo, también fuisteis
resucitados con él mediante la fe en el
poder de Dios, que lo resucitó de entre
los muertos (Col 2, 12).

[11] Viviremos con él (Rm 6, 8); vivos
para Dios en Cristo Jesús (Rm 6, 11).

[12] Gal 3, 27.

[13] Revestidos de fuerza (Is 51, 9). El
Señor reina, se cubre de esplendor; el
Señor se reviste, se ciñe de fuerza (Sal
92, 1). Sea cubierto de vergüenza e
ignominia quien me insulta (Sal 34,



26). Me había revestido de justicia
como de un vestido (Job 29, 14).

[14] Cfr. F. MESSNER, La lettera ai
Galati ("Commentario teologico del
Nuovo Testamento", IX), Paideia,
Brescia 1987, pp. 408-409.

[15] Cfr. Gal 3, 26-29.

[16] Porque así como el cuerpo es uno
y tiene muchos miembros, y todos los
miembros del cuerpo, aun siendo
muchos, son un solo cuerpo, así
también Cristo. Porque todos nosotros
fuimos bautizados en un mismo
Espíritu para formar un solo cuerpo.
Y todos hemos bebido de un solo
Espíritu (1 Cor 12, 12-13).

[17] Cfr. H. SCHLIER, La lettera agli
Efesini ("Commentario teologico del
Nuovo Testamento", X/2), Paideia,
Brescia 19732, pp. 132-134.



[18] Vosotros sois cuerpo de Cristo, y
cada uno un miembro de él (1 Cor 12,
27).

[19] Cfr. Ef 1, 22-23; 4, 15-16; 5, 23; Col
1, 18; 2, 19.

[20] Él es, en efecto, nuestra paz; el
que hizo de los dos pueblos uno solo
(...); de ese modo creó en sí mismo de
los dos un hombre nuevo,
estableciendo la paz, y reconciliando a
ambos con Dios en un solo cuerpo, por
medio de la cruz, dando muerte en sí
mismo a la enemistad (Ef 2, 14-16).

[21] Cfr. SCHLIER, o.c., pp. 207-209.

[22] Por lo tanto, ya no sois extraños y
advenedizos sino conciudadanos de
los santos y familiares de Dios,
edificados sobre el cimiento de los
Apóstoles y los Profetas, siendo piedra
angular el mismo Cristo Jesús, sobre
quien toda la edificación se alza bien
trabada para ser templo santo en el
Señor, en quien también vosotros sois



juntamente edificados, para ser
morada de Dios por el Espíritu(Ef 2,
19-22).

[23] Mt 16, 18.

[24] Cfr. J.M. CASCIARO RAMÍREZ, 
Qumrân y el Nuevo Testamento
(Aspectos eclesiológicos y
soteriológicos), EUNSA, Pamplona
1982, pp. 64-66, 70-73, 135-139.

[25] Sobre esta piedra (pétra)
edificaré mi Iglesia. Pétra es el
fundamento natural sobre el que se
apoya el artificial (themélion); la
distinción entre estos dos
fundamentos aparece clara en la
parábola del hombre sabio que
construyó su casa sobre la roca: es
semejante a un hombre que, al
edificar una casa, cavó muy hondo y
puso los cimientos (themélion) sobre
la roca (epì tên pétran) (Lc 6, 48).

[26] La interpretación de este pasaje
como promesa hecha a Pedro del



primado de jurisdicción sobre toda la
Iglesia ha sido solemnemente
definida por el Concilio Vaticano II,
Const. dogm. Pastor Æternus, 18-
VII-1870, cap. 1 (DS 3053-3054).

[27] Cfr. Sal 30, 4; 2 Sam 23, 3; Is 17,
10.

[28] Tractatus IV in Natale eiusdem, 2:
CCL 138, p. 19.

[29] Es lo que hemos visto arriba
siguiendo los textos de Ef 2, 16, 19-22.

[30] 1 Pe 2, 4-5.9.

[31] Cuidad de vosotros y de toda la
grey, en la que el Espíritu Santo os
puso como obispos para apacentar la
Iglesia de Dios, que Él adquirió con su
sangre (Hech 20, 28).

[32] «Vosotros sabéis bien que Cristo
dejó a su vicario, y esto lo hizo para
remedio de nuestras almas; porque
no podemos tener salud, más que en



el cuerpo místico de la Santa Iglesia,
cuya cabeza es Cristo, y nosotros
somos los miembros. Y el que no sea
obediente a Cristo en la tierra, el cual
hace las veces de Cristo en el cielo, no
participa del fruto de Hijo de
Dios» (SANTA CATALINA DE SIENA , 
Le lettere, III, a cuidado de P.
Misciatelli, COE Giunti — G. Barberà,
Firenze 1970, pp. 207-208)

[33] Jn 10, 11.

[34] Porque así dice el Señor Yahveh:
Aquí estoy yo; yo mismo cuidaré de mi
rebaño y velaré por él (...). Buscaré la
oveja perdida, tomaré a la
descarriada, curaré a la herida,
confortaré a la enferma; pero a la que
está gorda y robusta la exterminaré:
las pastorearé con justicia. (...). Yo
suscitaré para ponérselo al frente un
solo pastor que las apacentará, mi
siervo David: él las apacentará y será
su pastor. Yo, Yahveh, he hablado (Ez
34, 11.16.23-24).



[35] Jn 10, 16.

[36] Doy mi vida por las ovejas (v. 15).
Por eso me ama el Padre, porque doy
mi vida para tomarla de nuevo (v. 17).

[37] Cfr. M. GUERRA, Los nombres del
Papa. Estudio filológico-teológico de
varios nombres del Papa en los
primeros siglos del cristianismo,
("Teología del sacerdocio", 15),
Aldecoa, Burgos 1982, pp. 484-488.

[38] Acta Conciliorum
Œecumenicorum, t. I: Concilium
Universale Ephesenum, vol. I: Acta
Græca, pars III: Collectio Vaticana,
ed. E. SCHWARTZ, Walter de Gruyter,
Berolini-Lipsiæ 1927, p. 60, líneas
32-34.

[39] Una parte de estas palabras del
legado papal, el presbítero Felipe, ha
sido retomada por el Concilio
Vaticano I, Const. dogm. Pastor
æternus de Ecclesia Christi, cap. 2: DS
3056.



[40] Tractatus III in Natale eiusdem,
3: CCL 138, pp. 12-13.

[41] «Durante años, por la calle, he
rezado una parte del Rosario por la
Augusta Persona y por las
intenciones del Romano Pontífice.
Me ponía con la imaginación junto al
Santo Padre, cuando el Papa
celebraba la Misa; yo no sabía, ni sé,
cómo es la capilla del Papa, y, al
terminar mi rosario, hacía una
comunión espiritual, deseando
recibir de sus manos a Jesús
sacramentado» (Carta, 9-1-1932, n.
20: citado por ANA SASTRE , Tiempo
de caminar. Semblanza de Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer, Rialp,
Madrid 1989, pp. 331-332).

[42] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Forja, n.
647.

[43] Hech 12, 5.

[44] «Pues todas sus obras, preces y
proyectos apostólicos, la vida



conyugal y familiar, el trabajo
cotidiano, el descanso del alma y de
cuerpo, si se realizan en el Espíritu,
incluso las molestias de la vida si se
sufren pacientemente, se convierten
en "hostias espirituales, aceptables a
Dios por Jesucristo" (1 Pe 2, 5), que en
la celebración de la Eucaristía, con la
oblación del cuerpo del Señor,
ofrecen piadosísimamente al
Padre» (CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen gentium, 34b).

[45] JUAN PABLO II, Carta apost. 
Salvifici doloris, 11-II-1984, n. 27.

[46] Cfr. Ap 8, 3-4.

[47] ÁLVARO DEL PORTILLO, Homilía
del 27 de junio de 1988: "Romana" 6
(1988/1) 108.

[48] Mt 16, 18.

Antonio Miralles



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-papa-en-la-
vida-del-cristiano/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-en-la-vida-del-cristiano/
https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-en-la-vida-del-cristiano/
https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-en-la-vida-del-cristiano/

	El Papa en la vida del cristiano

