opusdei.org

El Papa en la vida
del cristiano

Estudio de Antonio Miralles,
Prof. de la Facultad de Teologia
Pontificia Universidad de la
Santa Cruz, publicado en
"Romana", N° 10 (enero-junio
1990).

25/05/2015

«Hemos de pensar los catolicos que,
después de Dios y de nuestra Madre
la Virgen Santisima, en la jerarquia
del amor y de la autoridad, viene el
Santo Padre»[1]. Estas palabras del

Venerable Siervo de Dios Josemaria



Escriva trazan un programa bien
preciso de la existencia cristiana,
caracterizado por el amor, por aquel
caminar en la caridad, que es la
contrasefia de los hijos de Dios[2].
Caridad, cuya naturalezay
dinamicidad estan determinadas por
su fuente, el mismo Don increado —
el amor de Dios ha sido difundido en
nuestros corazones por medio del
Espiritu Santo que se nos ha dadol[3]-,
y por su objeto, Dios mismo, en
primer lugar, y por El todos los hijos
de Dios, primero entre todos la Hija,
Madre y Esposa de Dios y, aqui en la
tierra, inmediatamente despueés, el
Papa.

:Cudanto vale un corazén humano?
Lo que valen sus amores. Y el
corazon del fiel catdlico es
ennoblecido por la llamada a esta
jerarquia del amor: Dios, nuestra
Sefiora, el Papa. La caridad,
ordenada de esta manera, se
convierte en un potente motor de la



vida diaria, de aquel caminar en la
caridad, como dice San Pablo
asumiendo un hebraismo muy
expresivo precisamente de la
cotidianidad, o sea, de la conducta
cristiana que se vive con el ritmo
marcado mas que por sucesos
extraordinarios, por la cadencia
regular de jornadas y de actividades
sin sorpresas.

¢Como dar un puesto tan relevante al
Papa en nuestra vida, si las ocasiones
de encuentro personal con él, al
menos de cercania fisica, tienen
lugar, si lo tienen, raramente? No
pudiendo confiar en momentos tan
singulares para expresar el afecto
personal al Romano Pontifice, hace
falta profundizar las razones de su
puesto tan alto en la jerarquia del
amor.

La primera razon que viene a la
cabeza es su titulo de Vicario de
Cristo. Sin embargo, la palabra



"Vicario", que parece decir mucho, se
revela necesitada de un
enriquecimiento en la comprension
de su contenido. Baste pensar que el
Concilio Vaticano II dice de los
obispos que «rigen, como vicarios y
delegados de Cristo, las Iglesias
particulares que les han sido
encomendadas»[4]; y respecto a los
presbiteros ensefia el mismo Concilio
que «quedan sellados con un
caracter particular, y asi se
configuran con Cristo sacerdote, de
suerte que puedan obrar como en
persona de Cristo cabeza»[5].

Ahora bien, no me parece que el
pueblo cristiano, con su sentido de fe,
vea al Papa tan solo como el primero
en la jerarquia eclesiastica, como
aquél que esta en su vértice. Aunque
los sacerdotes, sobre todo en el
momento de la consagracion de la
Eucaristia, tienen una particular
identificacion sacramental con Cristo
y «en la persona de los Obispos (...) el



Sefior Jesucristo esta presente en
medio de los fieles»[6], el ministerio
papal, sin embargo, hay que verlo en
otra perspectiva: para cada fiel el
Papa no es como su parroco, ya sea
con un rango mas elevado o con mas
poder, ni tampoco como su Obispo,
aunque revestido de mayor dignidad.
La relacion es de otro género y esta
estrechamente ligada a la misma
relacion con Cristo. Es esta relacion
la que debemos examinar ahora,
para extraer de ella indicaciones mas
precisas sobre lo que significa para el
cristiano que el Papa sea el Vicario
de Cristo sobre la tierra.

Especial pertenencia a Cristo en
virtud del bautismo

El cristiano, en virtud del bautismo,
pertenece a Cristo. Es el
acontecimiento bautismal el que lo
pone en relacion inmediata con
Cristo, cuyas caracteristicas podemos
deducir, con progresiva luminosidad



y nitidez, a través del analisis de una
serie de textos neotestamentarios.

El primer rasgo de la pertenencia a
Cristo emerge de la respuesta de
Pedro a la pregunta de los
convertidos el dia de Pentecostés:
;Qué debemos hacer, hermanos?
Pedro les dijo: Convertios y sea
bautizado cada uno de vosotros en el
nombre de Jesucristo, para perdon de
vuestros pecados, y recibiréis el don
del Espiritu Santo[7]. «<En el nombre
de Jesucristo» quiere decir que el
bautismo se administra con la
autoridad de Jesus y a ésta se
atribuyen los efectos de la remision
de los pecados y del don del Espiritu
Santo[8].

Los mismos Hechos de los Apdstoles
muestran que el bautismo, ademas
de basarse en la autoridad de Jesus,
implica también la invocacion de su
nombre[9], o sea, el reconocer en



Jesus al Cristo y colocarse bajo su
potestad.

Las cartas paulinas nos hacen saber
que la potestad de Cristo, que actua
en el bautismo, alcanza una
profundidad tal que el bautizado es
hecho participe del mismo
acontecimiento pascual que se ha
realizado en Cristo, esto es, de su
muerte y de su resurreccion. Tanto la
carta a los Romanos como la carta a
los Colosenses son particularmente
explicitas al respecto[10]. Tal
participacion en la muerte y
resurreccion del Sefior da origen a
una nueva vida con Cristo y en
Cristo[11].

No se para aqui San Pablo, sino que
recurre a una metafora muy
expresiva: todos los que fuisteis
bautizados en Cristo os habéis
revestido de Cristo[12]. Los
destinatarios de la carta paulina
podian comprender bien esta



metafora, ya que se encuentra varias
veces en el Antiguo Testamento, en el
sentido de asumir una disposicion
moral, tanto buena como mala[13].
También el lenguaje profano conocia
el uso metaforico del término
"revestirse"[14]. Sin embargo las
palabras del Apostol van mas alla de
las disposiciones morales de
imitacion de Cristo, para llegar a una
cierta identificacién con Fl. Esto es
tan cierto que nos hacemos hijos de
Dios y nos unimos a los demas
bautizados hasta el punto de ser uno
en Jesucristo, superando toda
discriminacidn tanto religiosa (judio
0 griego), como social (esclavo o
libre) y natural (hombre o mujer)
[15].

El ser uno en Cristo lo explica San
Pablo con la doctrina del cuerpo que
forman todos los bautizados[16]. La
imagen de la colectividad como un
cuerpo podia en cierto modo ser
familiar a los destinatarios de las



cartas paulinas, ya que también la
literatura pagana la aplicaba tanto al
cosmos entero como a la ciudad o a
otras comunidades humanas[17]. Sin
embargo San Pablo no se queda en el
sentido de la metafora profana vy,
superandola ampliamente, presenta
a Cristo como el principio unificante
de este cuerpo al que llama incluso
cuerpo de Cristo[18]. Las cartas a los
Efesios y a los Colosenses precisan
ademas que Cristo es la cabeza de su
cuerpo que es la Iglesia[19].

Cuerpo de Cristo, pues, porque El es
su cabeza, su principio unificante y
vivificante, pero también porque el
hombre nuevo, que incluye en si
judios y gentiles, se ha formado en el
cuerpo de Cristo crucificado[20].
Como fin de la actividad redentora
del Sefior el Apostol indica la
creacion de un unico hombre nuevo
en Cristo; y menciona la Cruz para
hacer comprender como es en el
cuerpo de Cristo sobre la Cruz donde



ella se realiza[21]. El fondo bautismal
de toda la carta a los Efesios muestra
claramente que a través del bautismo
cada fiel se inserta en este proceso
salvifico.

Justo después, se presenta al hombre
nuevo creado en Cristo con el
recurso a otra imagen, la de la
construccion, que tiene como piedra
angular al mismo Cristo; en ella son
edificados los fieles como templo de
Dios en el Espiritu[22]. Es necesario
prestar atencion al parangon del
edificio, porque se encuentra
también en el texto de la promesa del
primado a Pedro. Con ésta y otras
imagenes el Apdstol nos hace ver en
profundidad, con fuertes trazos,
diferentes dimensiones de la
pertenencia a Cristo en virtud del
bautismo.

Cristo y Pedro

Aun siendo conscientes de los limites
de la aproximacion hasta aqui



realizada, hemos delineado una
respuesta al interrogante: sen qué
relacion con Cristo se encuentra el
cristiano? Pero la pregunta inicial se
referia a la relacion con el Papa. La
respuesta pasa a través del estudio
de la relacion entre Cristo y Pedro.

Y yo te digo, que tu eres Pedro, y sobre
esta piedra edificaré mi Iglesia, y las
puertas del infierno no prevaleceran
contra ella[23]. La autenticidad de
estas palabras del Sefior, junto con el
versiculo precedente y el siguiente,
esta sdlidamente demostrada no solo
por su presencia en todos los codices
mas antiguos de este Evangelio —lo
que seria mas que suficiente—, sino
también por su evidente caracter
semitico, confirmado por los
recientes estudios comparativos con
el vocabulario del Qumran[24].

El didlogo del Sefior con Simo6n Pedro
estd tan cargado de referencias a la
misma persona del Apdstol, como



para excluir cualquier interpretacion
que reduzca el sentido de la roca[25]
a la simple confesion de fe mesianica
0 a Pedro como representante de
todos los creyentes[26]. Como es
notorio, la metafora de la roca
referida a Dios es frecuente en el
Antiguo Testamento[27]. Cristo aplica
esta imagen a Pedro y dice que sobre
él edificara su Iglesia, asignandole
una funcién que es propia de Cristo.
Asi explica San Ledn Magno: «Tu eres
Pedro. Esto significa que si yo soy la
piedra inviolable, la piedra angular
que hizo de los dos pueblos uno solo
(Ef 2, 20.14), el fundamento que
ninguno puede sustituir, también tu
eres piedra, porque mi fuerza te hace
firme, y asi lo que me pertenece en
potestad, lo tienes en comun
conmigo por participacion»[28].

La Iglesia de Cristo, presentada como
una construccion erigida por El
mismo, esta edificada sobre Pedro
como sobre una roca. Cristo ha



edificado la Iglesia no s6lo dotandola
de medios de salvacion y estructuras
organizativas, sino también y
principalmente creando en su cuerpo
sobre la Cruz el hombre nuevo, el
nuevo pueblo de Dios heredero de las
promesas[29]. Este ultimo aspecto se
hace mas evidente en la primera
carta de San Pedro, siempre con la
imagen de la construccion:
Acercandonos a él [Cristo], piedra
viva, desechada por los hombres, pero
escogiday preciosa delante de Dios,
también vosotros como piedras vivas
sois edificados como edificio espiritual
en orden a un sacerdocio santo, para
ofrecer sacrificios espirituales,
agradables a Dios por medio de
Jesucristo. (...) Pero vosotros sois
linaje escogido, sacerdocio real,
nacion santa, pueblo adquirido en
propiedad[30]. San Pedro aplica a los
bautizados los mas altos titulos de
nobleza del pueblo de la Antigua
Alianza: ahora constituyen el nuevo
pueblo mesianico, edificado por



Cristo como templo y sacerdocio
santo, pueblo que Dios ha adquirido
para si. Como leemos en Hech 20, 28,
ha sido una adquisicion con su
sangre, o sea por medio del sacrificio
redentor de la Cruz[31].

La Iglesia es de Cristo, porque la
adquirio con su sacrificio redentor y
la edificd en su cuerpo sobre la Cruz.
Por esto, cuando Cristo dice: "mi
Iglesia", en el adjetivo mia vibran la
fuerza y el drama del Golgota. Anadir
después sobre esta piedra edificaré mi
Iglesia significa asociar a Pedro de un
modo singular a la obra admirable
que habra de realizar sobre la Cruz.
En este sentido resulta especialmente
exacta y acertada la expresion
«Cristo en la tierra», con la que Santa
Catalina de Siena gustaba designar al
Papa[32].

Un texto clasico sobre el ministerio
petrino lo constituye el didlogo
transmitido por Jn 21, 15-17: Después



de haber comido, Jesus dijo a Simon
Pedro: Simon, hijo de Juan, ;me amas
mas que éstos? Le respondio: Si,
Sefior, tu sabes que te amo. Le dijo:
Apacienta mis corderos. De nuevo le
pregunto por segunda vez: Simon, hijo
de Juan, ;/me amas? Le respondio: Si,
Sefior, tu sabes que te amo. Le dijo:
Pastorea mis ovejas. Le pregunto por
tercera vez: Simon, hijo de Juan, ;me
amas? Pedro se entristecio, porque le
pregunto por tercera vez si le amaba,
y le respondio: Sefior, tu lo sabes todo.
Tu sabes que te amo. Le dijo Jesus:
Apacienta mis ovejas. Aqui Pedro no
representa ni a todos los discipulos
ni al grupo mas restringido de los
Apostoles, aunque a todos se nos pide
una respuesta de amor y todos los
Apostoles tendran después una parte
en la mision de pastorear a los fieles.
Este didlogo interesa a Pedro de un
modo completamente personal: se
evoca, aunque sin nombrarla, la
triple negacion en la casa del Sumo
Sacerdote, y lo que pide Jesus a Pedro



es una respuesta que corrija en
profundidad aquellas negaciones.

Ala respuesta de amor de Pedro el
Sefior corresponde confiandole sus
corderos, sus ovejas. Este lenguaje
era muy comprensible a la luz de lo
que habia dicho de si mismo como
buen pastor: Yo soy el buen pastor. El
buen pastor da la vida por sus
ovejas[33]. Al servirse de la imagen
del buen pastor, no hace otra cosa
que atribuirse a si mismo, como
cumplida, la profecia de Yahveh
pastor de su pueblo y, con €l, de su
siervo David[34]. Afiade ahora, sin
embargo, un elemento no explicitado
por la profecia de Ezequiel: la
entrega de su vida en favor de sus
ovejas. Y ademas, el rebafio inicial
serd completado con otras ovejas que
actualmente no pertenecen a él:
Tengo otras ovejas que no son de este
redil, a ésas es necesario que las
traiga, y oiran mi voz y formardn un
solo rebario con un solo pastor[35]. La



referencia a los gentiles es clara, pero
hay que notar que la ampliacion del
rebafio se enlaza con el sacrificio de
la propia vida por parte de Jesus,
como se indica tanto en el versiculo
precedente como en el siguiente[36].

Pues bien, como Jesus dijo a Pedro
que sobre él edificaria su Iglesia, y
esto sucedio en la Cruz, de un modo
similar ahora le confia sus ovejas, o
sea el rebafio reunido con su
sacrificio. Pedro ha dado un triple
respuesta de amor personal y
Jesucristo corresponde de un modo
igualmente personal: eso que le ha
costado incluso su vida sobre el
Golgota, justo eso confia ahora a
Pedro. Asi pues, ¢quién es Pedro para
los miembros del rebafio a él
confiado? De nuevo la expresion de
Santa Catalina «Cristo en la tierra»
nos parece la respuesta mas exacta.

Pedro esta presente en sus
sucesores



Pedro no es tan solo el primer
elemento de una cadena historica de
Obispos en la Sede Romana; él
coexiste con sus sucesores[37].
Cuando en el Concilio de Efeso del
431 el legado papal proclamo que el
Apostol Pedro «vive y juzga hasta
ahora y por siempre en sus
sucesores» y que el papa Celestino
«le sucede y ocupa su lugar (= es su
vicario = topotérétés)»[38], expresaba
con claridad sintética el sentido de la
fe de la Iglesia[39].

El Papa, Obispo de Roma,
independientemente del nombre y
de la persona, es siempre «Cristo en
la tierra», porque en él permanece el
ministerio petrino, ese ministerio
que con acentos tan personales
Jesucristo confio al Principe de los
Apostoles. Sobre €l el Sefior ha
edificado su Iglesia y este
fundamento no se sustituye nunca y
mucho menos se suprime. Lo
explicaba el papa San Ledn Magno,



hacia la mitad del siglo V, en uno de
sus célebres sermones: «Pedro,
perseverando en la solidez que ha
recibido, no abandona el timén de la
Iglesia que le ha sido confiado (...). El
ahora, con mayor plenitud y eficacia
realiza todo lo que le ha sido
encomendado y cumple totalmente
todos sus oficios y cuidados en Aquél
y con Aquél que lo ha glorificado. Si,
por tanto, algo hacemos y
decretamos rectamente, si algo
obtenemos de la misericordia de Dios
por las plegarias diarias, es obra y
mérito de aquél en cuya sede vive su
potestad y es grande su
autoridad»[40].

El fiel cristiano, por su pertenencia a
Cristo instaurada por medio del
bautismo, se encuentra en una
relacion especial con Pedro; con
Pedro aqui abajo, en la visibilidad
propia de la Iglesia peregrina,
porque el ser «Cristo en la tierra», en
el modo caracteristico y propio que



corresponde al Principe de los
Apostoles, nunca se pierde, a pesar
de su martirio y, por tanto, su
desaparicion fisica. Sucede asi
porque en los Romanos Pontifices
permanece el ministerio petrino:
ellos siguen siendo Pedro y, por
tanto, «Cristo en la tierra».

Pedro en la vida diaria del
cristiano

Las consideraciones precedentes nos
han ayudado a comprender mejor
por qué Pedro —decir el Papa y decir
Pedro es en la practica lo mismo—
ocupa un lugar tan alto en la
jerarquia del amor. Un lugar tan
cercano a Cristo, precedido tan solo
por el de Nuestra Sefiora, encuentra
su razon de ser en la peculiar
relacion vicaria de Pedro respecto a
Cristo. Ahora bien, asi como el ser
Cristo, que constituye la esencia de la
vida cristiana, encuentra multiples
expresiones en la cotidianidad de



nuestra existencia, andlogamente
nuestra relacion con el «Cristo en la
tierra» pide que se traduzca en
hechos concretos igualmente
cotidianos.

Mas que cualquier argumentacion,
aun bien razonada, sera quiza util
recurrir al ejemplo de vida vivida
por el Venerable Siervo de Dios
Josemaria Escriva. Siendo un
sacerdote todavia joven, habia
adquirido el habito de rezar todos los
dias el rosario por la persona y las
intenciones del Romano Pontifice.
Imaginaba encontrarse junto a él
cuando el Papa celebraba la Santa
Misa, y al terminar decia una
comunion espiritual con el deseo de
recibir el Santisimo sacramento de
sus manos[41]. Esta prueba tangible
de fe nos hace comprender que su
lema «Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam!— todos, bien unidos al
Papa, vayamos a Jesus, por
Maria»[42], no era una mera frase



bien conseguida, sino que expresaba
un anhelo real de su corazon.

La union con Cristo, buscada con
empefio en la propia existencia, no
puede, no debe quedar al margen del
«Cristo en la tierra». Por tantas
razones, su relacion con Jesus, como
sucesor de Pedro, es de tal modo
singular que ningun otro la puede
compartir; pero es también verdad
que cada generacion de cristianos
esta llamada a reproducir la actitud
orante de la primera comunidad de
Jerusalén: la Iglesia rogaba
incesantemente por él a Dios[43]. La
suplica puede subir incesantemente
a Dios porque mas alla de los
momentos de oracion —ya sea
comunitaria, como en la liturgia de la
Misa, ya sea individual—, todas las
actividades humanas, si se ejercen
con rectitud y se ofrecen a Dios, se
unen al himno ininterrumpido de
alabanza y accion de gracias, de



expiacion y de suplica que desde el
Golgota se alza al Padre celestial[44].

El edificio de la Iglesia, construido
sobre Pedro, puede llegar a ser tan
gravoso como para superar cualquier
fuerza humana, pero al mismo
tiempo la oracion ininterrumpida de
toda la Iglesia posee una fuerza
capaz de alzar cualquier carga,
aunque sea muy pesada. Si ademas
la oracion se encarna y, por decirlo
asi, se materializa en el sacrificio,
entonces se enriquece todavia mas
por la potencia de la Cruz. Es ésta la
conviccion que expresan las palabras
de Juan Pablo II, en su meditacion
sobre el sufrimiento: «La Iglesia ve
en todos los hermanos y hermanas
de Cristo que sufren casi un sujeto
multiple de su fuerza sobrenatural.
Con qué frecuencia precisamente a
ellos recurren los pastores de la
Iglesia, y precisamente junto a ellos
buscan ayuda y apoyo!»[45]. En esta
alusion a los pastores, discretamente



velada por el uso del plural, se
trasluce la confianza del Papa,
confirmada por la experiencia
personal, del sostén que le ofrece la
fidelidad en el dolor de
innumerables cristianos, anonimos
para los hombres, pero cuyas
oraciones, bien conocidas para Dios,
suben a El como incienso de
suavisimo olor[46].

La union efectiva y efectiva con el
Papa hace de este modo que la
oracion esté acompafiada por la
obediencia. «Pensad, queridos
hermanos y hermanas, hijas e hijos
mios, que esta tremenda herencia,
que Jesus ha dejado al Papa, de
pastorear a todo el rebafio, también
aquel disperso y que no lo reconoce
como Pastor, puede ser aligerada,
sostenida e incluso condividida por
la obediencia y la docilidad de
nosotros que tenemos el honor, el
orgullo y la fortuna de llamarnos
catodlicos»[47].



Acoger sinceramente las ensefianzas
y las disposiciones del sucesor de
Pedro es expresion plena y
verdadera del deseo de unién con
Cristo, de aceptacion de su palabra.
Esto incidira ciertamente en la
conducta personal y se convertira, a
través del ejemplo y la palabra
clarificadora, en apostolado
eficacisimo, contribuyendo
eficazmente a la unidad de la Iglesia,
puesto que hace mas fuerte la
comunion de los fieles con la Cabeza
visible de la Iglesia. En el caso de que
sea necesario rectificar criterios de
accion y opiniones, incluso
radicadas, tal fidelidad, que no
raramente se encontrara en
contraste con modas de pensamiento
y valores generalizados, sera la
demostracion real de que se esta
apoyando sobre el fundamento de
roca de la Iglesia; y las puertas del
infierno no prevaleceran contra
ella[48].



Antonio Miralles

Pontificia Universidad de la Santa
Cruz

[1] JOSEMARIA ESCRIVA DE
BALAGUER, Forja, n. 135.

[2] Cfr. Ef5, 1-2.

[31Rm 5, 5.

[4] Const. dogm. Lumen gentium, 27a.
[5] Decr. Presbyterorum Ordinis, 2c.
[6] Const. dogm. Lumen gentium, 21a.
[7] Hech 2, 37-38.

[8] Cfr. C. SPICQ, Teologia Moral del
Nuevo Testamento, I, Ed. Universidad
de Navarra, Pamplona 1970, p. 61.

[9] Véase la admonicion de Ananias a
Saulo: Levantate y recibe el bautismo
y lava tus pecados, invocando su
nombre (Hech 22, 16).



[10] Pues fuimos sepultados
juntamente con él por medio del
bautismo en orden a la muerte, para
que, ast como Cristo fue resucitado de
entre los muertos para la gloria del
Padre, asi también nosotros
caminemos en una vida nueva. Pues si
hemos sido injertados en él, con la
semejanza de su muerte, también lo
seremos con la de su resurreccion (Rm
6, 4-5). Sepultados con él por medio
del bautismo, también fuisteis
resucitados con él mediante la fe en el
poder de Dios, que lo resucito de entre
los muertos (Col 2, 12).

[11] Viviremos con él (Rm 6, 8); vivos
para Dios en Cristo Jesus (Rm 6, 11).

[12] Gal 3, 27.

[13] Revestidos de fuerza (Is 51, 9). El
Serior reina, se cubre de esplendor; el
Serior se reviste, se cifie de fuerza (Sal
92, 1). Sea cubierto de vergiienza e
ignominia quien me insulta (Sal 34,



26). Me habia revestido de justicia
como de un vestido (Job 29, 14).

[14] Cfr. F. MESSNER, La lettera ai
Galati ("Commentario teologico del
Nuovo Testamento", IX), Paideia,
Brescia 1987, pp. 408-409.

[15] Cfr. Gal 3, 26-29.

[16] Porque ast como el cuerpo es uno
y tiene muchos miembros, y todos los
miembros del cuerpo, aun siendo
muchos, son un solo cuerpo, ast
también Cristo. Porque todos nosotros
fuimos bautizados en un mismo
Espiritu para formar un solo cuerpo.
Y todos hemos bebido de un solo
Espiritu (1 Cor 12, 12-13).

[17] Cfr. H. SCHLIER, La lettera agli
Efesini ("Commentario teologico del
Nuovo Testamento", X/2), Paideia,
Brescia 19732, pp. 132-134.



[18] Vosotros sois cuerpo de Cristo, y
cada uno un miembro de él (1 Cor 12,
27).

[19] Cfr. Ef1, 22-23; 4, 15-16; 5, 23; Col
1, 18; 2, 19.

[20] El es, en efecto, nuestra paz; el
que hizo de los dos pueblos uno solo
(...); de ese modo creo en si mismo de
los dos un hombre nuevo,
estableciendo la paz, y reconciliando a
ambos con Dios en un solo cuerpo, por
medio de la cruz, dando muerte en si
mismo a la enemistad (Ef 2, 14-16).

[21] Cfr. SCHLIER, o.c., pp. 207-209.

[22] Por lo tanto, ya no sois extrafiosy
advenedizos sino conciudadanos de
los santos y familiares de Dios,
edificados sobre el cimiento de los
Apostoles y los Profetas, siendo piedra
angular el mismo Cristo Jesus, sobre
quien toda la edificacion se alza bien
trabada para ser templo santo en el
Serior, en quien también vosotros sois



juntamente edificados, para ser
morada de Dios por el Espiritu(Ef 2,
19-22).

[23] Mt 16, 18.

[24] Cfr. J.M. CASCIARO RAMIREZ,
Qumran y el Nuevo Testamento
(Aspectos eclesiologicos y
soteriologicos), EUNSA, Pamplona
1982, pp. 64-66, 70-73, 135-139.

[25] Sobre esta piedra (pétra)
edificaré mi Iglesia. Pétra es el
fundamento natural sobre el que se
apoya el artificial (themélion); la
distincion entre estos dos
fundamentos aparece clara en la
parabola del hombre sabio que
construyo su casa sobre la roca: es
semejante a un hombre que, al
edificar una casa, cavo muy hondo y
puso los cimientos (themélion) sobre
la roca (epi tén pétran) (Lc 6, 48).

[26] La interpretacion de este pasaje
como promesa hecha a Pedro del



primado de jurisdiccion sobre toda la
Iglesia ha sido solemnemente
definida por el Concilio Vaticano II,
Const. dogm. Pastor ALternus, 18-
VII-1870, cap. 1 (DS 3053-3054).

[27] Cfr. Sal 30, 4; 2 Sam 23, 3;Is 17,
10.

[28] Tractatus IV in Natale eiusdem, 2:
CCL 138, p. 19.

[29] Es lo que hemos visto arriba
siguiendo los textos de Ef 2, 16, 19-22.

[30] 1 Pe 2, 4-5.9.

[31] Cuidad de vosotros y de toda la
grey, en la que el Espiritu Santo os
puso como obispos para apacentar la
Iglesia de Dios, que El adquirié con su
sangre (Hech 20, 28).

[32] «Vosotros sabéis bien que Cristo
dejo a su vicario, y esto lo hizo para
remedio de nuestras almas; porque
no podemos tener salud, mas que en



el cuerpo mistico de la Santa Iglesia,
cuya cabeza es Cristo, y nosotros
somos los miembros. Y el que no sea
obediente a Cristo en la tierra, el cual
hace las veces de Cristo en el cielo, no
participa del fruto de Hijo de

Dios» (SANTA CATALINA DE SIENA,
Le lettere, 111, a cuidado de P.
Misciatelli, COE Giunti — G. Barbera,
Firenze 1970, pp. 207-208)

[33] jn 10, 11.

[34] Porque ast dice el Sefior Yahveh:
Aqui estoy yo; yo mismo cuidaré de mi
rebafio y velaré por él (...). Buscaré la
oveja perdida, tomaré a la
descarriada, curaré a la herida,
confortaré a la enferma; pero a la que
estd gorda y robusta la exterminaré:
las pastorearé con justicia. (...). Yo
suscitaré para ponérselo al frente un
solo pastor que las apacentara, mi
siervo David: él las apacentaray serd
su pastor. Yo, Yahveh, he hablado (Ez
34,11.16.23-24).



[35] Jn 10, 16.

[36] Doy mi vida por las ovejas (v. 15).
Por eso me ama el Padre, porque doy
mi vida para tomarla de nuevo (v. 17).

[37] Cfr. M. GUERRA, Los nombres del
Papa. Estudio filologico-teologico de
varios nombres del Papa en los
primeros siglos del cristianismo,
("Teologia del sacerdocio”, 15),
Aldecoa, Burgos 1982, pp. 484-488.

[38] Acta Conciliorum
(Eecumenicorum, t. I: Concilium
Universale Ephesenum, vol. I: Acta
Greeca, pars III: Collectio Vaticana,
ed. E. SCHWARTZ, Walter de Gruyter,
Berolini-Lipsiae 1927, p. 60, lineas
32-34.

[39] Una parte de estas palabras del
legado papal, el presbitero Felipe, ha
sido retomada por el Concilio
Vaticano I, Const. dogm. Pastor
ceternus de Ecclesia Christi, cap. 2: DS
3056.



[40] Tractatus III in Natale eiusdem,
3: CCL 138, pp. 12-13.

[41] «Durante afios, por la calle, he
rezado una parte del Rosario por la
Augusta Persona y por las
intenciones del Romano Pontifice.
Me ponia con la imaginacion junto al
Santo Padre, cuando el Papa
celebraba la Misa; yo no sabia, ni sé,
como es la capilla del Papa, v, al
terminar mi rosario, hacia una
comunion espiritual, deseando
recibir de sus manos a Jesus
sacramentado» (Carta, 9-1-1932, n.
20: citado por ANA SASTRE, Tiempo
de caminar. Semblanza de Monsenor
Josemaria Escriva de Balaguer, Rialp,
Madrid 1989, pp. 331-332).

[42] JOSEMARIA ESCRIVA, Forja, 1.
647.

[43] Hech 12, 5.

[44] «Pues todas sus obras, precesy
proyectos apostolicos, la vida



conyugal y familiar, el trabajo
cotidiano, el descanso del alma y de
cuerpo, si se realizan en el Espiritu,
incluso las molestias de la vida si se
sufren pacientemente, se convierten
en "hostias espirituales, aceptables a
Dios por Jesucristo” (1 Pe 2, 5), que en
la celebracion de la Eucaristia, con la
oblacion del cuerpo del Sefior,
ofrecen piadosisimamente al

Padre» (CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen gentium, 34b).

[45] JUAN PABLO II, Carta apost.
Salvifici doloris, 11-11-1984, n. 27.

[46] Cfr. Ap 8, 3-4.

[47] ALVARO DEL PORTILLO, Homilia
del 27 de junio de 1988: "Romana" 6
(1988/1) 108.

[48] Mt 16, 18.

Antonio Miralles




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/el-papa-en-la-
vida-del-cristiano/ (02/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-en-la-vida-del-cristiano/
https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-en-la-vida-del-cristiano/
https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-en-la-vida-del-cristiano/

	El Papa en la vida del cristiano

