opusdei.org

El Opus Dei y el
Concilio

“Huellas en la nieve”, biografia
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

16/01/2012

Un Concilio Ecuménico es la reunion
convocada por el Papa, Pastor
supremo de la Iglesia catolica (45), de
quienes, segun el «Codex iuris
canonici», ejercen en todo el mundo
el gobierno jerarquico de la Iglesia:
los Cardenales, los Patriarcas con
sede de gobierno y residencia, los
Primados, Arzobispos y Obispos; los



abades y prelados nullius, los
Superiores generales de las érdenes
clericales exentas; y, por invitacion
especial, también los Obispos
titulares y los Superiores generales
de otras ordenes y congregaciones. A
todas estas personas corresponde la
denominacion de «padres
conciliares». Los peritos, los
expertos, los tedlogos, los
representantes y observadores de
otras confesiones cristianas e incluso
no cristianas, a los que se invita,
acuden con un padre conciliar o han
sido nombrados por el Papa o por la
Curia para alguna tarea
preparatoria: participan en el
Concilio, pero no son Padres
conciliares; pueden tener gran
influencia, pero no deciden ni tienen
responsabilidad por las decisiones
tomadas, excepto, en todo caso, una
responsabilidad moral ante Dios, que
ve y enjuicia su influencia sobre
aquellos que han tomado las
decisiones. El Concilio se llama



«ecumeénico» no porque participen
representantes de todas las
comunidades cristianas, sino porque
participan todos los que tienen
derecho por su ministerio jerarquico
en la Iglesia catodlica.

Me he detenido en esta explicacion
porque suele reinar cierta confusion
en este punto. Por su naturaleza, un
Concilio ecuménico ejerce el poder
supremo de gobierno y de magisterio
en la Iglesia, pero s6lo en
colaboracion y en unidn con el Papa,
nunca en solitario: sin contar con el
Papa o pretendiendo dominarle. El
Papa, sin embargo, puede ejercer
personalmente el magisterio y el
gobierno supremo de la Iglesia.

Es importante valorar estas
realidades, que conciernen a una
cuestion debatida durante siglos en
la historia de la Iglesia, con
prevalencia alternante entre las
tendencias «papal» y «conciliar». Los



Concilios de Basilea-Ferrara-
Florencia (1431-1442) Yy,
definitivamente, el de Trento
(1545-1563) tomaron la decision que
hemos comentado. El Concilio
Vaticano I la completo con el dogma
de la infabilidad papal; el Concilio
Vaticano II confirmo este dogma,
destacando, ademas, el principio de
colegialidad, o sea, el principio del
amor fraterno como base para la
relacion entre el Obispo de Roma -el
Papa- y todos los demas Obispos.

Los tres Concilios ecuménicos de la
Edad Moderna -el Tridentino, el
Vaticano I y el Vaticano II- sefialan
tres crisis profundas de la Iglesia,
verdaderos «maremotos» en los que
parecia que la barca de Pedro se
apartaba de su curso y estaba a
punto de irse a pique. Como la Iglesia
existe en el mundo y los cristianos
también son hijos de su época, y
estan sometidos a condicionamientos
sociales y personales, las crisis



siempre tienen un caracter espiritual
y mundano a la vez. Los Concilios,
convocados en diversos estadios de
la crisis (por decirlo en términos
generales), tratan de dar a la Iglesia
una nueva consistencia interna,
tomando las medidas que parecen
necesarias ante la nueva situacion,
con objeto de poder cumplir en ella
el encargo santificador de Cristo en
el mundo. El Concilio de Trento, por
ejemplo, ante una escision en la fe
que ya era una realidad (y una
catastrofe, me atrevo a decir, cuyas
terribles consecuencias ya casi no
somos capaces de percibir),
respondio con un inventario
detallado de la fe catdlica, definiendo
lo que es de fe y lo que no lo es. En
cuanto al Vaticano 1, tendria una
vision superficial del mismo quien
(como sucede a menudo) sélo viera
en €] el Concilio del dogma de la
infalibilidad pontificia. Fue, mas
bien, la primera parte de la respuesta
-una respuesta muy tardia- de la



Iglesia al modernismo; y como esta
palabra ha sido desgastada por el uso
y vaciada de contenido por la
demagogia, prefiero decir que el
Concilio fue el comienzo del intento
de adaptarse a la nueva situacion de
la humanidad, una situacion surgida
de la Ilustracion y de las
revoluciones democraticas de los
siglos XVIII y XIX. El dogma de la
infalibilidad (que afirma que el Papa,
cuando formula un dogma de fe y lo
proclama solemnemente como
sucesor de Pedro -es decir, ejerciendo
su ministerio «ex cathedra», como
Pastor Supremo-, no puede
equivocarse) es s6lo una parte de la
respuesta global a ese «mundo
moderno». En efecto: en su epistola
apostolica «Aeterni Patris» (46), del
29 de junio de 1868, el Papa Pio IX
hablaba claramente de los motivos y
fines que le habian llevado a
convocar el Concilio: salir al paso de
los errores ya denunciados en el
«Syllabus errorum» (47) del 8 de



diciembre de 1864. Esos errores son
consecuencia directa de la época de
la Ilustracion y de las Revoluciones.
Son errores que se escuchan todavia
y que constituyen un continuo
desafio para la Iglesia. El «Syllabus»,
en ochenta puntos, enumeraba cada
uno de esos errores, Cuyo
denominador comun era el
subjetivismo y el relativismo, dos
actitudes que en los ciento veinte
afios que han transcurrido desde
entonces han ido conquistando el
pensamiento moderno y que, poco a
poco, se ha ido infiltrando en las
cabezas de muchos cristianos de
todas las confesiones (también,
finalmente, de los catdlicos); un éxito
mental, en definitiva.

Fsta era la situacién que tenia que
afrontar el Concilio Vaticano II.
Mejor dicho: en esta situacion se
reunian los pastores de la Iglesia, con
el Papa, para deliberar y para decidir
como se podia seguir proclamando la



verdad integra de la fe (el encargo de
Cristo) en un mundo de orientacion
relativista y subjetivista. Un mundo
que niega la existencia, o por lo
menos la cognoscibilidad, de la
verdad, que proclama un
panrelativismo historicista en todos
los sectores y en cualquier actividad
del hombre y que, finalmente,
rechaza cualquier dependencia o
sumision del sujeto a una norma
absoluta, que, para el cristiano, es el
designio salvifico de Dios que se
realiza en la Iglesia. El Concilio tenia
que decidir las medidas que se
habian de tomar para que la barca
de Pedro estuviera en condiciones de
navegar por los mares procelosos de
estos tiempos. Ahora bien, los Padres
conciliares no eran «criaturas de
laboratorio»: no llevaban mascaras
como los cirujanos; que respiraban
con toda normalidad: y el que
respira, aspira también los gérmenes
patogenos. El aula conciliar no era
una sala de operaciones esterilizada.



Los Padres conciliares debian buscar
y encontrar remedios a
enfermedades contra las que ellos,
como individuos, de ningun modo
estaban inmunizados. Esto significa
que la segunda parte de la respuesta
a ese «mundo moderno» (que sigue
acogiendo los mismos errores
fundamentales de siempre, porque
son defectos de nacimiento), la
tenian que dar personas mucho mas
propensas a contagiarse con las
enfermedades que debian combatir
que sus predecesores en los afnos
sesenta y setenta del siglo XIX.

También fue nuevo (y muy diferente
al Concilio anterior) el estilo
conciliar. Se celebro -por decirlo asi-
«de cara al publico», y estuvo
rodeado de una publicidad directa o
indirecta, pero constante. Las
multitudes de expertos y «peritos»
invitados no sélo facilitaban
informaciones a «sus» padres
conciliares, sino que, con su peso de



especialistas y su autoridad como
cientificos, a veces abrumaban a
algunos Obispos de gran sencillez
intelectual, pero de genuina piedad.
No siempre tuvieron en cuenta todos
estos peritos este punto: la autoridad
y la capacidad de decision de los
Padres conciliares no se basaban en
los conocimientos de los especialistas
en ciencias humanas, sino que
estaban ancladas exclusivamente en
el ministerio apostolico, en la
sucesion apostolica y en el orden
episcopal. No se comprende el
Concilio Vaticano II si no se tiene en
cuenta ese magno «embalaje» y la
influencia de diverso signo de esos
especialistas (con diversos grados de
piedad e inteligencia) y de la
multitud de periodistasy
«elaboradores» de noticias que
rodearon las aulas conciliares.

Es innegable que la inspiracion del
Espiritu Santo no le falté al Concilio.
Pero esto no quiere decir que cada



uno de los Padres conciliares fuera,
en cada momento de las cuatro
sesiones, receptaculo y portavoz del
Espiritu Santo, ni tampoco que todos
los documentos estén inspirados por
igual y de tal manera por el Espiritu
Santo que no necesiten una
interpretacion. Una de las novedades
del Concilio es que fue
eminentemente pastoral; 1o cual
quiere decir que la mayor parte de
los documentos emanados de él no
definian verdades de fe, no eran
«dogmaticos». Esta novedad
encerraba graves peligros y también
grandes posibilidades. Los Padres
conciliares, al asumir ese riesgo,
hicieron gala de una confianza
genuinamente cristiana en la
providencia divina y en la
inspiracion posconciliar del Espiritu
Santo en las almas de los fieles. Pero
determinados enemigos de la fe
aprovecharon el nuevo estilo de los
textos conciliares para su propdsito
manipulador. Se habian sustituido



las antiguas formulas dogmaticas
rigidas y precisas, al estilo romano,
redactadas como si fuesen articulos
de fe, por extensas meditaciones
sobre la fe, llenas de belleza, y por
reflexiones sobre el catolicismo y la
vida cristiana. Este «nuevo estilo»
permitio a esos «destructores» de la
fe una mayor manipulacion del
verdadero sentido de los textos y la
llevaron a cabo, como es bien
conocido, con indudable éxito.

Tres afios después de finalizar el
Concilio Vaticano II, en 1968, el
entonces Arzobispo Karol Wojtyla
publicé un articulo que en castellano
lleva el titulo de «Introduccioén al
Vaticano II: Un intento de
clarificacion» (48).

Antes de la conclusién se afirma: «El
Concilio ve la Iglesia en el reflejo de
la Revelacion y, ademas, la pone en
su lugar, la reafirma en la
experiencia de la humanidad de



nuestros dias. Y gracias al Concilio
también la Iglesia misma se reconoce
bajo el punto de vista de la
humanidad en nuestros dias, de sus
necesidades y sus problemas. De este
modo, la Iglesia se abre plenamente,
al reconocer su naturaleza
sobrenatural y mistica. Este abrirse
0, mejor dicho, este "estar abierta",
que realiza la Iglesia es a la vez su
nueva forma de "estar cerrada’,
cerrada no en si misma, sino en el
contorno en el que -como escribe
Pablo VI- nos ha puesto la mano de
Dios» (49).

Hoy, quince afios mas tarde, no se
pueden leer estas frases sin cierta
congoja, y es posible que el Papa
Juan Pablo II las relea incluso con
dolor. Congoja y dolor no porque
haya muerto el optimismo cristiano
con respecto a los frutos del Concilio,
sino porque la accion del

«diabolos» (tercera fuerza motriz de
la historia junto a la providencia



divina y a la libertad humana),
facilitada por el «caracter abierto» de
un Concilio pastoral, ha sido mayor
de lo que pudo imaginarse en aquel
momento. Las frases del Obispo de
Cracovia que hemos citado dejan
claro cudl es el dilema: por una
parte, la riqueza de contenido de los
documentos conciliares hace que
sean un buen alimento para los
catdlicos que, llenos de buena
voluntad, ya son piadosos y fieles a la
Iglesia; pero, por otra, mal
interpretados, pueden servir de
punto de apoyo a quienes, fueray
dentro de la Iglesia, luchan por
alcanzar una Iglesia catolica
«distinta»...

Mientras que los Concilios Tridentino
y Vaticano 1, en épocas de profundas
conmociones espirituales, tras
hechos histdricos que se pueden
considerar como catastroficos,
pretendieron (y consiguieron) llegar
a una consolidacion interna en lo



dogmatico y en lo juridico,
proporcionando una solida muralla
defensiva formada por los sillares de
definiciones y normas, el Vaticano II
se ha apoyado en la persuacion, en el
«querer convencer», es decir, en el
«dialogo con el mundo» para «echar
raices e,i términos bajo los que cabe
imaginarse cosas muy diversas.
Aquellos concilios, para consolidar
los muros de la fortaleza, subrayaron
la importancia de las virtudes de la
obediencia en la fe y de la disciplina
eclesidstica; el Vaticano II -utilizando
la misma metafora- quiso abandonar
el recinto amurallado, dejar las zonas
fortificadas e ir a la plaza del
mercado para ofrecer la propia
mercancia en régimen de libre
competencia, confiando en que esa
«mercancia» tiene una calidad muy
superior a las demas que alli se
ofrecen. Actitud que requiere el
ejercicio personal de la libertad, asi
como el de otras «virtudes civicas»:



amabilidad, sentido comun,
disposicion al compromiso...

Ni que decir tiene que ir al
«mercado» y trabajar todo lo que se
pueda con los propios «talentos» es
importantisimo. Pero antes de
ponerse en camino conviene
asegurarse de que no se destruira la
fortaleza ni se debilitardn sus
defensas, sino que se cuidarany
mantendran en buen estado. El
mercader optimista tiene que
recordar de vez en cuando que el
Sefior del mercado (y de la fortaleza)
ha prohibido que se entierren los
propios talentos y ha mandado que
se ganen otros con ellos, pero por
medio del trabajo y de su empleo
prudente, no mediante la
devaluacion de la moneda.

El Fundador del Opus Dei poseia una
gran inteligencia, unida a una gran
capacidad de analisis y comprension
de la situacion del mundo, libre de



ese tipo de intelectualidad engreida
que no sabe aceptar ninguna
limitacion natural o institucional y
que, si pudiera, incluso corregiria (o
por lo menos asesoraria) a Dios
mismo. Reconocia la autoridad y
rechazaba esa moda (que también se
va extendiendo en la Iglesia) que
consiste en llevar ante el «tribunal»
de la opinion propia cualquier frase
de los pastores de la Iglesia,
cualquier documento papal,
promulgando después el «juicio»
emitido por dicho «tribunal». Cuando
el Papa Juan XXIII convoco el
Concilio, el Fundador vio en ello una
expresion clara de la Voluntad de
Dios. No se dedico a «cuestionarla» o
a hacer conjeturas sobre la
«oportunidad» o la «inoportunidad»
de la convocatoria. Luego, cuando un
documento conciliar -en ocasiones
tras largas y dificiles luchas,
deliberaciones y controversias
finalmente era aprobado por la
mayoria cualificada de los Padres y



promulgado por el Papa, lo aceptaba
sin mads discusiones como un
instrumento con el que se podrian
conseguir cosas buenas para la
Iglesia y para los hombres, aun
cuando tuviera, quizd, lagunas o
imprecisiones o no concordara
plenamente con alguna de sus
opiniones personales. Esta fue su
actitud ante todas las ensefianzas del
Concilio.No cabe duda de que
Monsefior Escriva era consciente del
riesgo que la Iglesia corria al abrirse
al mundo de nuestros dias, sobre
todo si se interpretaba mal esa
«apertura» y se debilitaban las
defensas. Sufrié mucho con las
pruebas y aflicciones que muy
pronto habria de pasar la Iglesia,
porque, efectivamente, sucedio lo
que temia. Ahora bien, todo esto no
le hizo vacilar en su profunda
conviccion de que, al final de ese
tiempo de prueba, surgiria una
Iglesia rejuvenecida en un nuevo,
ardiente y eficaz amor a



Cristo.Monsefior Escriva de Balaguer
no colaboro directamente en el
Concilio. No ocupd cargo alguno en el
inmenso aparato preparatorio,
auxiliar o adjunto. En realidad, a
Juan XXIII le hubiese gustado
nombrar Consultores del Concilio
tanto al Presidente General como al
Secretario General del Opus Dei, pero
esto hubiera supuesto una
sobrecarga enorme de trabajo y una
dedicacion de tiempo por parte del
Fundador, a quien ya se le exigia un
esfuerzo que superaba casi lo
humano. Por eso el Papa nombro tan
sOlo al Secretario General, Alvaro del
Portillo, perito conciliar, puesto que,
ademas, tres padres conciliares
pertenecian a la Obra- (50).

Don Alvaro del Portillo participo
desde el primer momento en la
preparacion del Concilio,
especialmente en lo referente al
tema «los laicos en la Iglesia»; mas
tarde fue nombrado Secretario de la



Comision conciliar De disciplina cleri
et populi christiani y perito de
algunas otras comisiones. De esta
manera, el Opus Dei particip6 activa
e intensamente en el Vaticano II. Por
supuesto que Escriva y Del Portillo
hablaron, con la unién que les
caracterizaba, de todos los
problemas que se planteaban; no
hubo un solo dia, a lo largo de los
cuatro afios conciliares, en los que no
se diera una «conversacion a puerta
cerrada» entre estos dos hombres, a
los que casi podriamos llamar
«alma» y «cuerpo» del Opus Dei. Pero
el Fundador permanecia informado
directamente sobre la marcha del
Concilio no sdlo a través de don
Alvaro; durante las cuatro sesiones
fueron «legion» los Obispos y peritos,
tedlogos y canonistas que visitaron a
Monsefior Escriva de Balaguer. No
conocemos detalles sobre las
conversaciones mantenidas por el
Fundador con su Secretario General
y con sus visitantes, sobre todo en lo



referente a la marcha del Concilio, la
elaboracion de los documentos
conciliares, las controversias y las
crisis. Es natural que durante algun
tiempo se guarde absoluta discrecion
sobre estos extremos. Algunas cosas,
sin embargo, permiten hacerse una
idea de la actitud fundamental de
Monsefior Escriva de Balaguer con
respecto a los principales problemas
conciliares. A un Obispo que
abundaba en las ideas, en boga
entonces, sobre la emancipacion de
los laicos, comentando que a los
laicos corresponde reformar en
sentido cristiano las estructuras
temporales, le replico: «jSi tienen
alma contemplativa, Excelencia!
Porque si no, no transformaran nada;
mas bien seran ellos los
transformados: y en vez de
cristianizar el mundo, se
mundanizaran los cristianos». Y en
otra ocasion comento: «Si, pero
primero han de estar ellos bien
ordenados por dentro: siendo



hombres y mujeres de profunda vida
interior, almas de oracion y de
sacrificio. Si no, en vez de ordenar
esas realidades familiares y sociales,
llevaran ahi su propio desorden
personal» (51). Hoy comprobamos,
dolorosamente, como la crisis que
sufre la Iglesia tiene su raiz en gran
medida en que ese «proceso de
maduracién» no ha ido unido, o
mejor, no se ha fundado, en una
auténtica renovacion de la piedad
cristiana. Esa ausencia ha provocado
un debilitamiento de la vida
espiritual (por dentro y hacia fuera)
y un rechazo de la Iglesia jerarquica,
que es la unica que custodia el
misterium fidei. Y no faltan los casos
en lo que se ha llegado a denominar
«madurez», sorprendentemente, a
esa crisis espiritual y a esa rebeldia
eclesiastica.

La historia del Concilio a la que
tenemos acceso, aunque sea todavia
de modo incompleto, nos rebela la



existencia de los que querian
replantear la contraposicion
multisecular entre los Concilios y el
Papa con respecto a su posicion en la
Iglesia y a sus derechos y
competencias. El pontificado de
Pablo VI estuvo caracterizado por
una lucha para fortalecer la
autoridad papal -constantemente
atacada-, lucha que tuvo un éxito
solo relativo (52). Pues bien,
Monsefior Escriva nunca se canso de
defender esa autoridad. Desde Pio
XII, los Papas saben que, en
cualquier situacion, pueden contar
con el Opus Dej, incondicionalmente.
En una carta del 14 de febrero de
1964, el Fundador amonestaba a
aquellos hijos suyos tedlogos o
canonistas: «Que defiendan -de todo
posible ataque- la autoridad del
Romano Pontifice, que no puede
estar condicionada mas que por
Dios». Y veinte meses mads tarde
escribia: «Estad muy cerca del
Romano Pontifice...: seguid al dia sus



enseflanzas, meditadlas en vuestra
oracion, defendedlas con vuestra
palabra y con vuestra pluma» (53).
No eran recomendaciones abstractas.
Estas palabras hay que verlas, mas
bien, ante un trasfondo que se iba
ensombreciendo por momentos, a
medida que se iba agudizando la
grave crisis eclesial, una crisis de
fidelidad a la fe por parte de muchos
catdlicos (también de sacerdotes y
tedlogos), una crisis de las
tradiciones y una crisis también de la
disciplina y de la autoridad
jerarquica en general.

En la «vida cotidiana» de la Obra, el
Fundador se ocupd de que se
pusieran en practica -rigurosamente-
las decisiones normativas del
Concilio, lo que excluia también
cualquier tipo de capricho y de
arbitrariedad en cuestiones de
doctrina o de liturgia. En este punto
no esta de mas recordar que los
excesos en la «configuracion» de las



«celebraciones eucaristicas», la
dejadez en la practica de la
confesion, la aceptacion de una
moral sexual libertina y muchas
cosas mas son aspectos que de
ningun modo estan respaldados por
el Concilio, sino que contradicen
frontalmente sus intenciones.

Tampoco encuentra confirmacion en
las declaraciones del Concilio una
«nueva teologia» que concibe todas-
las decisiones dogmaticas del pasado
como productos del «espiritu de la
épocar, es decir, como declaraciones
condicionadas historicamente que,
por lo tanto, deben ser
reinterpretadas una y otra vez, de
acuerdo con la conciencia y los
conocimientos «progresivos» de cada
generacion de cristianos. Ahora bien,
afirmar, por ejemplo, que la
concepcion virginal de Jesucristo o su
Resurreccion no tienen caracter real
(real también desde el punto de vista
fisico), sino que son «ideas miticas» o



concepciones «magicas» de una
conciencia prerracional o
precientifica, no es un tipo de
«investigacion» teoldgica iniciada
por el Concilio, sino una herejia que
ni siquiera es original.

Tampoco se puede defender la tesis
de que la filosofia tomista esté
«superada». Es cierto que sus
conceptos centrales, como natura,
essentia, materia, forma, persona,
substantia, etc., precisan de un
comentario también a la luz de los
conocimientos de las ciencias
naturales, pero esto no altera en
nada la validez de su Metafisica. En
una conversacion que mantuvimos, y
respondiendo a una pregunta que le
hice, don Alvaro del Portillo comento
que Santo Tomas, en nuestros dias,
hubiera escrito de otra manera, pero
con el mismo contenido; lo cual es
tanto como decir que Santo Tomas
descubrio y formuld verdades
imperecederas. El Concilio Vaticano



IT es el unico Concilio en la historia
de la Iglesia que expresamente
recomienda a los tedlogos y
sacerdotes la doctrina de Santo
Tomas de Aquino. Se situa con ello en
una tradicion de continuidad de mas
de seis siglos, pues desde la
canonizacion del Aquinate por el
Papa Juan XXII en 1323, la Iglesia ha
recomendado siempre al «Doctor
Angélico» como guia insustituible en
la interpretacion auténtica de
verdades de fe. Con especial
intensidad lo hizo el Papa Pio X en el
Motu proprio «Doctoris Angelici», al
que Monsefior Escriva de Balaguer se
referia en su ultima gran carta del 14
de febrero de 1974: «Se deben
conservar -dice en ella, citando
palabras de ese documento- santa e
inviolablemente los principios
filosoficos establecidos por Santo
Tomas, a partir de los cuales se
aprende la ciencia de las cosas
creadas de manera congruente con la
Fe, se refutan los errores de



cualquier época, se puede distinguir
con certeza lo que solo a Dios
pertenece y no se puede atribuir a
nadie mas, se ilustra con toda
claridad la diversidad y la analogia
existente entre Dios y sus obras... ». Y
en otro lugar de esa misma carta
reproduce estos otros parrafos del
Motu proprio de San Pio X: «Los
puntos mas importantes de la
filosofia de Santo Tomads no deben
ser considerados como algo opinable,
que se pueda discutir, sino que son
como los fundamentos en los que se
asienta toda la ciencia de lo natural y
lo divino. Si se rechazan estos
fundamentos o se los pervierte, se
seguira necesariamente que quienes
estudian las ciencias sagradas ni
siquiera podran captar el significado
de las palabras, con las que el
Magisterio de la Iglesia expone los
dogmas revelados por Dios. Por eso
quisimos advertir a quienes se
dedican a enseriar la filosofia y la
sagrada teologia, que si se apartan de



las huellas de Santo Tomas,
principalmente en cuestiones de
metafisica, sera con gran
detrimento».

Todas estas afirmaciones, recordadas
insistentemente por el Fundador del
Opus Dej, se situan en la linea del
Concilio; 1o mismo que el ruego que
hacia a los miembros de la Obra al
escribir: «Pido ahora a mis hijasy a
mis hijos, precisamente en este afio
en el que se conmemora el VII
centenario de la muerte del Doctor
Angélico, que sigan delicadamente
esas indicaciones de la Iglesia en el
estudio y en la ensefianza de la
doctrina filosofica y teologica».

Mons. Escriva de Balaguer sufria -si
se me permite utilizar esta
expresion- por las oscuras sombras
que se cernian sobre el rostro de la
«esposa de Jesucristo», de la Iglesia;
pero de ninguna manera veia la
época posconciliar como una noche



inextricable. Muy al contrario:
precisamente para el Opus Dei el
Concilio supuso un imponente
refrendo. Lo que, por la gracia de
Dios, habia redescubierto el joven y
desconocido sacerdote aragonés tres
decenios antes -la llamada universal
a la santidad-, el Concilio lo elevaba a
norma para el futuro. Las palabras
de Cristo a sus oyentes cobraban asi
nueva actualidad en la historia de la
Iglesia: «Pues no hay nada
encubierto que no se descubra, ni
nada escondido que no se dé a
conocer. Lo que os digo en la
oscuridad, decidlo a la luz del dia, y
lo que escuchais al oido, pregonadlo
desde las azoteas» (Mt 10,26-27).
Desde la atalaya del Concilio se
habian proclamado y confirmado lo
que eran como piedras angulares en
la predicacion y en la practica de
Monsefior Escriva y de sus hijos
desde 1928:



- La unidad de vida, que consiste en
que la vocacion universal de todos
los cristianos a la santidad debe estar
en armonia con su vida cotidiana y
se ha de realizar precisamente en
ella.

- El trabajo profesional como medio
de santificacion en medio del mundo
y base del apostolado de los laicos.

- La libertad, como consecuencia de
que los cristianos que buscan la
santidad en su trabajo son libres. Sin
olvidar que el recto ejercicio de esa
libertad debe llevarles a colaborar en
la santificacion de las cosas
temporales segun las leyes propias.
Su libertad termina alli donde
comienza el mandato de amor de
Cristo, que la Iglesia custodia e
interpreta auténticamente; en
apariencia, esa libertad desaparece
donde entra en conflicto con las leyes
del mundo.



- La Santa Misa, como centro y raiz
de toda la vida interior; toda la «vida
cotidiana» se ordena hacia ella y de
ella surge toda la fuerza para la vida
ordinaria del cristiano.El Fundador
del Opus Dei, después de muchos
aflos de incomprensiones, tuvo la
satisfaccion de que destacados
Padres conciliares, como los
Cardenales Frings (Colonia), Konig
(Viena), Lercaro (Bolonia) y otros, le
reconocieran como un verdadero
precursor del Vaticano II, sobre todo
respecto a aquellos puntos capitales
que, para el Concilio, marcaban el
camino a seguir en el futuro (54).

En todas las enciclicas y alocuciones
del Papa Juan Pablo II se entrevé,
como hilo conductor, la exhortacién,
e incluso la urgente suplica, a poner
en practica el «espiritu del Concilio».
La voluntad de renovar por medio de
este espiritu el cuerpo de la Iglesia es
el mas importante maovil de su
pontificado. Pero, a la vez, esto



significa que ese espiritu todavia no
ha «tomado cuerpo» o, por lo menos,
no lo ha hecho en modo suficiente.
La enciclica «Redemptor

hominis» (55), primera de su
pontificado -que también puede
considerarse como la «Carta magna»
del mismo-, vino a ser como la
respuesta del pontifice polaco -quien
como arzobispo de Cracovia colaboro
decisivamente en las tareas del
Concilio- a la pregunta de cual seria
realmente el espiritu del Vaticano II.

Dada la riqueza de su contenido, es
dificil entresacar frases claves de esa
enciclica. No obstante, quiero citar
algunas que considero especialmente
representativas: «EIl Concilio
Vaticano II, en diversos pasajes de
sus documentos -dice-, ha expresado
esta solicitud fundamental de la
Iglesia, a fin de que "la vida en el
mundo (sea) mas conforme a la
eminente dignidad del hombre" (56),
en todos sus aspectos, para hacerla



"cada vez mas humana" (57). Esta es
la solicitud del mismo Cristo, el buen
Pastor de todos los hombres. En
nombre de tal solicitud, como leemos
en la Constitucion pastoral del
Concilio -sigue diciendo el Papa-, "la
Iglesia, que por razon de su
ministerio y de su competencia de
ninguna manera se confunde con la
comunidad politica y no esta
vinculada a ningun sistema politico,
es al mismo tiempo el signo y la
salvaguardia del caracter
trascendente de la persona
humana"» (58).

Un poco mas adelante sigue diciendo
la «Redemptor hominis»: «Tal
solicitud afecta al hombre entero y
esta centrada sobre él de manera del
todo particular. El objeto de esta
premura es el hombre en su unica e
irrepetible realidad humana, en la
que permanece intacta la imagen y
semejanza con Dios mismo (cfr. Gen
1,27). El Concilio indica esto



precisamente cuando, hablando de
tal semejanza, recuerda que "el
hombre es en la tierra la unica
creatura que Dios ha querido por si
misma" (59). El hombre tal como ha
sido "querido" por Dios, tal como El
lo ha "elegido" eternamente, llamado,
destinado a la gracia y a la gloria, tal
es precisamente "cada" hombre, el
hombre "mas concreto", el "mas
real"; éste es el hombre, en toda la
plenitud del misterio, del que se ha
hecho participe en Jesucristo,
misterio del cual se hace participe
cada uno de los cuatro mil millones
de hombres vivientes sobre nuestro
planeta, desde el momento en que es
concebido en el seno de la

madre» (60).

Pero para que esta participacion en
el misterio de la Redencioén alcance a
cada uno de los cuatro mil (y, pronto,
de los cinco o seis mil) millones de
personas que pueblan la tierra, cada
cristiano -y la totalidad de los



cristianos, desperdigados por el
mundo como las semillas por el
campo- tiene que intentar realmente
que Cristo se haga vida en su vida, de
tal modo que el que lo conozca,
advierta en €l el buen olor de Cristo,
fruto de su lucha por la santidad. E1
Vaticano II ha planteado esta
exigencia con un énfasis
extraordinario. Y la ha planteado a la
totalidad del pueblo cristiano, a la
«masa» de los cristianos: porque
todos estan llamados a la santidad.
Esta llamada universal a la santidad
es la llamada fundamental del
Concilio, y constituye un
requerimiento constante en la
predicacion del Papa en los cinco
continentes.

Asi pues, se ve claramente que no es
casualidad que el Opus Dei haya
nacido en el primer tercio del siglo
xx. La Obra supone un nuevo
despertar en la Iglesia y de los
cristianos en el mundo; es un



impulso de renovacion cristiana,
cuya validez universal de cara al
futuro quedo claro gracias al Concilio
Vaticano II. Algunos han pretendido
ver una contraposicion entre un
supuesto espiritu «conservador» de
la Obra y el espiritu «progresista» del
Concilio. Aparte de que la Obra no
asume ningun espiritu conservador,
la Unica contraposicion que existe -a
veces un verdadero abismoes la que
se da entre la interpretacion y
aplicacion ortodoxa de los textos y
decisiones del Concilio (una
interpretacion que corresponde al
Magisterio de la Iglesia y
especialmente al Papa) y la que, de
manera arbitraria y a menudo
herética, hacen algunas personas no
autorizadas para ello. Todo el
pontificado de Pablo VI estuvo
marcado por esa contraposicion, por
ese abismo; en algunos momentos, la
«contestacion» lleg6 a tomar formas
amenazadoras que socavaban la vida
interior de la Iglesia y producian una



desoladora confusion en las almas de
muchos fieles. En este sentido puede
decirse que el Papa Montini fue un
verdadero martir: hasta su ultimo
aliento explico y defendio el Concilio
como un hecho situado plenamente
dentro de la tradicion
ininterrumpida de la Iglesia, desde
Pedro hasta la fecha; por eso se le
escarnecio y ridiculizo e insulto; tuvo
que soportar una ola de
desobediencia desconocida desde
hace siglos y, en los ultimos afios,
tuvo que sufrir la soledad y el
desmayo de Cristo en el Huerto de los
Olivos. Solo si uno tiene clara esta
situacion puede entender bien las
palabras que Monsefior Escriva
pronuncio en 1970, ante el Consejo
General de la Obra: «Sufro
muchisimo, hijos mios. Estamos
viviendo un momento de locura. Las
almas, a millones, se sienten
confundidas. Hay peligro grande de
que en la practica se vacien de
contenido los Sacramentos -todos,



hasta el Bautismo-, y los mismos
Mandamientos de la Ley de Dios
pierdan su sentido en las
conciencias» (61).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-y-
el-concilio/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-y-el-concilio/
https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-y-el-concilio/
https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-y-el-concilio/

	El Opus Dei y el Concilio

