opusdei.org

El Opus Dei es
familia

“Huellas en la nieve”, biografia
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

12/01/2012

No recuerdo ya las calles por las que
fuimos caminando después de haber
visitado el convento de las Agustinas
Recoletas; ademas, sus nombres no
serian muy elocuentes para quien no
conozca bien Madrid. Lo que si sé es
que fueron las calles por las que el
Fundador recorrio kilometros y
kilémetros, cuando, con prisa, iba de



uno de sus lugares de trabajo a otro.
En esos recorridos, tan largos a
veces, iba descubriendo imagenes de
la Virgen, por muy escondidas que
estuvieran o por muy inadvertidas
que pasaran al transeunte, como, por
ejemplo, aquel mosaico en la parte
alta de una fachada en la calle
Atocha, un mosaico que yo nunca
hubiera descubierto si no me lo
hubieran indicado. Y supongo que
también hubiera pasado de largo
ante la estatua de la Virgen de la
Almudena, en una hornacina
incrustada en una parte de la antigua
muralla de Madrid, cercana al
Palacio Real (30), una imagen ante la
que el Fundador, en ocasiones, paso
una hora de rodillas sobre el suelo,
rezando... (jlos transeuntes le
tomarian por loco!).

Estas calles no fueron sélo vias de
comunicacion entre los diversos
lugares de _trabajo de don Josemaria;
también fueron lugares de trabajo;



porque el Opus Dei crecio en la calle,
como crecen los nifios mas fuertes. A
las mujeres solo podia dirigirlasy
formarlas en confesion, pero con los
jovenes que se confiaban a su
direccion espiritual, que sentian
crecer en su interior una vocacion o
que ya habian dicho que si-un «si»
sin condiciones-a la Obra de Dios, se
veia a menudo en plazas, calles y
parques. Cada vez mas «Padre» de
los suyos, se reunia con los jovenes,
en pequerfios grupos o con uno solo.
Mientras paseaba con ellos les iba
explicando el espiritu del Opus Dei:
porque aquellos estudiantes,
trabajadores y empleados solian
tener una actitud cristiana basada en
el convencimiento de que la piedad y
la Iglesia eran una cosa y «la vida»
otra, y de que, quien se sintiera
atraido «mas de lo corriente» por
Dios y por la Iglesia, tenia que
hacerse fraile o sacerdote. Tenia que
ayudarles a entender que el Opus
Dei, viejo y nuevo a la vez, venia a



romper aquel esquema tradicional;
era preciso explicarselo bien, con
fundamentacion teoldgica, y, sobre
todo, habia que aclararles en
concreto y con detalle el como del
nuevo camino, el cdmo de la unidad
de la vida.

Hoy como ayer, y especialmente en
épocas de cambio como la que
atravesamos, resulta poco eficaz el
simple uso de los términos
especializados -viejo o nuevos- de la
Teologia o de la espiritualidad, y a
veces resulta incluso
contraproducente. Se parte de ese
caso del principio -falso- de que esos
términos «los conoce todo el
mundo». Por esa razén, el Fundador
del Opus Dei nunca se contentaba
con dar consejos geneéricos, al estilo
de: «mejora en tu vida de oraciony,
«santifica el trabajo» o0 «considera tu
filiacion divina». Don Josemaria
ensefiaba a sus hijos, con su palabra
y con su ejemplo, a materializar la



vida espiritual: es decir, les mostraba
como se hace todo eso. Les hacia ver
la necesidad de dedicar todos los dias
un tiempo fijo a la oracién vy, si es
posible, en una hora concreta, sin
dejarse llevar por el capricho o por
los estados de animo. Les recordaba
que el verdadero espiritu de
mortificacion lleva, en la practica, a
hacer cada dia pequefios -0 grandes-
sacrificios de los sentidos, de los
caprichos y de los propios gustos, y
hacerlos sin desfallecer, sin llamar la
atencion y con alegria. Ese espiritu
de mortificacion en las cosas
pequerias de la jornada no nace de
un oscuro odio al mundo o hacia uno
mismo, sino del amor a Cristo que
lleva a querer identificarse con El. Y
esa identificacion supone desear
vivir como El vivié. Sabemos que el
Sefior se alegraba con los demas y
que tomaba parte en algunos
banquetes, pero que lo hizo siempre
con una sobriedad absoluta y con
una entrega plena hacia los hombres.



Por tanto, esa entrega que se quiere
imitar presupone la mortificacion del
propio yo, como Cristo la vivio.

Fsta era la constante ensefianza del
Fundador del Opus Dei: se puede
rezar, dialogar con Dios, en todo
momento y en todo lugar, porque la
oracion es como el latir del corazon.
Ese trato con Dios no puede limitarse
al tiempo previsto para la meditacion
personal. Pero para alcanzar este
dialogo continuo con el Sefior hay
que ejercitarse: con jaculatorias, con
el rezo del Rosario, con visitas al
Santisimo, con el saludo a las
imagenes de la Virgen...

Todo esto no es mas que una
pequeiia parte de lo que el Fundador
ensefiaba a los primeros: con
sencillez, con naturalidad, como «de
pasada»r, en un sentido
absolutamente literal del término.

A veces entraban en algun café. Me
ensefiaron, por ejemplo, el edificio



en el que estuvo, hasta los afios
cincuenta, «El Sotanillo», una
chocolateria tipica que se encontraba
cerca de Correos, en la calle de
Alcala. Una de las primeras
advertencias que hacia don
Josemaria a las personas que trataba
era que no debian ir a su lado por la
calle, por lo que suponia de falta de
secularidad. Sin mbargo, como tenia
un gran sentido practico, en
ocasiones hacia una excepcion y
dejaba que le acompafaran. Lo hacia
porque veia la necesidad de reunirse
en una tertulia familiar con ellos, y
queria facilitarles que le presentaran
a sus amigos.

Desde finales de 1932, el Padre
empez0 a reunirse con sus jovenes
amigos en la vivienda de la familia
Escriva, ya que, cuando don
Josemaria se traslado de Zaragoza a
Madrid, su madre, su hermana
Carmen y el pequefio Santiago no
habian tardado en seguirle. Entre



diciembre de 1932 y febrero de 1934
(afio en que se instalo en la vivienda
rectoral de Santa Isabel), el Fundador
vivio con su familia en la calle
Martinez Campos, 4, en un piso
acogedor, montado con buen gusto
en todos los detalles, en contraste con
la escasez de medios economicos.
Puede decirse que esta vivienda fue
el primer centro de la Obra, pues en
ella encontramos ya la célula
primitiva del futuro espiritu de
familia del Opus Dei. Quien alli
acudia por primera vez a visitar al
Fundador, vislumbraba el espiritu de
la Obra a través de la charla con un
sacerdote que vivia en una familia
enteramente normal. Por eso puede
decirse que la familia del Fundador -
sus padres y hermanos- cimento la
«estructura» de la Obra. El Opus Dei
no es ni una asociacion, ni una pefia
de amigos, ni una orden religiosa; es
una familia. La dificultad que a veces
se encuentra para comprender esto
se basa en que no se trata de una



«familia» en sentido alegorico o
figurado, sino de una familia en
sentido real y esencial; una familia
espiritual, ciertamente (puesto que
no esta basada en unos «lazos de
sangre», sino en una espiritualidad
comun, consecuencia de la vocacion
divina), pero familia al fin y al cabo:
una familia en el sentido real de la
palabra, puesto que los llamados son
hombres de carne y hueso, unidos
por el Espiritu Santo, que mantienen
entre si una lealtad y fidelidad
naturales (como entre personas de
una misma familia de sangre), llenas
de carifio y de confianza.

¢Cudl es el origen de una familia? El
matrimonio, del que nacen los hijos,
que son un regalo de Dios. En este
sentido, el «matrimonio» del que
nacio el Opus Dei fue la union
espiritual del Fundador con
Jesucristo en el Sacramento del
Orden Sacerdotal y 1a plena
realizacion de esta union en la



entrega total. También el Opus Dei
fue un regalo de Dios vy, por lo tanto,
fruto de esa union. Es la gracia la que
hace que, sin mérito alguno por su
parte, los miembros del Opus Dei
nazcan a su vocacion: es un don
gratuito de Dios. Pero su paternidad
espiritual pertenece -también a los
que vendran al Opus Dei en el
futuro- a aquel sacerdote que Dios
habia llamado para ser Padre
mediante su oracion, su sacrificio, su
obediencia y su amor, es decir, su
identificacion plena con Cristo y con
el encargo recibido. «No puedo dejar
de levantar el alma agradecida al
Sefnior -escribia Monsefior Escriva de
Balaguer en 1945-..., por haberme
dado esta paternidad espiritual, que,
con su gracia, he asumido con la
plena conciencia de estar sobre la
tierra solo para realizarla. Por eso os
quiero con corazon de padre y de
madre» (31). Y algunos afios mas
tarde lo expresaba con las siguientes
palabras: «Hijos mios, yo os he



engendrado como las madres, con
dolor como las madres» (32).

El que el Fundador sea Padre hace
que los miembros de la Obra sean
hermanos entre si, que la Obra sea
una familia. Este punto es de una
importancia tan capital para poder
entender el Opus Dei que tenemos
que hacer un alto para considerarlo,
pues del concepto de familia como
forma de vida se deduce todo lo
demas. Un padre quiere a sus hijosy
quiere que sean felices. En este caso,
quiere, también, que alcancen la
felicidad eterna; que, con alegria,
sigan a Cristo en la vida cotidiana en
medio del mundo y logren que
muchas otras personas emprendan
ese mismo seguimiento alegre,
«iluminando los caminos de la
tierra» (33). Es 16gico que un padre
quiera que los hermanos se tengan
carifio entre siy se ayuden
mutuamente, y un padre también
quiere que la ropa que usan esté



limpia y con todos los botones, que
vivan con decoro... Pero la
paternidad no es una «calle de
direccion unica», sino que, como
contrapartida, tiene (y produce) la
filiacion. «Tenéis que rezar por mi -
jcuantas veces lo dijo Mons. Escriva
de Balaguer!-; rezad por mi mucho.
Yo rezo por vosotros, y esto seria
correspondencia; pero
correspondencia es poco. Por piedad,
necesito que me ganéis, que me
ayudéis, que me sostengais. Rezad
por mi para que sea nifio ante Dios,
fuerte en el trabajo -ya soy viejo y se
me hace de noche-, para que sepa
recibir con alegria la llamada
definitiva, camino del amor que
barrunto» (34) ... «Y si algo os cuesta,
ofrecedlo por mi, para que sea bueno
y fiel y alegre. jCuantas cosas ofrezco
yo durante el dia por mis

hijos !» (35).

Pero una «familia» es algo mas;
comprende también, por ejemplo, un



hogar, tanto en el sentido material
como en el sentido espiritual-afectivo
del término. La palabra «hogar»
indica ambiente, calor de familia,
responsabilidad personal, cuidado
por los demas: si resulta que hay un
miembro de la familia que se
convierte en «la oveja negra», como
dice la expresion popular, todos
sufren por €l e intentan ayudarle. No
se conforman, en esos casos, con la
mentarse por su situacion. Se
preguntan si no habran sido
culpables, en cierto modo, por no
atajar el mal a tiempo, por no
haberle dado mejores ejemplos o
haberle corregido con mas carifio o
con mas severidad. Por eso decia el
Fundador del Opus Dei que «el
proselitismo mas fino es hacer que
no se pierda ningun hermano

tuyo» (36). Todos deben trabajar para
sostener la familia cada uno en su
ambiente -en el que debe poner a
Cristo- ha de velar por el honor de su
familia y, ademas, tiene que poner



todo su empefio para que muchas
personas se acerquen a ese hogar de
amistad y de alegria. Dice el
Fundador: «Que aprendan los hijos
mios que querrian vivir encerrados
en casa a abrirse en abanico,
acudiendo a todos los ambientes. Es
un deber nuestro, de primera
categoria, sustancial, ir a buscar las
almas donde estén, para traerlas
luego a la barca -dice, haciendo
alusion a la pesca milagrosa que
narra San Juan Un 21,6)-, heridas de
amor, de compuncion, de entrega, de
deseos de entrega al menos» (37).

Y, finalmente, la salud de una familia
se muestra en la voluntad de crecer
en calidad y en cantidad. El
Fundador no vacilaba en prever la
posibilidad de cualquier debilidad
humana, y siempre estaba dispuesto
a perdonar cada falta de sus hijos,
siempre y cuando pudiera estar
seguro de que no dejaban de luchar.
Sin embargo, habia un tipo de



comportamiento que le indicaba que
la vocacion corria un peligro grave:
la indiferencia o la negativa a
colaborar en el crecimiento de la
propia familia. «El hijo mio que no es
proselitista... hace mal. Algo en él no
anda bien. Porque el que ama de
verdad su camino, siente la ambicion
de traer otras criaturas a su felicidad,
porque el bien es difusivo. jPobre del
hijo mio que no tuviera este afan de
traer otras almas!» (38).

Las familias grandes suelen tener la
costumbre de celebrar de vez en
cuando reuniones de toda la familia -
abuelos, tios, nietos, biznietos...- y
conservan con carifio sus propias
fiestas, sus costumbres y sus
tradiciones familiares. Conozco a
algunas especialmente numerosas
que confeccionan incluso una
especie de «boletin» o revista con el
fin de informar y fomentar la union
entre sus miembros. Lo que a
ninguna persona normal se le



ocurriria es ponerse un boton con la
inscripcion «Miembro de la
Asociacion familiar de los Meyer» o
de presentarse diciendo: «Me llamo
Karl, pertenezco a la familia Meyer vy,
como tal, vengo a arreglar su
lavadora». Es cosa esencial en
cualquier familia que cada uno de
sus miembros actue en el contexto
social con independencia y de
acuerdo con su situacion personal;
por eso es imposible hacer justicia al
Opus Dei si no se entiende este
aspecto. La Obra es, en verdad, una
familia laical y secular, aun cuando
algunos de sus miembros sean
clérigos. En ocasiones se oye
comentar que el Opus Dei es «poco
cooperativo», que no envia «una
representacion» a este encuentro o a
aquella reunion, que no actua como
grupo, no presenta soluciones, no
hace propaganda, no lleva insignias
ni tiene bandera... Todo esto el Opus
Dei no puede hacerlo, pues, como
cualquier otra familia, cada uno de



sus miembros tiene el derecho y el
deber de actuar en la vida civil (en
esa vida civil en la que esta
integrado), segun su propio parecer y
criterio. Los limites para esta libertad
-como para cualquier cristiano- los
sefiala tan solo la obediencia debida
al magisterio y a los mandamientos
de la Iglesia. Ya en mayo de 1935
decia el Fundador en una
«Instruccion» a la que daria forma
definitiva quince afios mas tarde:
«No olvidéis que solteros, casados,
viudos o clérigos continuan (después
de su vinculacion al Opus Dei) siendo
miembros de su propio hogar, con
dependencia plena de su familia de
sangre y con los deberes y derechos
que de ahi se siguen» (39). Y mas
tarde, el entonces Secretario General
y actual Prelado del Opus Dei, Alvaro
del Portillo, escribia el siguiente
comentario a estas palabras: «Su
vinculacion a la propia familia de
sangre sigue siendo la de antes de
pertenecer a la Obra: pero la llamada



de Dios les ha trazado un nuevo
camino divino en la tierra. Porque, al
elevar y sobrenaturalizar todos sus
sentimientos y afectos, todos los
derechos y deberes, que les
competen en la propia familia, se
abren horizontes insospechados de
alegria y de paz, se transforma todo
con la gracia inherente a la vocacion
y se produce el encuentro con Dios.
Como procuran que su hogar sea
cristiano, luminoso y alegre,
"contagian” facilmente la gracia
divina de la vocacion, y las familias
se convierten en fecundos focos de
santidad» (40).

Queda aun por aclarar la intima
conexion entre entrega y
desprendimiento. Sobre la
pertenencia al contexto bioldgico-
social de la familia y sobre los lazos
de sangre que de ella se desprenden,
Jesucristo mismo adoptd una actitud
clara y tajante, con palabras que no
solo suenan «duras», sino que en



cierto modo lo son. Cuando habla de
la «espada» que ha venido a traer (Mt
10,34), se refiere a ese filo cortante
que rompe todas las ataduras que
pueden retener a aquellos que Dios
llama a su seguimiento y que dicen
que si a la llamada. Es la espada del
amor supremo, que libera de las
cadenas que atenazan el corazon e
impiden que se entregue totalmente.
Ahora bien, en un corazon que ha
sido liberado de este modo, todos los
demas afectos subordinados
encuentran también su lugar; es mas,
se hacen mucho mas profundos,
ricos y fecundos. Jesucristo no exige
que no se ame a los padres o a los
hijos, sino que no se les ame mas que
a Fl, al Dios hecho Hombre. Y esto no
supone un debilitamiento o una
devaluacion de los lazos y de las
inclinaciones naturales, sino mas
bien una intensificacion al
integrarlos en ese amor perfecto, el
amor de Jesucristo.



En aquel hogar de la calle Martinez
Campos, el ama de casa era dofia
Dolores Escrivd, a quien ayudaba su
hija Carmen. Se preocupaba de que
los jovenes que se reunian en torno a
su hijo comprendieran, desde el
primer momento, que formaban una
familia; no como un «concepto
abstracto» o como un «simbolo», sino
experimentandola como una
realidad, siendo ellos mismos
familia, bajo la paternidad espiritual
de don Josemaria, «el Padre».

La primera impresion que tuve al ver
el retrato de dofia Dolores fue el de
una dignidad natural sin rigideces;
llama la atencion su frente alta, clara
tenaz, que me hace sospechar que
aquella «tozudez aragonesa», de la
que el Fundador tantas veces hacia
gala, provenia de ella; da la
impresion de gran serenidad, y
alrededor de la boca parece
insinuarse una leve sonrisa. Sabemos
que, con su marido, llevo sin quejas y



sin amargura las duras pruebas de
las que ya hablamos; todos los
testimonios concuerdan en que tenia
un caracter muy recio, que era muy
laboriosa y nunca estaba mano sobre
mano; una mujer, ademas, muy
carifiosa y con sentido del humor. El
hijo también habia heredado de su
madre esta ultima cualidad (41).
Aquella amonestacion al pequefio
Josemaria que, como suele suceder
con los nifios, se avergonzaba
cuando venian visitas («Josemaria,
verguenza solo para pecar»), se
convirtio en un lema que influyo
sobre toda la vida del Fundador del
Opus Dei (42).

Ese ambiente de familia que, al
principio, se baso en la familia de
sangre del Fundador se convirtio
después en un principio general para
todos los centros del Opus Dei. La
Seccion de mujeres de la Obra hace
posible que el espiritu de familia se
viva realmente, pues se ocupa de la



«administracion es decir, del cuidado
de las habitaciones, de la comida, de
la atencion de los que vienen, de la
ropa personal, de las pequerias
fiestas familiares, de la ropa
destinada al culto, etc. Dofia Dolores
Escriva realizo estos trabajos hasta
su fallecimiento en 1941 y, ademas,
se preocupo de formar a las mujeres
del Opus Dei para estas tareas.
Luego, Carmen Escriva fue la
organizacion y el alma de la
administracion de los primeros
centros, que, como es natural, se
fueron multiplicando a la par que se
extendia la Obra.

«Si el grano de trigo no cae en la
tierra y muere, quedara solo; pero si
muere, llevara mucho fruto» Un
12,24); aquellos primeros afios
treinta trajeron para la Obra no solo
«granos de trigo» que murieron
fisicamente, sino también aquellos
otros cuya vida, mas o menos larga
(algunos siguen trabajando con la



misma fuerza por el Opus Dei), ha
sido aquel «morir» al que se refiere
San Juan Evangelista, un morir al
egocentrismo, que tanto fruto ha
traido. Quisiera referirme a dos de
estos primeros hijos espirituales del
Fundador, no para «destacarlos» de
entre los demas, sino para explicar
como suelen comportarse todos los
que se esfuerzan por andar por el
sendero del Opus Dei.

Uno de ellos es Isidoro Zorzano. Vivid
entre 1902 y 1943 y fue, con Luis
Gordon, uno de los primeros en
recibir la vocacion al Opus Dei. Fuera
de la Obra, su nombre sera conocido
en cuanto concluya la Causa de
Beatificacion, iniciada en 1945. Nacio
en Buenos Aires, como hijo de
espafioles residentes en Argentina (el
que gozase de la nacionalidad
argentina llego a tener gran
importancia para la Obra durante la
Guerra Civil) y creci6 en Espaiia, a
donde la familia habia venido en



1905, con &nimo de regresar al
Nuevo Mundo una vez que los nifios
hubieran salido del colegio.
Josemaria e Isidoro se habian
conocido cuando cursaban el
bachillerato en Logrofio. Después,
sus caminos se habian separado.
Zorzano habia terminado la carrera
de ingeniero, habia trabajado una
temporada en unos astilleros de
Cadiz y en 1928 habia encontrado un
nuevo puesto de trabajo en la
«Compariia de Ferrocarriles
Andaluces». «Es un trabajo
monotono», se lee en su biografia
(43).

Una marfiana de agosto, en 1930, los
dos comparfieros de colegio se
encontraron «casualmente» en
Madrid. Ese dia, por excepcion, don
Josemaria habia tomado un camino
distinto del acostumbrado para
regresar a su domicilio, presintiendo
-con un presentimiento de origen
sobrenatural- un encuentro que



reavivo la antigua amistad. Isidoro
descubrio muy pronto su vocacion a
la Obra, que entonces no llegaba a los
dos afios de existencia, y, de acuerdo
con la esencia misma de la vocacion
al Opus Dei, siguio trabajando como
antes en su «prosaica» labor, pero
«buscando al mismo tiempo hacer
del trabajo un instrumento de
santificacion y apostolado» (44).
Habia comprendido al Fundador.
Ahora bien, estaba claro que la Obra
creceria y que, en su dia, habria
Residencias de estudiantes, Centros
diversos y Cursos de formacion; se
necesitarian entonces personas que
ayudaran y cargaran con el peso de
la labor, pues el Padre estaba todavia
completamente solo. ¢No convendria
que estuviera plenamente
disponible? «Si el Sefior me llama -
solia decir-, conviene que le diga que
si» (45). Pero todavia no era
necesario; Dios queria que, de
momento, siguiera donde estaba, en
su trabajo, pero lleno de un nuevo



amor a Cristo, un amor que impulsa
al que ama a querer ser santoy a
ayudar a los demas a que también lo
sean.

Isidoro constituy6 un primer ejemplo
de union con el Padre: vivia en
perfecta sintonia con el Fundadory
se iba formando, a pesar de la lejania
fisica que los separaba, en el espiritu
del Opus Dei. Mons. Escriva de
Balaguer le escribia con frecuencia, e
Isidoro hacia con regularidad viajes
breves a Madrid para ir
profundizando en la formacion
espiritual y en la comprension del
espiritu y de la vida del Opus Dei.
Pero su lugar de trabajo, hasta 1936,
siguio siendo Malaga, la «ciudad
rojar.

La fortaleza humana de la Obra -
como recordaba el Fundador al
hablar de los comienzos- fueron los
enfermos de los hospitales de
Madrid. Isidoro entendio esta



leccién; en Malaga practico obras de
misericordia, principalmente con
muchachos sin hogar, realizando asi
un magnifico apostolado entre la
juventud, un apostolado que
recuerda al de San Juan Bosco (46):
les proporcionaba alojamiento en el
internado para chicos abandonados
que dirigia el jesuita padre Aricarda,
les servia la mesa, comia con ellos y
los acompaiiaba a jugar al futbol.
«No les llevaba en procesiones, ni les
obligaba a arrodillarse para rezar;
pero cuando les exhortaba a que
estudiasen o trabajasen, a que se
debia jugar al futbol con correccion,
repetia con energia: «No sirves si no
cambias"... Los chicos no entendian
facilmente esta frase; tampoco
Isidoro la habia entendido cuando la
0y0 decir por primera vez a Mons.
Escriva de Balaguer. Pero los
muchachos entendian la obligacion
de hacer las cosas bien,
conscientemente, y advertian que
algo crecia lentamente en sus



corazones, acercandoles a Dios. Lo
que no entendia nadie era que
Isidoro encontrase tiempo para
todo» (47).

Poco antes de que estallara la Guerra
Civil lo destinaron a Madrid. En el
proximo capitulo tendremos ocasion
de volver a hablar de él.

De entre los mas de setenta mil
miembros con que cuenta la Obra,
Juan Jiménez Vargas es quien
pertenece a ella desde hace mas
tiempo: a principios de 1933,
aproximadamente en las mismas
fechas que Gonzalez Barredo. A
comienzo de 1932, siendo un joven
estudiante de diecinueve anos,
conocio al Fundador. Cuando en el
verano de 1981 hablé con él
(actualmente es catedratico de
Fisiologia en la Universidad de
Navarra, en Pamplona), se refirio a
ello: «<En mi pandilla de amigos, en su
mayor parte estudiantes de



Medicina, se encontraban dos que
conocian a don Josemaria y decian
que era su confesor. Nosotros
admirabamos a aquel sacerdote sin
haberle visto nunca y sin saber
exactamente qué era aquella labor
de apostolado que, segun ellos,
realizaba. Le admirdbamos, pero no
mostrabamos el menor interés en
conocerle. Solo les oiamos hablar de
apostolado, de direccion espiritual y
también de visitas a pobresy
enfermos de hospitales, y por eso
algunos de nosotros deciamos que no
nos interesaba "la mistica" de don
Josemaria... A principios de 1932
tuve ocasion de conocerle, en un
encuentro casual en la calle Martinez
Campos, a la salida del Metro.
Hablamos muy poco rato, aunque lo
suficiente para que me quedara una
impresion inolvidable, pero segui sin
tener demasiado interés en volver a
verle» (48). En los recuerdos que
Jiménez Vargas escribio con ocasion
de la apertura de la Causa de



Beatificacion de Mons. Escriva de
Balaguer explica también por qué:
Espafia se encontraba en una
situacion de efervescencia febril, las
tensiones religiosas, politicas y
sociales crecian constantemente, el
pais comenzaba a disgregarse en dos
bloques enfrentados... En este
ambiente -dice Jiménez Vargas- «se
comprende que la actitud
exclusivamente religiosa de don
Josemaria no resultase demasiado
atractiva para gentes de pocos afios
que consideraban la situacion de
Espafia como un grave problema
religioso (...), pero que no veian otra
solucion que la politica, y por eso
estaban metidos de lleno en un
activismo orientado a la solucion
violenta de todo» (49).

E1 10 de agosto de 1932 se produjo en
Sevilla, protagonizado por el general
Sanjurjo, un intento de sublevacion
militar que quedd sofocado en menos
de veinticuatro horas. Los mas



destacados de entre los jovenes
«rebeldes» (estudiantes en gran
parte), que habian actuado movidos
por motivos ideoldgicos y politicos
muy variados, fueron a parar a la
carcel (50). Don Josemaria fue a
visitarles con frecuencia, casi a
diario; no le preocupaba que visitar a
los detenidos supusiese «significarse»
-mucho mas tratandose de un
sacerdote- y fuese motivo suficiente
para quedar fichado por la policia;
con la valentia y la fortaleza de raiz
sobrenatural que no le falté nunca,
hacia lo que pensaba que tenia que
hacer.

En sus conversaciones (siempre a
través de la reja del locutorio de
presos politicos) no hacia
distinciones entre personas «de
derechas» y «de izquierdas»:
charlaba con algunos en grupos,
mantenia conversaciones mas
personales con otros, les confesaba...
En charlas de circunstancias, y en



medio de comentarios sobre las cosas
del momento, aun de lo mas
instrascendentes, brotaba su empuje
sobrenatural con alguna sugerencia
penetrante o una frase que
impresionaba de modo mas directo.
Ademas se ofrecia a hacerles
encargos personales, aun de cosas
materiales, como llevar un paquete
de ropa a su casa, lo que era motivo
de profundo agradecimiento. No
hablaba de la Obra, pero lo que decia
formaba parte del espiritu de la
Obra. Hablaba de trabajo y estudio,
cosa que en aquel momento, y en tan
extrafias circunstancias, hasta podria
desentonar; ademas, intentaba
conseguirles libros; les aconsejaba
dejar de lado la rivalidad politica.
Como consecuencia de estas
conversaciones decidieron jugar al
futbol en equipos «mixtos» con los
anarcosindicalistas encerrados
también en la carcel Modelo de
Madrid; y jugar con ilusion y con
correccion, lo que, desde el punto de



vista humano, daria mejores
resultados que largas discusiones en
un ambiente de disputa (50 a). En
contra de las tendencias reinantes
que pretendian obligar «en
conciencia» a todos los catolicos a
apoyar un determinado partido,
ponia de relieve que también los
catdlicos tienen derecho a la libertad
politica, siempre y cuando
permanezcan fieles a la doctrina de
la Iglesia (50 b).

Siempre y en todo lugar se
comportaba como sacerdote; un
sacerdote que, como no se cansaba
de repetir, no podia -ni queria-
hablar mas que de Dios. A la
distancia de casi cincuenta afios,
Jiménez Vargas recuerda que, por
aquel entonces, lo que mas le
impresiono fue como hablaba el
Fundador del Sacramento de la
Penitencia -al que mas tarde a
menudo llamaria el «<Sacramento de
la alegria»-, y también con qué



naturalidad, con qué carifio
profundamente humano se referia a
la Virgen. Nunca daba la impresion
de ser una persona ajena al mundo,
esotérica o extravagante. Todas sus
palabras se fundaban en el carifio de
un verdadero padre; ademas, ponian
de manifiesto una gran cultura
general, unos conocimientos muy
exactos; estaba perfectamente al
tanto de los hechos de actualidad en
Espafia, pero no se quedaba
encerrado en ellos como en una
jaula, sino que -como expresa
Jiménez Vargas- siempre «era
evidente el caracter espiritual de las
conversaciones».

Durante toda su vida Mons. Escriva
de Balaguer estuvo ligado a la
Universidad. Para todos los hombres,
de cualquier proveniencia, encontro
siempre la palabra justa, especifica,
capaz de hacer mella en su corazon y
su cabeza, pero entre los estudiantes
se encontraba «como en su casa».



Ellos se daban cuenta y se lo
agradecian con confianzay
franqueza (50 c). En la «entrafia» del
Opus Dei, por decirlo asi, estuvieron
siempre los estudiantes, y durante
los primeros veinte afios la mayor
parte de las vocaciones surgieron
entre ellos. Esto -lo veremos con mas
detalle- no tenia nada que ver con un
suspuesto «elitismo», sino que
correspondia a las necesidades de
desarrollo y de crecimiento; la Obra
solo podia arraigar en la sociedad, en
la vida corriente, por medio de
aquellos que todavia eran jovenes y
capaces de aceptar cosas nuevasy, a
la vez, de entender la Obra con tal
profundidad y realizarla con tal
autenticidad que, mas tarde, en su
madurez y actuando con eficacia en
las diversas profesiones, serian
capaces también de convertirse en
«multiplicadores», de ser cada uno
de ellos un «foco de irradiacion» del
amor de Cristo, un «foco» que



contagiase por un motivo muy
sencillo: su propia felicidad.

A principios de. enero de 1933, Juan
Jiménez Vargas pidi6 la admision en
el Opus Dei, después de una
conversacion con el Fundador (50 d),
que éste habia preparado con una
novena al Espiritu Santo. En esa
conversacion mostré a aquel joven
estudiante el panorama de la belleza
y grandeza del nuevo camino, es
decir, los fundamentos de la Obra
(51). Le conto lo que el 2 de octubre
de 1928 habia «visto» y como, antes,
habia pasado muchos afios
queriendo conocer la Voluntad de
Dios y pidiendo por aquello que no
conocia, pero presentia. «Todo, por
supuesto, sin la menor nota de
sensacionalismo, ni mucho menos
con detalles personales
incompatibles con su profunda
humildad. Pero quedaba bien
patente su correspondencia a la
gracia -recuerda Jiménez Vargas-. En



medio de aquella naturalidad y
sencillez con que hablaba, resultaba
evidente que don Josemaria era la
persona que Dios habia elegido para
hacer la Obra, y que se habia
entregado de tal manera que su
decidida voluntad de realizar aquella
mision divina era algo que habia
llegado a constituir la caracteristica
mas decisiva de su propia
personalidad. Esto era asi de claro
para todos los que le conocieron
entonces. Habia visto la Obra, y, con
palabras verdaderamente inspiradas,
lo contaba de tal modo que después
de oirle no era posible dudar que la
Obra, que entonces no era nada,
llegaria a ser todo eso que él sabia.
Por otra parte, resultaba muy claro -y
en este punto concreto procuraba
remachar las ideas que en el
conocimiento que tenia de la Obra no
habia nada que pudiera considerarse
como inspirado en ninguna otra cosa
conocida, ni remotamente. Se
procurd informacion acerca de



organizaciones que se pudieran
parecer a lo que él sabia que tenia
que ser la Obra, pero eso solo sirvio
para confirmar que todo era
radicalmente distinto.»

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-es-
familia/ (06/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-es-familia/
https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-es-familia/
https://opusdei.org/es-es/article/el-opus-dei-es-familia/

	El Opus Dei es familia

