
opusdei.org

El objetivo del hacer
humano

El 2 de octubre de 1928 en el
contexto de la historia cultural
contemporánea

01/10/2010

De manera evidentemente sintética,
éstas son algunas de las reflexiones
—de las ideaciones— sobre la
situación cultural de la Iglesia y del
mundo en torno a 1928 20 , cuando
Josemaría Escrivá de Balaguer «vió»
lo que Dios quiso mostrarle, a la vez
que reclamaba de él la precisa
cooperación para que todo aquello se



llevara a la práctica. Es posible que,
en esta perspectiva, se perciba algo
más la transcendencia que tuvo la
aparición de lo que, no mucho
después, comenzaría a ser conocido
como Opus Dei. En primer término,
la «llamada universal a la santidad».
La persona humana, individuo
social, actuando en nombre propio y
sin perder de vista el entorno en el
que ha de hacerse presente, es
convocada por Dios a que se
comprometa con libertad para lograr
la santidad, o la perfección, o la
felicidad —conceptos todos ellos, de
alguna manera, equivalentes. Una
afirmación que, al menos, implica
dos cosas. En primer término, que la
convocatoria es divina, esto es, no
derivada de una autonomía radical
de la conciencia, uno de los
elementos en crisis profunda en
cuanto constitutivo de la cultura de
la Modernidad. Las decisiones
humanas no pueden tener su único
origen en la conciencia autónoma,



pues el hombre es criatura de Dios:
creada por Él, a Él debe tender para
conseguir lo máximo a que pueda
aspirar —aquí y después. Y esto no
como consecuencia de un vago y
etéreo sentimentalismo religioso,
sino como consecuencia de un
conocimiento racional, radical y
cierto 21 . En el mundo, en la vida,
hay cosas que el hombre debe
conocer, porque puede conocerlas.

Pero hay un segundo aspecto que
igualmente se ha de procurar
retener. Como acaba de indicarse, y
frente al pesimismo profundo de
parte considerable del pensamiento
actual, al margen —muy al margen—
de lo que pueda sentirse o dejarse de
sentir —cuestión, habitualmente, de
importancia escasa—, el hombre es
capaz de aspirar no a cualquier cosa,
sino a lo más alto. No significa esto,
en modo alguno, desconocer la no
pequeña capacidad que el hombre
tiene de hacer francamente mal



buena parte de las cosas excelentes
que se propone. Dicho sea de paso,
no hay que olvidar que el pasado
siglo XX, que tantas asombrosas
aportaciones ha deparado en el
conocimiento científico y en sus
aplicaciones técnicas, ha sido
posiblemente uno de los siglos más
crueles y sanguinarios —incluso,
desde un punto de vista fríamente
cuantitativo— entre los que la
memoria humana alcanza a
recordar.

A ese hombre, precisamente a ese
hombre es al que Dios convoca a que
sea santo, en la misma medida en
que se esfuerce por percibir que su
destino no es meramente material o
terreno. Si, como más arriba ya se ha
dicho, Dios es y sabe más, el mismo
Dios hace presente al hombre que él
—criatura redimida y elevada a la
condición de hijo de Dios— también
es considerablemente más de lo que
se empeña en asegurar a partir de los



dictados de una pretendida
conciencia radicalmente autónoma 
22 .

Una llamada a la santidad que —sin
salir del plano de la cultura— no
implica sólo la mera perfección
individual; se trata de una llamada a
la santidad que el hombre recibe, a la
vez que se le recuerda la obligación
—y, por supuesto, la posibilidad— de
llevar a cabo una acción o actividad
social. El fin del hombre, el objetivo
del hacer o de la vida humanos no es
el mismo hombre, sino Dios y los
demás hombres por Dios. Ningún
hombre puede prescindir de ser él
mismo, un individuo irreductible e
indestructible. Pero la condición de
persona —innata igualmente en cada
hombre— precisa de un desarrollo
consciente, deliberado.

Llevando las cosas a su límite, podría
decirse que nadie puede dejar de
conducirse como individuo. Pero que



la realización de la personalidad
puede —en principio— quedar
impedida u olvidada; no llevarse a
cabo en plenitud: ésta es la tragedia
del egoísmo. La vocación o sentido
social que permite que el individuo
culmine en persona, alcance la
dignidad personal, es la misión
apostólica a la que se convoca a todo
cristiano mediante el Bautismo, que
le proporciona la correspondiente
ayuda de la Gracia.

Nada de lo apuntado —y algo
parecido sucederá con lo que sigue—
es fácil de conseguir; ni de logro
inmediato. Si la cultura religiosa, la
vida-de-fe, fuera tan sólo saber
teórico, abstracto, bastaría una cierta
atención para tener de ella un
conocimiento, al menos, de tipo
general. Pero la cultura es praxis, es
eminentemente práctica. Y sólo
puede decirse que se conocen
verdaderamente los principios, en la
medida en que se intenta ponerlos



denodadamente en práctica. Lo
demás es literatura, ensoñación o
fantaseo. Pero —resulta evidente—
una práctica sólo cabe aspirar a
realizarla medio bien después de...
mucha práctica. La experiencia, por
lo demás, confirma que, con alguna
frecuencia, cuando se comienza a
tener algún dominio sobre la práctica
cultural, el hombre que lo ha medio
conseguido suele morirse. Con lo
cual hay que estar empezando
siempre. Es, a la vez, una buena
muestra de la habitual inanidad de
las soluciones estructurales; de la
ingenuidad de pretender que un
problema humano pueda
considerarse resuelto en la medida
en que se haya podido dictar, por
ejemplo, una reglamentación u otra
ordenación teórica de tipo similar.
La formacion del hombre en lo que
significa la vida-de-fe no termina
nunca.



Analógicamente podría igualmente
decirse que nunca termina la
formación de una sociedad,
integrada precisamente por
hombres; que es ilusorio pensar que,
por haber resuelto —o pensar que se
han resuelto— determinadas
cuestiones, los problemas de fondo,
reales, hayan dejado de existir. Las
nuevas generaciones se encargarán
rápidamente de hacer patente la
ingenuidad que sustenta una actitud
de este tipo.

Gonzalo Redondo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-objetivo-del-
hacer-humano/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-objetivo-del-hacer-humano/
https://opusdei.org/es-es/article/el-objetivo-del-hacer-humano/
https://opusdei.org/es-es/article/el-objetivo-del-hacer-humano/

	El objetivo del hacer humano

