opusdei.org

El mensaje del Opus
Dei en el mundo
contemporaneo

Conferencia pronunciada en
mayo de 2004 por Mons. Ramoén
Herrando Prat de la Riba,
vicario regional del Opus Dei en
Espana.

27/09/2010

“Los gozosy las esperanzas, las
tristezas y las angustias de los
hombres de nuestro tiempo, sobre
todo de los pobres y de cuantos
sufren, son a la vez gozosy



esperanzas, tristezas 'y angustias de
los discipulos de Cristo. Nada hay
verdaderamente humano que no
encuentre eco en su corazon .”

Estas palabras, que constituyen el
preambulo de la Constitucion
Dogmatica Gaudium et Spes , han
resonado con especial intensidad en
la Iglesia espafiola con motivo del
atentado del 11 de marzo en Madrid.

Una vez mas, sacerdotes y laicos han
sabido estar junto al que sufre,
colaborando desinteresadamente con
muchas otras personas, creyentes o
no. Los testimonios de solidaridad
que presenciamos esos dias fueron
un asidero de esperanza al que
agarrarnos en medio de la
manifestacion descarnada del odio y
la violencia inhumanas.

A raiz de ese atentado, la sombra del
miedo ha planeado sobre nuestras
existencias tranquilas y pacificas.
Parece como si alguien hubiera



desgarrado el velo del confortable
estado de bienestar que habiamos
conseguido con tanto esfuerzo
durante mas de cincuenta afios.

Tras esa tragedia son muchas las
reflexiones que se han hecho y
muchas las voces que se han alzado:
algunas con tonos apocalipticos;
otras, aconsejando el repliegue del
ser humano en su esfera individual.
Lo cierto es que al acudir a las
corrientes culturales
contemporaneas en busca de
respuestas nos volvemos llenos de
vacio.

El hundimiento del racionalismo que
caracterizo a la primera Ilustracion y
que fue llevado al extremo por las
grandes construcciones idealistas, ha
dado paso -segun el lucido analisis
de la Fides et ratio — a un cientifismo
y a un relativismo que sostienen, por
una u otra via, que la inteligencia
humana so6lo puede percibir



fragmentos de lo real, sin tener la
capacidad para llegar a una verdad
sobre la que se fundamente la
percepcion de una meta y de un
sentido [1] . No es de extrafar,
entonces, que nuestra sociedad esté
marcada por el pesimismo que
conlleva la ausencia de ideales, el
hastio y la resignacion cansina.

Sin embargo, la Iglesia, continuadora
de la mision de Cristo en la tierra, no
se cansa de hacer eco a las primeras
palabras de Juan Pablo II en la Sede
de Pedro: “ino tengais miedo!”. Lejos
de constituir un canto al optimismo
ingenuo, se trata de un mensaje de
esperanza bien fundada: la
esperanza en que el hombre, hecho a
imagen y semejanza de su Creador,
aunque sufre la tentacion del odio, la
violencia y el fanatismo, ha sido
liberado por Jesucristo.

En este contexto resuenan con fuerza
las palabras proféticas del fundador



del Opus Dei: “ estas crisis mundiales
—sefialaba san Josemaria- son crisis
de santos ” [2] . Ciertamente, se
necesita hoy, de modo mas acuciante
que nunca, que todos los cristianos
asuman con plenitud la vocacion a la
santidad que han recibido en el
bautismo, viviendo el Evangelio con
audacia, con alegria.

La proclamacion a los cuatro vientos
de que la santidad no es cosa para
privilegiados, que la vida corriente y
ordinaria ofrece materia abundante
para la santificacion, rescata una
evidencia evangélica que —
precisamente a la luz de los
acontecimientos y las ideas
contemporaneos- cobra particular
relieve para el hombre de cualquier
tiempo y lugar.

El mensaje del Opus Dei —que el
mismo San Josemaria califico
audazmente de "materialismo
cristiano"- se mueve en el contexto



general de afirmacion de la vida
ordinaria como “lugar teolégico” de
la vocacion bautismal.

Pienso que, precisamente por su raiz
evangélica, ese mensaje ofrece varios
aspectos que pueden aportar luces
para afrontar cuestiones dificiles que
se presentan en la sociedad actual.

Me gustaria compartir con Uds.
algunas reflexiones con la esperanza
de que contribuyan a la tarea de la
nueva evangelizacion a la que, por
mediacion del Santo Padre Juan
Pablo II, nos impulsa el Espiritu.

La unidad de vida: respuesta
cristiana a la fragmentacion del
mundo contemporaneo

San Josemaria solia emplear la
expresion grafica de "unidad de vida"
para referirse a la necesidad de
comportarse en toda circunstancia
como hijo de Dios, evitando la
tentacion de llevar como una doble



vida: por un lado la vida de trato con
Dios, por otro una vida plena de
realidades terrenas —familia, trabajo,
relaciones sociales, etc.- en las que
Dios, sin embargo, no tiene cabida.

A finales de los afios veinte del
pasado siglo —en la época de la luz
fundacional del Opus Dei- se
producia, segun los historiadores,
una evolucion paulatina pero
generalizada hacia un estado social
democratico, en el que las nociones
de "vida ordinaria" y de "profesion”
adquirieron un particular
significado. En este sentido, la
reflexion filoséfica y sociologica de
ese periodo de entreguerras
constituye un trasfondo frente al cual
el mensaje de la santificacion de la
vida ordinaria —que, en el espiritu del
Opus Dej, gira como en torno a su
quicio alrededor del trabajo— resulta
especialmente luminoso.



Como sefiala una filosofa
contemporanea, “ante el
desencantamiento del mundo por la
ciencia, y la creciente necesidad de
insuflar en el mundo objetivo de la
ciencia el sentido procedente del
mundo de la vida, la insistencia de
Escriva en la "unidad de vida" brilla
con luz propia: ‘ tenemos —dice el
santo- una tnica vida, hecha de carne
y de espiritu, y esa tiene que ser, en el
almay en el cuerpo, santay llena de
Dios’” [3] .

En esta idea, por lo demas, se realiza
también una llamada a superar la
escision tipica de esos hombres de la
modernidad, que a menudo son
"especialistas sin espiritu, vividores
sin corazon"y que conforman la
sociedad como una masa anonima,
facilmente manejable por el poder,
como el s. XX ha experimentado
dolorosamente.



La identidad del hombre
contemporaneo se encuentra tan
fragmentada que solo un criterio de
identidad sobrenatural como “hijo de
Dios” se demuestra capaz de
restablecer la unidad perdida. La
“unidad de vida” es una clave que
puede ayudar a corregir las
deformaciones practicas a las que
puede llevar la especializacion
moderna del trabajo, pues el
lenguaje propio de la virtud permite
afrontar, mitigandolo, el riesgo de
fragmentacion psicoldgica anejo a la
especializacion, que es uno de los
riesgos éticos mas caracteristicos que
tenemos planteados desde el origen
mismo de la modernidad.

No se trata solo de un problema
tedrico. Nos encontramos ante una
sociedad en la que el trabajo fagocita
al individuo y en la que los politicos,
empresarios y distintas instancias de
la opinion publica, parecen ignorar
muchas veces la realidad de la



familia como vinculo necesario y
determinante de la persona. Al
mismo tiempo, ningun ser humano,
hombre o mujer, puede renunciar a
estos dos ambitos esenciales de
realizacion personal y de
socializacion. Todos necesitamos de
un trabajo y todos necesitamos de
una familia; sin embargo, ambos
parecen sufrir hoy una profunda
crisis de identidad, y no porque
hayan dejado de ser lo que son, sino
porque se viven de otra manera.

La “unidad de vida” parece ofrecer
una via de solucion para conciliar la
vida familiar y la laboral, pues
muchas veces se parte de un
desenfoque inicial en el
planteamiento de la propia
realizacion personal. S6lo
entendiendo la familia y el trabajo
como ambitos de servicio, con una
dimension trascendente, se puede
hacer una eleccion personal centrada
en el orden y los ideales. En



definitiva, se trata de hacer una
eleccion personal basada en una
clara jerarquia de valores: Dios, los
demas y después yo. Un sistema de
prioridades que exige vivir el
abandono y la fe en la Providencia, y
ademas las virtudes humanas y el
sentido comun.

Asi explicaba San Josemaria el
desasosiego interior que muchas
veces aqueja al hombre y a la mujer
de hoy ante la dificultad de “llegar a
todo™:

“ Ese sentimiento, que es muy real,
procede con frecuencia, mds que de
limitaciones efectivas —que tenemos
todos, porque somos humanos- de la
falta de ideales bien determinados,
capaces de orientar toda una vida, o
también de una inconsciente soberbia:
a veces, deseariamos ser los mejores
en cualquier aspecto y a cualquier
nivel. Y como no es posible, se origina
un estado de desorientacion y de



ansiedad, o incluso de desanimo y de
tedio: no se puede estar en todas las
cosas, no se sabe a qué atender y no se
atiende eficazmente a nada. En esta
situacion, el alma queda expuesta a la
envidia, es facil que la imaginacion se
desate y busque un refugio en la
fantasia que, alejando de la realidad,
acaba adormeciendo la voluntad. Es
lo que repetidas veces he llamada la
mistica ojalatera hecha de ensuerios
vanos y de falsos idealismos: jojald no
me hubiera casado, ojala no tuviera
esa profesion, ojala tuviera mas salud,
0 menos anos, o mas tiempo! ” [4]

No se quedaba, San Josemaria, en el
diagnastico, sino que aportaba una
soluciéon desde la “unidad de vida”:

“ Elremedio —costoso como todo lo
que vale- esta en buscar el verdadero
centro de la vida humana, lo que
puede dar una jerarquia, un ordeny
un sentido a todo: el trato con Dios,
mediante una vida interior auténtica.



Si, viviendo en Cristo, tenemos en El
nuestro centro descubrimos el sentido
de la mision que se nos ha confiado,
tenemos un ideal humano que se hace
divino, nuevos horizontes de
esperanza se abren ante nuestra vida,
y llegamos a sacrificar gustosamente
no ya tal o cual aspecto de nuestra
actividad, sino la vida entera, ddndole
ast, paraddjicamente, su mads hondo
cumplimiento ”. [5] Hijos de Dios y
ciudadanos del mundo

" Espiritu "y " corazon " son dos
palabras frecuentes en la predicacion
del fundador del Opus Dei que, " en
confidencia de amigo, de hermano, de
padre ", se dirige siempre a la
persona concreta, y no sabe en
absoluto de "masas". Esta
orientacion, tan cristiana, hacia la
persona concreta, se alimenta, mas
que del respeto, del amor a la
dignidad de toda persona, creada a
imagen de Dios, cuya redencion del



pecado ha merecido " toda la sangre
de Cristo ".

iQué grande ha de ser la dignidad del
hombre, para merecer la muerte de
Dios!: el pensamiento abstracto
puede intentar expresar de mil
maneras esta idea, pero dificilmente
podra transmitir la fuerza que tiene
en la experiencia de un santo.

En el contexto en el que nos
movemos hoy, de deconstruccion del
pensamiento moderno, la idea de
"dignidad" no sale por lo general
muy bien parada. Por eso impacta la
fe de San Josemaria en el hombre,
manifestada de tantas maneras,
particularmente en la afirmacion
categorica de su libertad.

La idea de libertad del fundador del
Opus Dei, que se revela en la practica
como incomparablemente mas
radical que la libertad moderna,
tiene una raiz profunda, teoldgica -"
la libertad con la que nos libero Cristo



"-, que, como ha mostrado Cornelio
Fabro, admite el parangon con la
idea de libertad de San Pablo o de
San Agustin [6] . Con todo, su idea de
libertad no carece de consecuencias
en la convivencia social y politica:
desde muy pronto —desde luego,
mucho antes de la revitalizacion del
debate contemporaneo sobre la
sociedad civil- San Josemaria hablo
positivamente de pluralismo en todas
las opciones temporales, refiriéndose
expresamente a la virtud de la
"ciudadania", de una forma novedosa
al menos para los canones de
entonces.

Precisamente, su predicacion,
orientada hacia el crecimiento en
virtudes y no solo al cumplimiento
de los mandamientos, resulta de
especial interés al menos por dos
motivos: por la imbricacion
existencial de naturaleza y gracia
que trasluce, y por el mismo lenguaje
en que se expresa, que, tal y como ha



observado el fenomendlogo Robert
Sokolowski, refleja un agudo
conocimiento de la psicologia
humana, ademas de resultar
extraordinariamente cercano al
hombre moderno.

En general, su énfasis en las virtudes
—con lo que este concepto implica de
superacion, de crecimiento- no es
sino una manifestacion mas del
optimismo que alienta todo su
mensaje, y que se comunica al modo
de entender la vida misma.

Es dificil encontrar un mensaje que,
siendo tan consciente de la miseria
del hombre sea, a la vez tan
optimista, tan contagiosamente
optimista. La definicion que ofrecia
de si mismo -" un pecador que ama
con locura a Jesucristo "- contiene los
dos elementos de esa paradoja que,
mas que la famosa cafia pensante de
Pascal, alumbra simultdneamente la
miseria y la grandeza del hombre. En



ultima instancia, una confianza como
la de San Josemaria en la dignidad
humana —tan solida, incluso después
de haber padecido personalmente
tantas injusticias- solo puede tener
un fundamento sobrenatural.

Por eso, el mensaje predicado por el
fundador del Opus Dei exige dar “
una importancia primaria y
fundamental a la espontaneidad
apostolica de la persona, a su libre y
responsable iniciativa guiada por la
accion del Espiritu” [7] . De ahi que
la actividad de la Obra se dirija,
principalmente, a dar una intensa
formacion cristiana, para que cada
uno personalmente, como ciudadano
exactamente igual a los demas de su
pais, realice un apostolado eny a
través de su trabajo profesional, con
libertad y responsabilidad
personales.

Esta es la aportacion fundamental
del Opus Dei a la pastoral y a la



accion apostolica de la Iglesia: la
formacion de cristianos
responsables, que se esfuercen por
santificar su profesion con el
alimento espiritual que les facilita la
Obra, para poder servir a la Iglesia
universal y a las didcesis, con un
constante apostolado personal, cada
uno bajo su responsabilidad.

Al servicio de la nueva
evangelizacion

Los fieles de la Prelatura y quienes
participan de sus apostolados
intentan prestar, contando con sus
limitaciones, un hondo y extenso
servicio a la didcesis. Mediante el
continuo y constante apostolado
personal de amistad y confidencia,
tratan de contribuir a que haya
muchos mas catolicos activos que
frecuentan los templos y colaboran
generosamente, cada uno bajo su
personal responsabilidad, en las
diversas iniciativas apostolicas,



catequisticas, sociales, etc. que haya
en cada didcesis.

El espiritu del Opus Dei no
promueve, por tanto, un modelo
concreto de cultura o de sociedad
cristiana, sino que estimula a los
catolicos a vivir su fe en sus
actividades generadoras de cultura y
constructoras de la sociedad. Asi se
conjuga el contenido objetivo de la fe
con la variedad subjetiva de las
realidades culturales.

El mensaje del Opus Dei consiste en
proponer, frente a la secularizacion,
un modo mas profundo de entender
la relacion entre la fe y la vida
ordinaria: la secularidad cristiana.

La secularidad critiana no permite
que los cristianos, al no conseguir el
necesario consenso social sobre su
modelo, decidan construir la ciudad
de Dios en la tierra, construyendo
ghettos —fisicos o culturales-
catolicos. Pero tampoco admite la



confusion de secularidad con
secularismo, pues seria reducir la fe
a pura espiritualidad, al margen de
las actuaciones concretas. Supondria
admitir una cultura opuesta a los
valores cristianos que ahogaria cada
vez mas la vida religiosa de los
ciudadanos cristianos:

No os dejéis arrastrar por el ambiente
—Iles recomendaba San Josemaria a
los cristianos de a pie—. Llevad
vosotros el ambiente de Cristo a todos
los lugares. Preocupaos de marcar la
huella de Dios, con caridad, con
carino, con claridad de doctrina, en
todas las criaturas que se crucen en
vuestro camino. No permitais que el
espejismo de la novedad arranque, de
vuestra alma, la piedad. La verdad de
Dios es eternamente joven y nueva,
Cristo no queda jamds anticuado [8] .

Sed de Cristo. Este mundo nuestro
necesita mas que nunca un cambio,
una auténtica revolucion cristiana,



una evangelizacion con nuevos
parametros. Este es uno de nuestros
retos. Pero sabemos que la
revolucion mdas honda debe darse en
lo hondo de cada uno de nosotros, en
nuestro corazon de cristianos. Ahi es
donde debe producirse la verdadera
revolucion, la auténtica conversion,
para vivir plenamente de Cristo.
Sabemos bien que si los cristianos
nos tomdaramos en serio nuestra fe,
se produciria la revolucion mas
importante de la historia.

Los laicos de esta hora historica
tienen una responsabilidad singular
en el Anuncio cristiano. Saben bien
que, como escribia san Josemaria,
como fruto de su tarea
evangelizadora no van a recibir
aplausos. Pero ahora, en palabras de
san Josemaria, es cuando hay que “
dar la cara por la Iglesia, cuando ser
catolico es dificil”.



¢Como? Con la alegria sobrenatural y
el optimismo humano — contesta—
de quienes estdan profundamente
convencidos de que el cristianismo no
es una religion negativa y
arrinconada, sino una afirmacion
gozosa en todos los ambientes del
mundo [9] .

Sabemos, sin embargo, que el
seguimiento de Cristo no nos lleva
necesariamente a un triunfo humano
en esta sociedad seducida por el
éxito y la notoriedad. No, los
cristianos actuales no pueden
esperar aplausos, por su conducta
fiel al Evangelio. Es mas; es probable
que sufran en su carne el
desencuentro entre una vida que
procura vivir conforme a las
ensefianzas de Jesus de Nazaret y la
de los que viven sumidos en un
profundo desconocimiento,
alejamiento de Dios; o que se situan
—desgraciadamente— en contra del
mensaje de Cristo.



Pero ésa es la tarea especifica de los
fieles laicos, dentro del Pueblo de
Dios: llevar la luz del Evangelio a
esos corazones oscurecidos. Y deben
llevarla de un modo comprensivo,
humilde y gozoso, sabiendo que no
son ellos la respuesta, sino Cristo
nuestro Senor, del cual tiene sed el
mundo.

Ante los amplios horizontes que Juan
Pablo II abre a la Iglesia en el
comienzo del tercer milenio, el
realismo cristiano que impregna
todo el espiritu del Opus Dei nos
recuerda que el Espiritu Santo
cuenta con los fieles laicos para
llevar la Palabra al vecino; al colega
de trabajo; al compafiero de deporte;
a la sefiora con la que se coincide en
la peluqueria...

“Si no hacemos mejores cristianos a
las personas que estdn a nuestro
alrededor —recordaba san Josemaria
—, St no tenemos hambre de que la



gente que nos trata sea mds amiga de
Dios, hasta llegar a una intimidad
grande, significa que no respondemos
a la llamada que hemos recibido, que
nos obliga a extender el Reino de Dios,
y -jpensadlo bien!- significa que hasta
humanamente hemos fracasado,
porque hemos desertado del camino
que el Serior, en su amor'y en su
misericordia infinita, nos ha trazado a
cada uno” [10] .

El Santo de la vida cotidiana —como
denomind Juan Pablo II al fundador
del Opus Dei el dia de su
canonizacion- mostraba su natural
talante optimista y esperanzado al
recordar que este mundo lo vivifican
los santos desconocidos : esas
personas cuyo nombre no saltara
nunca a los titulares de la prensa ni a
las pantallas de television:

Probablemente, cerca de ti —
contestaba a un brasilefio que le
habia preguntado en este sentido—



habra tantas personas que a los ojos
de Dios son muy agradables y
verdaderamente santas. Y concluia:
No te quepa duda de que este
momento de locura es momento de
santidad. Y que, en esta gran ciudad
que lleva el nombre del Apostol de las
Gentes, hay muchas almas
maravillosas, ocultas, y quién sabe si
no querrd el Sefior, a la vuelta del
tiempo y de no mucho, ponerlas en los
altares para ejemplo. De modo que...
jquédate tranquilo! Almas santas hay,
y no pocas: jmuchas! [11] .

El Sefior concede su gracia; pero el
cristiano debe acogerla, en su
oracion personal, en los sacramentos,
en la coherencia de su peregrinacion
terrena. El mensaje de san Josemaria
lleva a encarnar el Evangelio en la
propia vida, esforzandose por
alcanzar la santidad en medio de un
mundo surcado por tensiones
personales y sociales. No se trata de
una pretendida santidad intimista...



La santidad —en palabras de san
Josemaria— es luchar contra los
propios defectos constantemente.
Santidad es cumplir el deber de cada
instante, sin buscarse excusas.
Santidad es servir a los demds, sin
desear compensaciones de ningun
género. Santidad es buscar la
presencia de Dios —el trato constante
con El- con la oracion y con el trabgjo,
que se funden en un didlogo
perseverante con el Sefior. Santidad es
el celo por las almas, que lleva a
olvidarse de uno mismo. Santidad es
la respuesta positiva de cada
momento en nuestro encuentro
personal con Dios [12] .

Trabajar con espiritu de servicio

Esa llamada universal a la santidad
se traduce, segun el espiritu del Opus
Dei, en recordar que todos los
cristianos pueden descubrir a Dios
en sus ocupaciones cotidianasy,



principalmente, en el trabajo
profesional.

Para un cristiano, santificar el
trabajo no consiste en la apariencia
externa, o en la busqueda del éxito,
sino en el deseo de asociar cada dia
la propia entrega a la ofrenda del
Redentor. Entonces, el quehacer mas
importante es el que mejor responde
a las exigencias éticas y espirituales.
Parafraseando a Ernst Juinger, se
podria decir que la verdadera
medida del trabajo que realizamos es
el crecimiento que los demas
experimentan merced a la fuerza de
nuestro amor.

Ciertamente todo trabajo es un modo
de autorrealizacion, pero en estos
momentos es mas necesario que
nunca resaltar su dimension de
servicio recordando esta idea
medular, expresada en palabras de
Joaquin Navarro-Valls: “ la busqueda
de lo divino en lo ordinario no es un



nuevo trabajo que se afiade a lo que
cada dia hay que hacer, sino un nuevo
modo de relacionarse con las cosasy
con las personas ” [13] .

Conviene recordar de nuevo esta
verdad cristiana, que tantas veces
subrayo san Josemaria: “ La
categoria del oficio depende de las
condiciones personales del que lo
ejercita, de la seriedad humana con
que lo desempenia, del amor de Dios
que ponga en él. Es noble el oficio del
campesino, que se santifica cultivando
la tierra; y el del profesor
universitario, que une la cultura a la
fe; y el del artesano, que trabaja en el
propio hogar familiar; y el del
banquero, que hace fructificar los
medios economicos en beneficio de la
colectividad; y el del politico, que ve
en su tarea un servicio al bien de
todos; y el del obrero, que ofrece al
Serior el esfuerzo de sus manos ” [14] .



El Santo Padre, que trabajé como
obrero en una fabrica durante la
ocupacion nazi de Polonia, resumio
algunas ensefianzas de san Josemaria
afirmando que “ para todo bautizado
que quiera seguir fielmente a Cristo, la
fabrica, la oficina, la biblioteca, el
laboratorio o las paredes domésticas
pueden transformarse en lugares de
encuentro con el Sefior, que decidio
llevar una vida oculta durante treinta
afios. ;Puede alguien dudar que los
arios de Jesus en Nazaret no fuesen ya
parte integrante de su mision
salvadora?”. Para Juan Pablo II, “ lo
mismo sucede para nosotros. Las
cosas de cada dia, aparentemente
grises, pueden adquirir, en su
monotonia de gestos que parecen
siempre iguales, una dimension
sobrenatural que las transfigura ”
[15].

En aparente contradiccion, San
Josemaria afirma que el inico modo
de espiritualizar la realidad y



devolverle su sentido original, es
“materializando” la santidad en las
mismas realidades ordinarias. Esta
“materializacion” es importante
porque la persona humana se
relaciona con las cosas y con los
demads desde y con su corporeidad.
Por lo tanto ha de “materializar” —es
decir, concretar en realidades y en
acciones temporales— hasta sus
deseos mas espirituales.

Como sefiala Navarro-Valls, “ el
fundamento ultimo de esta ensefianza
estd en la figura de Cristo con quien
Dios irrumpe en la historia de los
hombres, no como idea o como
inspiracién sino asumiendo en El la
humanidad y haciéndose, Dios mismo,
hombre.. Por eso, Escrivd audazmente
y con una aparente paradoja dice que
‘a ese Dios invisible lo encontramos en
las cosas mas visibles y materiales’.
Este ir mas alla de las percepciones
cotidianas es lo que da a la vida del
cristiano el sereno realismo de quien



ve el mundo como es 'y no como
parece ser ” [16] .

El trabajo es, ademas, la forma
principal —aunque no unica- que la
mayoria de personas tienen a su
alcance para construir la sociedad y
para dejar su huella en el mundo.
Seria una concepcion elitista de la
cultura considerarla propiedad de
ese grupo de personas que se suelen
denominar “intelectuales”: la cultura
es la huella que deja la actividad
humana en el mundo y en la historia.

El mismo hecho de que se califique
de “profesional” al trabajo muestra
esa dimension comunitaria: la
profesion u oficio no es un mero
puesto de trabajo, sino una manera
de entender la participacion de cada
uno en las responsabilidades
sociales, de acuerdo con las reglas
deontoldgicas y profesionales
aceptadas.



Por esa dimension social, el trabajo
se proyecta como un servicio a la
comunidad local, a la nacion y aun a
toda la humanidad. Santificar el
trabajo implica, por tanto, dar a la
actividad profesional un sentido de
servicio a los demas, de construccion
de la sociedad en que vivimos y de
preparacion de un mundo mejor
para los que vendran después.

En efecto, la santificacion del trabajo
conlleva entender, entre otras cosas,
que la actividad empresarial no debe
circunscribirse a la simple
consecucion de beneficios ni a la
supervivencia de la empresa, sino
que debe ampliar sus
responsabilidades en busca del bien
comun. Como sefiala el Prof. Cavallé,
“ éste no se limita al mejor reparto del
valor afiadido, sino que demanda la
transformacion de las circunstancias
que permitan y faciliten el desarrollo
integral de las personas que



componen la organizacion, o que se
relacionan con ella” [17] .

Esa transformacion de las
estructuras de trabajo incluye, por
ejemplo, la mejora de las condiciones
para el desarrollo de las virtudes
cristianas en el desemperfio de las
responsabilidades profesionales.
Estas deben comprender, no sélo el
respeto y el cumplimiento de las
leyes vigentes, sino todo aquello que
contribuya a combatir la corrupcion
y a fomentar un comportamiento
ético de todos los empleados.

Santificar el trabajo es promover la
justicia

No quedaria completo el mensaje de
santificacion del trabajo si no
tuviéramos siempre presente que
intentar vivir a fondo el cristianismo
lleva consigo una preocupacion
efectiva por contribuir a resolver
problemas del entorno.



En una de sus homilias, el fundador
del Opus Dei se expresaba asi: “ Se
comprende muy bien la impaciencia,
la angustia, los deseos inquietos de
quienes, con un alma naturalmente
cristiana no se resignan ante la
injusticia personal y social que puede
crear el corazon humano. Tantos
siglos de convivencia entre los
hombres y, todavia, tanto odio, tanta
destruccion, tanto fanatismo
acumulado en ojos que no quieren ver
Yy en corazones que no quieren amar.
Los bienes de la tierra, repartidos
entre unos pocos; los bienes de la
cultura, encerrados en cendculos. Y,
fuera, hambre de pan y de sabiduria,
vidas humanas que son santas,
porque vienen de Dios, tratadas como
simples cosas, como niimeros de una
estadistica. Comprendo y comparto
esa impaciencia, que me impulsa a
mirar a Cristo, que continua
invitandonos a que pongamos en
practica ese mandamiento nuevo del
amor. Todas las situaciones por las



que atraviesa nuestra vida nos traen
un mensaje divino, nos piden una
respuesta de amor, de entrega a los
demas ” [18]

De ahi que los fieles de la prelatura y
los cooperadores, ademas de intentar
realizar con responsabilidad social
su trabajo profesional, promuevan
en cada pais diversas labores en
beneficio de la comunidad. Se trata
de actividades civiles de intereés
publico como universidades, escuelas
de formacion profesional, centros
educativos poara disminuidos
psiquicos, residencias de estudiantes,
colegios, dispensarios, etc. Son
iniciativas de caracter profesional
que responden a necesidades reales.
Sus promotores las gestionan y
sostienen, también econdmicamente,
bajo su responsabilidad.

Asi las describia San Josemaria: "
nacen en distintos sitios del mundo
con una espontaneidad



extraordinaria. La gente, las almas
grandes que hay en todos los lados,
nos dicen: necesitamos esto o lo otro.
Y aquello nace con el esfuerzo de
todosy [...] da unos frutos
maravillosos. Pero en cada pais
surgen labores distintas. Y cuando
parecen iguales, no lo son, porque el
caractery las circunstancias de la
gente son de otro estilo ".

Los que trabajan en esas iniciativas
mantienen la ilusion de mostrar que
la santidad no se queda en un ideal
“espiritualista”, sino que lleva
consigo frutos de justicia y de paz.
Pero, para que abunde la paz en el
mundo debe crecer primero la paz
en los corazones. Y la paz interior no
se obtiene con una vida
despreocupada y egolatra, sino con la
renuncia al egoismo.

El trabajo que promueve la justicia
construye la paz



Si nos preguntamos, como tantos lo
hacen estos dias en nuestro pais, por
qué esa paz tan querida se nos ofrece
como algo casi inalcanzable, fragil e
inestable, y por qué los caminos para
conquistarla esta erizados de
dificultades, hasta hacerlos casi
intransitables, encontramos la
respuesta en la alabanza de los
angeles a Jesus Nifio, que ademas de
dar gloria a Dio en las alturas,
pregonaban ante los pastores la paz
en la tierra para los hombres de
buena voluntad.

El don divino de la paz, ofrecido a
todos los hombres, esta condicionado
a la buena voluntad de cada uno.
Exige, en otras palabras, la propia
conversion. Es aqui donde, en
palabras de la Enciclica Redeptoris
missio , “ la Iglesia ofrece una fuerza
liberadora y promotora de desarrollo,
precisamente porque lleva a la
conversion del corazony de la
mentalidad; ayuda a reconocer la



dignidad de cada persona; dispone a
solidaridad, al compromiso, al
servicio de los hermanos; inserta al
hombre en el proyecto de Dios, que es
la construccion del Reino de paz y de
justicia, a partir ya de esta vida .” [19]

La paz, ademas de un don, es una
conquista personal de cada hombre.
Pero el hombre esta marcado por el
pecado original y sus consecuencias:
porta en si mismo un factor
disgregante, una ruptura profunda
con la realidad creada: con sus
semejantes, consigo mismo, con Dios.
Por eso la paz es siempre una meta
dificil, y sus logros estan sometidos a
la precariedad y fragilidad que se
derivan de la misma naturaleza
humana.

San Josemaria fue un incansable
promotor de la confesion
sacramental frecuente entre los
fieles, consciente de la necesidad de
la paz para sus almas. Sélo la



reconciliacion con dios otorga esa
paz, con la gracia sacramental. Y ese
renacimiento en Cristo supone el
propdsito de una vida de servicio a
los demas, y en consecuencia, de
desarrollo de los pueblos.

La Iglesia, ademads de subrayar la
naturaleza sobrenatural de la paz, en
cuanto don gratuito de Dios,
recuerda que esta estrechamente
unida con la verdad. El servicio a la
verdad es un antidoto contra la
violencia, que siempre busca
ampararse y legitimarse en la
mentira. El mensaje del Opus Dei
invita, por eso, a todos los cristianos
a participar activamente en la
opinion publica, y a promover por
todos los medios la defensa y
proclamacion de la verdad.

Acabo mi intervencion con la lectura
del punto de Camino que cité al
comienzo:



“ Un secreto. -Un secreto, a voces:
estas crisis mundiales son crisis de
santos. -Dios quiere un pufiado de
hombres "suyos” en cada actividad
humana. -Después... "pax Christi in
regno Christi"” -la paz de Cristo en el
reino de Cristo.” [20]

La paz de Cristo en el reino de Cristo
puede traducirse, entonces, por la
paz de cada cristiano para construir
el progreso y el desarrollo de los
pueblos, comenzando por los mas
pobres, en lo espiritual y en lo
material. Asi se cumplen, de mil
maneras imaginables, segun los
condicionamientos de la historia, los
misteriosos designios de la
providencia divina.

Providencia divina que, como decia
el prelado del Opus Dei, Mons.
Echevarria, “ha querido mostrar —en
pleno siglo XX, testigo de los mayores
desarrollos cientificos y tecnoldgicos
del trabajo humano- que los



hombres y mujeres empefiados en
sus tareas profesionales y familiares
pueden y deben aspirar a la plenitud
de la vida cristiana, precisamente en
su lugar y situacion en el mundo.”
[21] .

[1] Cfr. Juan Pablo II, Enciclica FIDES
ET RATIO ; especialmente n. 5,47, 55
y 82

[2] Josemaria Escriva de Balaguer,
CAMINO, Ediciones Rialp, n.301.

[3] Ana Marta Gonzalez, LA
APORTACION DE JOSEMARIA
ESCRIVA A LAS IDEAS DEL SIGLO XX;
revista Epoca, n° 889, Madrid, 1-7 de
marzo de 2002, pag. 58.

[4] CONVERSACIONES CON MONS.
ESCRIVA DE BALAGUER; Ediciones
Rialp, Madrid, 192 edicion, 1998; n.
88.

[5] Ibidem. n. 88.



[6] Cornelio Fabro; EL. TEMPLE DE
UN PADRE DE LA IGLESIA, Ediciones
Rialp, Madrid, 2002; pags. 171-196.

[7] CONVERSACIONES CON MONS.
ESCRIVA DE BALAGUER; Ediciones
Rialp, Madrid, 192 edicion, 1998; n. 19

[8] A. Vazquez de Prada; EL
FUNDADOR DEL OPUS DEI; Ediciones
Rialp, Madrid, 2003, tomo III, p. 683

[9] F. Gondrand; AL PASO DE DIOS;
Ediciones Rialp, Madrid, 4* ed., 1985;
p. 144

[10] Mons. Javier Echevarria; en
MEMORIA DEL BEATO JOSEMARIA
ESCRIVA. Entrevista con Salvador
Bernal. Rialp, 3% ed. p. 57.

[11] Encuentros con Josemaria
Escriva; Col. “Preguntasy
Respuestas”. N° 3; De la reunion en el
Auditorio Anhembi, Sdo Paulo
(Brasil), 1-VI-1974



[12] Mons. Javier Echevarria,
MEMORIA DEL BEATO JOSEMARIA
ESCRIVA. Entrevista con Salvador
Bernal. Rialp, 3% ed. p. 16.

[13] Joaquin Navarro-Valls, EL
REALISMO HUMANO DE LA
SANTIDAD, Conferencia pronunciada
en Granada, 6-X-2003, editada por el
Colegio Mayor Albaycin.

[14] A. Vazquez de Prada; EL
FUNDADOR DEL OPUS DEI, Ediciones
Rialp, Madrid, 2003, tomo III, p. 93

[15] Juan Pablo II, DISCURSO A LOS
PARTICIPANTES EN UN CONGRESO
EN EL CENTENARIO DEL
NACIMIENTO DE ]OSEMARiA
ESCRIVA, Ciudad del Vaticano, 12 de
enero de 2002.

[16] Joaquin Navarro-Valls, Ibidem.

[17] Carlos Cavallé, EMPRESA Y BIEN
COMUN EN EL MENSAJE DEL BEATO
JOSEMARIA, Congreso Internacional



“La grandeza de la vida corriente”,
Edizioni Universita della Santa Croce.
Roma, 2003.

[18] Josemaria Escriva de Balaguer,
ES CRISTO QUE PASA, Ediciones
Rialp, n. 111

[19] Juan Pablo II, Enciclica
REDEPTORIS MISSIO , n.59, parr.1.

[20] Josemaria Escriva de Balaguer,
CAMINO, Ediciones Rialp, n.301.

[21] Mons. Javier Echevarria,
PRESENTACION AL LIBRO DEL
CENTENARIO DE JOSEMARIA
ESCRIVA; Ed. Rialp, 2002, p. 15.

Mons. Ramoén Herrando Prat de
la Riba

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-es/article/el-mensaje-del-opus-dei-en-el-mundo-contemporaneo/

opusdei.org/es-es/article/el-mensaje-del-
opus-dei-en-el-mundo-contemporaneo/
(29/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/el-mensaje-del-opus-dei-en-el-mundo-contemporaneo/
https://opusdei.org/es-es/article/el-mensaje-del-opus-dei-en-el-mundo-contemporaneo/

	El mensaje del Opus Dei en el mundo contemporáneo

