
opusdei.org

El mensaje del Opus
Dei en el mundo
contemporáneo

Conferencia pronunciada en
mayo de 2004 por Mons. Ramón
Herrando Prat de la Riba,
vicario regional del Opus Dei en
España.

27/09/2010

“ Los gozos y las esperanzas, las
tristezas y las angustias de los
hombres de nuestro tiempo, sobre
todo de los pobres y de cuantos
sufren, son a la vez gozos y



esperanzas, tristezas y angustias de
los discípulos de Cristo. Nada hay
verdaderamente humano que no
encuentre eco en su corazón .”

Estas palabras, que constituyen el
preámbulo de la Constitución
Dogmática Gaudium et Spes , han
resonado con especial intensidad en
la Iglesia española con motivo del
atentado del 11 de marzo en Madrid.

Una vez más, sacerdotes y laicos han
sabido estar junto al que sufre,
colaborando desinteresadamente con
muchas otras personas, creyentes o
no. Los testimonios de solidaridad
que presenciamos esos días fueron
un asidero de esperanza al que
agarrarnos en medio de la
manifestación descarnada del odio y
la violencia inhumanas.

A raíz de ese atentado, la sombra del
miedo ha planeado sobre nuestras
existencias tranquilas y pacíficas.
Parece como si alguien hubiera



desgarrado el velo del confortable
estado de bienestar que habíamos
conseguido con tanto esfuerzo
durante más de cincuenta años.

Tras esa tragedia son muchas las
reflexiones que se han hecho y
muchas las voces que se han alzado:
algunas con tonos apocalípticos;
otras, aconsejando el repliegue del
ser humano en su esfera individual.
Lo cierto es que al acudir a las
corrientes culturales
contemporáneas en busca de
respuestas nos volvemos llenos de
vacío.

El hundimiento del racionalismo que
caracterizó a la primera Ilustración y
que fue llevado al extremo por las
grandes construcciones idealistas, ha
dado paso –según el lúcido análisis
de la Fides et ratio – a un cientifismo
y a un relativismo que sostienen, por
una u otra vía, que la inteligencia
humana sólo puede percibir



fragmentos de lo real, sin tener la
capacidad para llegar a una verdad
sobre la que se fundamente la
percepción de una meta y de un
sentido [1] . No es de extrañar,
entonces, que nuestra sociedad esté
marcada por el pesimismo que
conlleva la ausencia de ideales, el
hastío y la resignación cansina.

Sin embargo, la Iglesia, continuadora
de la misión de Cristo en la tierra, no
se cansa de hacer eco a las primeras
palabras de Juan Pablo II en la Sede
de Pedro: “¡no tengáis miedo!”. Lejos
de constituir un canto al optimismo
ingenuo, se trata de un mensaje de
esperanza bien fundada: la
esperanza en que el hombre, hecho a
imagen y semejanza de su Creador,
aunque sufre la tentación del odio, la
violencia y el fanatismo, ha sido
liberado por Jesucristo.

En este contexto resuenan con fuerza
las palabras proféticas del fundador



del Opus Dei: “ estas crisis mundiales
–señalaba san Josemaría- son crisis
de santos ” [2] . Ciertamente, se
necesita hoy, de modo más acuciante
que nunca, que todos los cristianos
asuman con plenitud la vocación a la
santidad que han recibido en el
bautismo, viviendo el Evangelio con
audacia, con alegría.

La proclamación a los cuatro vientos
de que la santidad no es cosa para
privilegiados, que la vida corriente y
ordinaria ofrece materia abundante
para la santificación, rescata una
evidencia evangélica que –
precisamente a la luz de los
acontecimientos y las ideas
contemporáneos– cobra particular
relieve para el hombre de cualquier
tiempo y lugar.

El mensaje del Opus Dei –que el
mismo San Josemaría calificó
audazmente de "materialismo
cristiano"- se mueve en el contexto



general de afirmación de la vida
ordinaria como “lugar teológico” de
la vocación bautismal.

Pienso que, precisamente por su raíz
evangélica, ese mensaje ofrece varios
aspectos que pueden aportar luces
para afrontar cuestiones difíciles que
se presentan en la sociedad actual.

Me gustaría compartir con Uds.
algunas reflexiones con la esperanza
de que contribuyan a la tarea de la
nueva evangelización a la que, por
mediación del Santo Padre Juan
Pablo II, nos impulsa el Espíritu.

La unidad de vida: respuesta
cristiana a la fragmentación del
mundo contemporáneo

San Josemaría solía emplear la
expresión gráfica de "unidad de vida"
para referirse a la necesidad de
comportarse en toda circunstancia
como hijo de Dios, evitando la
tentación de llevar como una doble



vida: por un lado la vida de trato con
Dios, por otro una vida plena de
realidades terrenas –familia, trabajo,
relaciones sociales, etc.- en las que
Dios, sin embargo, no tiene cabida.

A finales de los años veinte del
pasado siglo –en la época de la luz
fundacional del Opus Dei– se
producía, según los historiadores,
una evolución paulatina pero
generalizada hacia un estado social
democrático, en el que las nociones
de "vida ordinaria" y de "profesión"
adquirieron un particular
significado. En este sentido, la
reflexión filosófica y sociológica de
ese período de entreguerras
constituye un trasfondo frente al cual
el mensaje de la santificación de la
vida ordinaria –que, en el espíritu del
Opus Dei, gira como en torno a su
quicio alrededor del trabajo– resulta
especialmente luminoso.



Como señala una filósofa
contemporánea, “ante el
desencantamiento del mundo por la
ciencia, y la creciente necesidad de
insuflar en el mundo objetivo de la
ciencia el sentido procedente del
mundo de la vida, la insistencia de
Escrivá en la "unidad de vida" brilla
con luz propia: ‘ tenemos –dice el
santo– una única vida, hecha de carne
y de espíritu, y esa tiene que ser, en el
alma y en el cuerpo, santa y llena de
Dios ’” [3] .

En esta idea, por lo demás, se realiza
también una llamada a superar la
escisión típica de esos hombres de la
modernidad, que a menudo son
"especialistas sin espíritu, vividores
sin corazón" y que conforman la
sociedad como una masa anónima,
fácilmente manejable por el poder,
como el s. XX ha experimentado
dolorosamente.



La identidad del hombre
contemporáneo se encuentra tan
fragmentada que sólo un criterio de
identidad sobrenatural como “hijo de
Dios” se demuestra capaz de
restablecer la unidad perdida. La
“unidad de vida” es una clave que
puede ayudar a corregir las
deformaciones prácticas a las que
puede llevar la especialización
moderna del trabajo, pues el
lenguaje propio de la virtud permite
afrontar, mitigándolo, el riesgo de
fragmentación psicológica anejo a la
especialización, que es uno de los
riesgos éticos más característicos que
tenemos planteados desde el origen
mismo de la modernidad.

No se trata sólo de un problema
teórico. Nos encontramos ante una
sociedad en la que el trabajo fagocita
al individuo y en la que los políticos,
empresarios y distintas instancias de
la opinión pública, parecen ignorar
muchas veces la realidad de la



familia como vínculo necesario y
determinante de la persona. Al
mismo tiempo, ningún ser humano,
hombre o mujer, puede renunciar a
estos dos ámbitos esenciales de
realización personal y de
socialización. Todos necesitamos de
un trabajo y todos necesitamos de
una familia; sin embargo, ambos
parecen sufrir hoy una profunda
crisis de identidad, y no porque
hayan dejado de ser lo que son, sino
porque se viven de otra manera.

La “unidad de vida” parece ofrecer
una vía de solución para conciliar la
vida familiar y la laboral, pues
muchas veces se parte de un
desenfoque inicial en el
planteamiento de la propia
realización personal. Sólo
entendiendo la familia y el trabajo
como ámbitos de servicio, con una
dimensión trascendente, se puede
hacer una elección personal centrada
en el orden y los ideales. En



definitiva, se trata de hacer una
elección personal basada en una
clara jerarquía de valores: Dios, los
demás y después yo. Un sistema de
prioridades que exige vivir el
abandono y la fe en la Providencia, y
además las virtudes humanas y el
sentido común.

Así explicaba San Josemaría el
desasosiego interior que muchas
veces aqueja al hombre y a la mujer
de hoy ante la dificultad de “llegar a
todo”:

“ Ese sentimiento, que es muy real,
procede con frecuencia, más que de
limitaciones efectivas –que tenemos
todos, porque somos humanos– de la
falta de ideales bien determinados,
capaces de orientar toda una vida, o
también de una inconsciente soberbia:
a veces, desearíamos ser los mejores
en cualquier aspecto y a cualquier
nivel. Y como no es posible, se origina
un estado de desorientación y de



ansiedad, o incluso de desánimo y de
tedio: no se puede estar en todas las
cosas, no se sabe a qué atender y no se
atiende eficazmente a nada. En esta
situación, el alma queda expuesta a la
envidia, es fácil que la imaginación se
desate y busque un refugio en la
fantasía que, alejando de la realidad,
acaba adormeciendo la voluntad. Es
lo que repetidas veces he llamada la
mística ojalatera hecha de ensueños
vanos y de falsos idealismos: ¡ojalá no
me hubiera casado, ojalá no tuviera
esa profesión, ojalá tuviera más salud,
o menos años, o más tiempo! ” [4]

No se quedaba, San Josemaría, en el
diagnóstico, sino que aportaba una
solución desde la “unidad de vida”:

“ El remedio –costoso como todo lo
que vale– está en buscar el verdadero
centro de la vida humana, lo que
puede dar una jerarquía, un orden y
un sentido a todo: el trato con Dios,
mediante una vida interior auténtica.



Si, viviendo en Cristo, tenemos en El
nuestro centro descubrimos el sentido
de la misión que se nos ha confiado,
tenemos un ideal humano que se hace
divino, nuevos horizontes de
esperanza se abren ante nuestra vida,
y llegamos a sacrificar gustosamente
no ya tal o cual aspecto de nuestra
actividad, sino la vida entera, dándole
así, paradójicamente, su más hondo
cumplimiento ”. [5] Hijos de Dios y
ciudadanos del mundo

" Espíritu " y " corazón " son dos
palabras frecuentes en la predicación
del fundador del Opus Dei que, " en
confidencia de amigo, de hermano, de
padre ", se dirige siempre a la
persona concreta, y no sabe en
absoluto de "masas". Esta
orientación, tan cristiana, hacia la
persona concreta, se alimenta, más
que del respeto, del amor a la
dignidad de toda persona, creada a
imagen de Dios, cuya redención del



pecado ha merecido " toda la sangre
de Cristo ".

¡Qué grande ha de ser la dignidad del
hombre, para merecer la muerte de
Dios!: el pensamiento abstracto
puede intentar expresar de mil
maneras esta idea, pero difícilmente
podrá transmitir la fuerza que tiene
en la experiencia de un santo.

En el contexto en el que nos
movemos hoy, de deconstrucción del
pensamiento moderno, la idea de
"dignidad" no sale por lo general
muy bien parada. Por eso impacta la
fe de San Josemaría en el hombre,
manifestada de tantas maneras,
particularmente en la afirmación
categórica de su libertad.

La idea de libertad del fundador del
Opus Dei, que se revela en la práctica
como incomparablemente más
radical que la libertad moderna,
tiene una raíz profunda, teológica -" 
la libertad con la que nos liberó Cristo



"-, que, como ha mostrado Cornelio
Fabro, admite el parangón con la
idea de libertad de San Pablo o de
San Agustín [6] . Con todo, su idea de
libertad no carece de consecuencias
en la convivencia social y política:
desde muy pronto –desde luego,
mucho antes de la revitalización del
debate contemporáneo sobre la
sociedad civil- San Josemaría habló
positivamente de pluralismo en todas
las opciones temporales, refiriéndose
expresamente a la virtud de la
"ciudadanía", de una forma novedosa
al menos para los cánones de
entonces.

Precisamente, su predicación,
orientada hacia el crecimiento en
virtudes y no sólo al cumplimiento
de los mandamientos, resulta de
especial interés al menos por dos
motivos: por la imbricación
existencial de naturaleza y gracia
que trasluce, y por el mismo lenguaje
en que se expresa, que, tal y como ha



observado el fenomenólogo Robert
Sokolowski, refleja un agudo
conocimiento de la psicología
humana, además de resultar
extraordinariamente cercano al
hombre moderno.

En general, su énfasis en las virtudes
–con lo que este concepto implica de
superación, de crecimiento- no es
sino una manifestación más del
optimismo que alienta todo su
mensaje, y que se comunica al modo
de entender la vida misma.

Es difícil encontrar un mensaje que,
siendo tan consciente de la miseria
del hombre sea, a la vez tan
optimista, tan contagiosamente
optimista. La definición que ofrecía
de sí mismo -" un pecador que ama
con locura a Jesucristo "- contiene los
dos elementos de esa paradoja que,
más que la famosa caña pensante de
Pascal, alumbra simultáneamente la
miseria y la grandeza del hombre. En



última instancia, una confianza como
la de San Josemaría en la dignidad
humana –tan sólida, incluso después
de haber padecido personalmente
tantas injusticias- sólo puede tener
un fundamento sobrenatural.

Por eso, el mensaje predicado por el
fundador del Opus Dei exige dar “ 
una importancia primaria y
fundamental a la espontaneidad
apostólica de la persona, a su libre y
responsable iniciativa guiada por la
acción del Espíritu ” [7] . De ahí que
la actividad de la Obra se dirija,
principalmente, a dar una intensa
formación cristiana, para que cada
uno personalmente, como ciudadano
exactamente igual a los demás de su
país, realice un apostolado en y a
través de su trabajo profesional, con
libertad y responsabilidad
personales.

Esta es la aportación fundamental
del Opus Dei a la pastoral y a la



acción apostólica de la Iglesia: la
formación de cristianos
responsables, que se esfuercen por
santificar su profesión con el
alimento espiritual que les facilita la
Obra, para poder servir a la Iglesia
universal y a las diócesis, con un
constante apostolado personal, cada
uno bajo su responsabilidad.

Al servicio de la nueva
evangelización

Los fieles de la Prelatura y quienes
participan de sus apostolados
intentan prestar, contando con sus
limitaciones, un hondo y extenso
servicio a la diócesis. Mediante el
continuo y constante apostolado
personal de amistad y confidencia,
tratan de contribuir a que haya
muchos más católicos activos que
frecuentan los templos y colaboran
generosamente, cada uno bajo su
personal responsabilidad, en las
diversas iniciativas apostólicas,



catequísticas, sociales, etc. que haya
en cada diócesis.

El espíritu del Opus Dei no
promueve, por tanto, un modelo
concreto de cultura o de sociedad
cristiana, sino que estimula a los
católicos a vivir su fe en sus
actividades generadoras de cultura y
constructoras de la sociedad. Así se
conjuga el contenido objetivo de la fe
con la variedad subjetiva de las
realidades culturales.

El mensaje del Opus Dei consiste en
proponer, frente a la secularización,
un modo más profundo de entender
la relación entre la fe y la vida
ordinaria: la secularidad cristiana.

La secularidad critiana no permite
que los cristianos, al no conseguir el
necesario consenso social sobre su
modelo, decidan construir la ciudad
de Dios en la tierra, construyendo
ghettos –físicos o culturales-
católicos. Pero tampoco admite la



confusión de secularidad con
secularismo, pues sería reducir la fe
a pura espiritualidad, al margen de
las actuaciones concretas. Supondría
admitir una cultura opuesta a los
valores cristianos que ahogaría cada
vez más la vida religiosa de los
ciudadanos cristianos:

No os dejéis arrastrar por el ambiente
—les recomendaba San Josemaría a
los cristianos de a pie—. Llevad
vosotros el ambiente de Cristo a todos
los lugares. Preocupaos de marcar la
huella de Dios, con caridad, con
cariño, con claridad de doctrina, en
todas las criaturas que se crucen en
vuestro camino. No permitáis que el
espejismo de la novedad arranque, de
vuestra alma, la piedad. La verdad de
Dios es eternamente joven y nueva,
Cristo no queda jamás anticuado [8] .

Sed de Cristo. Este mundo nuestro
necesita más que nunca un cambio,
una auténtica revolución cristiana,



una evangelización con nuevos
parámetros. Este es uno de nuestros
retos. Pero sabemos que la
revolución más honda debe darse en
lo hondo de cada uno de nosotros, en
nuestro corazón de cristianos. Ahí es
donde debe producirse la verdadera
revolución, la auténtica conversión,
para vivir plenamente de Cristo.
Sabemos bien que si los cristianos
nos tomáramos en serio nuestra fe,
se produciría la revolución más
importante de la historia.

Los laicos de esta hora histórica
tienen una responsabilidad singular
en el Anuncio cristiano. Saben bien
que, como escribía san Josemaría,
como fruto de su tarea
evangelizadora no van a recibir
aplausos. Pero ahora, en palabras de
san Josemaría, es cuando hay que “ 
dar la cara por la Iglesia, cuando ser
católico es difícil”.



¿Cómo? Con la alegría sobrenatural y
el optimismo humano — contesta— 
de quienes están profundamente
convencidos de que el cristianismo no
es una religión negativa y
arrinconada, sino una afirmación
gozosa en todos los ambientes del
mundo [9] .

Sabemos, sin embargo, que el
seguimiento de Cristo no nos lleva
necesariamente a un triunfo humano
en esta sociedad seducida por el
éxito y la notoriedad. No, los
cristianos actuales no pueden
esperar aplausos, por su conducta
fiel al Evangelio. Es más; es probable
que sufran en su carne el
desencuentro entre una vida que
procura vivir conforme a las
enseñanzas de Jesús de Nazaret y la
de los que viven sumidos en un
profundo desconocimiento,
alejamiento de Dios; o que se sitúan
—desgraciadamente— en contra del
mensaje de Cristo.



Pero ésa es la tarea específica de los
fieles laicos, dentro del Pueblo de
Dios: llevar la luz del Evangelio a
esos corazones oscurecidos. Y deben
llevarla de un modo comprensivo,
humilde y gozoso, sabiendo que no
son ellos la respuesta, sino Cristo
nuestro Señor, del cual tiene sed el
mundo.

Ante los amplios horizontes que Juan
Pablo II abre a la Iglesia en el
comienzo del tercer milenio, el
realismo cristiano que impregna
todo el espíritu del Opus Dei nos
recuerda que el Espíritu Santo
cuenta con los fieles laicos para
llevar la Palabra al vecino; al colega
de trabajo; al compañero de deporte;
a la señora con la que se coincide en
la peluquería...

“Si no hacemos mejores cristianos a
las personas que están a nuestro
alrededor —recordaba san Josemaría
— , si no tenemos hambre de que la



gente que nos trata sea más amiga de
Dios, hasta llegar a una intimidad
grande, significa que no respondemos
a la llamada que hemos recibido, que
nos obliga a extender el Reino de Dios,
y -¡pensadlo bien!- significa que hasta
humanamente hemos fracasado,
porque hemos desertado del camino
que el Señor, en su amor y en su
misericordia infinita, nos ha trazado a
cada uno” [10] .

El Santo de la vida cotidiana –como
denominó Juan Pablo II al fundador
del Opus Dei el día de su
canonización– mostraba su natural
talante optimista y esperanzado al
recordar que este mundo lo vivifican
los santos desconocidos : esas
personas cuyo nombre no saltará
nunca a los titulares de la prensa ni a
las pantallas de televisión:

Probablemente, cerca de ti —
contestaba a un brasileño que le
había preguntado en este sentido— 



habrá tantas personas que a los ojos
de Dios son muy agradables y
verdaderamente santas. Y concluía: 
No te quepa duda de que este
momento de locura es momento de
santidad. Y que, en esta gran ciudad
que lleva el nombre del Apóstol de las
Gentes, hay muchas almas
maravillosas, ocultas, y quién sabe si
no querrá el Señor, a la vuelta del
tiempo y de no mucho, ponerlas en los
altares para ejemplo. De modo que...
¡quédate tranquilo! Almas santas hay,
y no pocas: ¡muchas! [11] .

El Señor concede su gracia; pero el
cristiano debe acogerla, en su
oración personal, en los sacramentos,
en la coherencia de su peregrinación
terrena. El mensaje de san Josemaría
lleva a encarnar el Evangelio en la
propia vida, esforzándose por
alcanzar la santidad en medio de un
mundo surcado por tensiones
personales y sociales. No se trata de
una pretendida santidad intimista...



La santidad —en palabras de san
Josemaría— es luchar contra los
propios defectos constantemente.
Santidad es cumplir el deber de cada
instante, sin buscarse excusas.
Santidad es servir a los demás, sin
desear compensaciones de ningún
género. Santidad es buscar la
presencia de Dios –el trato constante
con Él- con la oración y con el trabajo,
que se funden en un diálogo
perseverante con el Señor. Santidad es
el celo por las almas, que lleva a
olvidarse de uno mismo. Santidad es
la respuesta positiva de cada
momento en nuestro encuentro
personal con Dios [12] .

Trabajar con espíritu de servicio

Esa llamada universal a la santidad
se traduce, según el espíritu del Opus
Dei, en recordar que todos los
cristianos pueden descubrir a Dios
en sus ocupaciones cotidianas y,



principalmente, en el trabajo
profesional.

Para un cristiano, santificar el
trabajo no consiste en la apariencia
externa, o en la búsqueda del éxito,
sino en el deseo de asociar cada día
la propia entrega a la ofrenda del
Redentor. Entonces, el quehacer más
importante es el que mejor responde
a las exigencias éticas y espirituales.
Parafraseando a Ernst Jünger, se
podría decir que la verdadera
medida del trabajo que realizamos es
el crecimiento que los demás
experimentan merced a la fuerza de
nuestro amor.

Ciertamente todo trabajo es un modo
de autorrealización, pero en estos
momentos es más necesario que
nunca resaltar su dimensión de
servicio recordando esta idea
medular, expresada en palabras de
Joaquín Navarro-Valls: “ la búsqueda
de lo divino en lo ordinario no es un



nuevo trabajo que se añade a lo que
cada día hay que hacer, sino un nuevo
modo de relacionarse con las cosas y
con las personas ” [13] .

Conviene recordar de nuevo esta
verdad cristiana, que tantas veces
subrayó san Josemaría: “ La
categoría del oficio depende de las
condiciones personales del que lo
ejercita, de la seriedad humana con
que lo desempeña, del amor de Dios
que ponga en él. Es noble el oficio del
campesino, que se santifica cultivando
la tierra; y el del profesor
universitario, que une la cultura a la
fe; y el del artesano, que trabaja en el
propio hogar familiar; y el del
banquero, que hace fructificar los
medios económicos en beneficio de la
colectividad; y el del político, que ve
en su tarea un servicio al bien de
todos; y el del obrero, que ofrece al
Señor el esfuerzo de sus manos ” [14] .



El Santo Padre, que trabajó como
obrero en una fábrica durante la
ocupación nazi de Polonia, resumió
algunas enseñanzas de san Josemaría
afirmando que “ para todo bautizado
que quiera seguir fielmente a Cristo, la
fábrica, la oficina, la biblioteca, el
laboratorio o las paredes domésticas
pueden transformarse en lugares de
encuentro con el Señor, que decidió
llevar una vida oculta durante treinta
años. ¿Puede alguien dudar que los
años de Jesús en Nazaret no fuesen ya
parte integrante de su misión
salvadora? ”. Para Juan Pablo II, “ lo
mismo sucede para nosotros. Las
cosas de cada día, aparentemente
grises, pueden adquirir, en su
monotonía de gestos que parecen
siempre iguales, una dimensión
sobrenatural que las transfigura ” 
[15] .

En aparente contradicción, San
Josemaría afirma que el único modo
de espiritualizar la realidad y



devolverle su sentido original, es
“materializando” la santidad en las
mismas realidades ordinarias. Esta
“materialización” es importante
porque la persona humana se
relaciona con las cosas y con los
demás desde y con su corporeidad.
Por lo tanto ha de “materializar” –es
decir, concretar en realidades y en
acciones temporales– hasta sus
deseos más espirituales.

Como señala Navarro-Valls, “ el
fundamento último de esta enseñanza
está en la figura de Cristo con quien
Dios irrumpe en la historia de los
hombres, no como idea o como
inspiración sino asumiendo en Él la
humanidad y haciéndose, Dios mismo,
hombre.. Por eso, Escrivá audazmente
y con una aparente paradoja dice que
‘a ese Dios invisible lo encontramos en
las cosas más visibles y materiales’.
Este ir más allá de las percepciones
cotidianas es lo que da a la vida del
cristiano el sereno realismo de quien



ve el mundo como es y no como
parece ser ” [16] .

El trabajo es, además, la forma
principal –aunque no única– que la
mayoría de personas tienen a su
alcance para construir la sociedad y
para dejar su huella en el mundo.
Sería una concepción elitista de la
cultura considerarla propiedad de
ese grupo de personas que se suelen
denominar “intelectuales”: la cultura
es la huella que deja la actividad
humana en el mundo y en la historia.

El mismo hecho de que se califique
de “profesional” al trabajo muestra
esa dimensión comunitaria: la
profesión u oficio no es un mero
puesto de trabajo, sino una manera
de entender la participación de cada
uno en las responsabilidades
sociales, de acuerdo con las reglas
deontológicas y profesionales
aceptadas.



Por esa dimensión social, el trabajo
se proyecta como un servicio a la
comunidad local, a la nación y aun a
toda la humanidad. Santificar el
trabajo implica, por tanto, dar a la
actividad profesional un sentido de
servicio a los demás, de construcción
de la sociedad en que vivimos y de
preparación de un mundo mejor
para los que vendrán después.

En efecto, la santificación del trabajo
conlleva entender, entre otras cosas,
que la actividad empresarial no debe
circunscribirse a la simple
consecución de beneficios ni a la
supervivencia de la empresa, sino
que debe ampliar sus
responsabilidades en busca del bien
común. Como señala el Prof. Cavallé,
“ éste no se limita al mejor reparto del
valor añadido, sino que demanda la
transformación de las circunstancias
que permitan y faciliten el desarrollo
integral de las personas que



componen la organización, o que se
relacionan con ella ” [17] .

Esa transformación de las
estructuras de trabajo incluye, por
ejemplo, la mejora de las condiciones
para el desarrollo de las virtudes
cristianas en el desempeño de las
responsabilidades profesionales.
Éstas deben comprender, no sólo el
respeto y el cumplimiento de las
leyes vigentes, sino todo aquello que
contribuya a combatir la corrupción
y a fomentar un comportamiento
ético de todos los empleados.

Santificar el trabajo es promover la
justicia

No quedaría completo el mensaje de
santificación del trabajo si no
tuviéramos siempre presente que
intentar vivir a fondo el cristianismo
lleva consigo una preocupación
efectiva por contribuir a resolver
problemas del entorno.



En una de sus homilías, el fundador
del Opus Dei se expresaba así: “ Se
comprende muy bien la impaciencia,
la angustia, los deseos inquietos de
quienes, con un alma naturalmente
cristiana no se resignan ante la
injusticia personal y social que puede
crear el corazón humano. Tantos
siglos de convivencia entre los
hombres y, todavía, tanto odio, tanta
destrucción, tanto fanatismo
acumulado en ojos que no quieren ver
y en corazones que no quieren amar.
Los bienes de la tierra, repartidos
entre unos pocos; los bienes de la
cultura, encerrados en cenáculos. Y,
fuera, hambre de pan y de sabiduría,
vidas humanas que son santas,
porque vienen de Dios, tratadas como
simples cosas, como números de una
estadística. Comprendo y comparto
esa impaciencia, que me impulsa a
mirar a Cristo, que continúa
invitándonos a que pongamos en
práctica ese mandamiento nuevo del
amor. Todas las situaciones por las



que atraviesa nuestra vida nos traen
un mensaje divino, nos piden una
respuesta de amor, de entrega a los
demás ” [18]

De ahí que los fieles de la prelatura y
los cooperadores, además de intentar
realizar con responsabilidad social
su trabajo profesional, promuevan
en cada país diversas labores en
beneficio de la comunidad. Se trata
de actividades civiles de interés
público como universidades, escuelas
de formación profesional, centros
educativos poara disminuidos
psíquicos, residencias de estudiantes,
colegios, dispensarios, etc. Son
iniciativas de carácter profesional
que responden a necesidades reales.
Sus promotores las gestionan y
sostienen, también económicamente,
bajo su responsabilidad.

Así las describía San Josemaría: " 
nacen en distintos sitios del mundo
con una espontaneidad



extraordinaria. La gente, las almas
grandes que hay en todos los lados,
nos dicen: necesitamos esto o lo otro.
Y aquello nace con el esfuerzo de
todos y [...] da unos frutos
maravillosos. Pero en cada país
surgen labores distintas. Y cuando
parecen iguales, no lo son, porque el
carácter y las circunstancias de la
gente son de otro estilo ".

Los que trabajan en esas iniciativas
mantienen la ilusión de mostrar que
la santidad no se queda en un ideal
“espiritualista”, sino que lleva
consigo frutos de justicia y de paz.
Pero, para que abunde la paz en el
mundo debe crecer primero la paz
en los corazones. Y la paz interior no
se obtiene con una vida
despreocupada y ególatra, sino con la
renuncia al egoísmo.

El trabajo que promueve la justicia
construye la paz



Si nos preguntamos, como tantos lo
hacen estos días en nuestro país, por
qué esa paz tan querida se nos ofrece
como algo casi inalcanzable, frágil e
inestable, y por qué los caminos para
conquistarla está erizados de
dificultades, hasta hacerlos casi
intransitables, encontramos la
respuesta en la alabanza de los
ángeles a Jesús Niño, que además de
dar gloria a Dio en las alturas,
pregonaban ante los pastores la paz
en la tierra para los hombres de
buena voluntad.

El don divino de la paz, ofrecido a
todos los hombres, está condicionado
a la buena voluntad de cada uno.
Exige, en otras palabras, la propia
conversión. Es aquí donde, en
palabras de la Encíclica Redeptoris
missio , “ la Iglesia ofrece una fuerza
liberadora y promotora de desarrollo,
precisamente porque lleva a la
conversión del corazón y de la
mentalidad; ayuda a reconocer la



dignidad de cada persona; dispone a
solidaridad, al compromiso, al
servicio de los hermanos; inserta al
hombre en el proyecto de Dios, que es
la construcción del Reino de paz y de
justicia, a partir ya de esta vida .” [19]

La paz, además de un don, es una
conquista personal de cada hombre.
Pero el hombre está marcado por el
pecado original y sus consecuencias:
porta en sí mismo un factor
disgregante, una ruptura profunda
con la realidad creada: con sus
semejantes, consigo mismo, con Dios.
Por eso la paz es siempre una meta
difícil, y sus logros están sometidos a
la precariedad y fragilidad que se
derivan de la misma naturaleza
humana.

San Josemaría fue un incansable
promotor de la confesión
sacramental frecuente entre los
fieles, consciente de la necesidad de
la paz para sus almas. Sólo la



reconciliación con dios otorga esa
paz, con la gracia sacramental. Y ese
renacimiento en Cristo supone el
propósito de una vida de servicio a
los demás, y en consecuencia, de
desarrollo de los pueblos.

La Iglesia, además de subrayar la
naturaleza sobrenatural de la paz, en
cuanto don gratuito de Dios,
recuerda que está estrechamente
unida con la verdad. El servicio a la
verdad es un antídoto contra la
violencia, que siempre busca
ampararse y legitimarse en la
mentira. El mensaje del Opus Dei
invita, por eso, a todos los cristianos
a participar activamente en la
opinión pública, y a promover por
todos los medios la defensa y
proclamación de la verdad.

Acabo mi intervención con la lectura
del punto de Camino que cité al
comienzo:



“ Un secreto. -Un secreto, a voces:
estas crisis mundiales son crisis de
santos. -Dios quiere un puñado de
hombres "suyos" en cada actividad
humana. -Después... "pax Christi in
regno Christi" -la paz de Cristo en el
reino de Cristo.” [20]

La paz de Cristo en el reino de Cristo
puede traducirse, entonces, por la
paz de cada cristiano para construir
el progreso y el desarrollo de los
pueblos, comenzando por los más
pobres, en lo espiritual y en lo
material. Así se cumplen, de mil
maneras imaginables, según los
condicionamientos de la historia, los
misteriosos designios de la
providencia divina.

Providencia divina que, como decía
el prelado del Opus Dei, Mons.
Echevarría, “ha querido mostrar –en
pleno siglo XX, testigo de los mayores
desarrollos científicos y tecnológicos
del trabajo humano– que los



hombres y mujeres empeñados en
sus tareas profesionales y familiares
pueden y deben aspirar a la plenitud
de la vida cristiana, precisamente en
su lugar y situación en el mundo.” 
[21] .

[1] Cfr. Juan Pablo II, Encíclica FIDES
ET RATIO ; especialmente n. 5, 47, 55
y 82

[2] Josemaría Escrivá de Balaguer,
CAMINO, Ediciones Rialp, n.301.

[3] Ana Marta González, LA
APORTACIÓN DE JOSEMARÍA
ESCRIVÁ A LAS IDEAS DEL SIGLO XX;
revista Época, nº 889, Madrid, 1-7 de
marzo de 2002, pág. 58.

[4] CONVERSACIONES CON MONS.
ESCRIVÁ DE BALAGUER; Ediciones
Rialp, Madrid, 19ª edición, 1998; n.
88.

[5] Ibídem. n. 88.



[6] Cornelio Fabro; EL TEMPLE DE
UN PADRE DE LA IGLESIA, Ediciones
Rialp, Madrid, 2002; págs. 171-196.

[7] CONVERSACIONES CON MONS.
ESCRIVÁ DE BALAGUER; Ediciones
Rialp, Madrid, 19ª edición, 1998; n. 19

[8] A. Vázquez de Prada; EL
FUNDADOR DEL OPUS DEI; Ediciones
Rialp, Madrid, 2003, tomo III, p. 683

[9] F. Gondrand; AL PASO DE DIOS;
Ediciones Rialp, Madrid, 4ª ed., 1985;
p. 144

[10] Mons. Javier Echevarría; en
MEMORIA DEL BEATO JOSEMARÍA
ESCRIVÁ. Entrevista con Salvador
Bernal. Rialp, 3ª ed. p. 57.

[11] Encuentros con Josemaría
Escrivá; Col. “Preguntas y
Respuestas”. Nº 3; De la reunión en el
Auditorio Anhembí, São Paulo
(Brasil), 1-VI-1974



[12] Mons. Javier Echevarría,
MEMORIA DEL BEATO JOSEMARÍA
ESCRIVÁ. Entrevista con Salvador
Bernal. Rialp, 3ª ed. p. 16.

[13] Joaquín Navarro-Valls, EL
REALISMO HUMANO DE LA
SANTIDAD, Conferencia pronunciada
en Granada, 6-X-2003, editada por el
Colegio Mayor Albaycín.

[14] A. Vázquez de Prada; EL
FUNDADOR DEL OPUS DEI, Ediciones
Rialp, Madrid, 2003, tomo III, p. 93

[15] Juan Pablo II, DISCURSO A LOS
PARTICIPANTES EN UN CONGRESO
EN EL CENTENARIO DEL
NACIMIENTO DE JOSEMARÍA
ESCRIVÁ, Ciudad del Vaticano, 12 de
enero de 2002.

[16] Joaquín Navarro-Valls, Ibídem.

[17] Carlos Cavallé, EMPRESA Y BIEN
COMÚN EN EL MENSAJE DEL BEATO
JOSEMARÍA, Congreso Internacional



“La grandeza de la vida corriente”,
Edizioni Università della Santa Croce.
Roma, 2003.

[18] Josemaría Escrivá de Balaguer,
ES CRISTO QUE PASA, Ediciones
Rialp, n. 111

[19] Juan Pablo II, Encíclica 
REDEPTORIS MISSIO , n.59, párr.1.

[20] Josemaría Escrivá de Balaguer,
CAMINO, Ediciones Rialp, n.301.

[21] Mons. Javier Echevarría,
PRESENTACIÓN AL LIBRO DEL
CENTENARIO DE JOSEMARÍA
ESCRIVÁ; Ed. Rialp, 2002, p. 15.

Mons. Ramón Herrando Prat de
la Riba

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-es/article/el-mensaje-del-opus-dei-en-el-mundo-contemporaneo/


opusdei.org/es-es/article/el-mensaje-del-
opus-dei-en-el-mundo-contemporaneo/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-mensaje-del-opus-dei-en-el-mundo-contemporaneo/
https://opusdei.org/es-es/article/el-mensaje-del-opus-dei-en-el-mundo-contemporaneo/

	El mensaje del Opus Dei en el mundo contemporáneo

