
opusdei.org

El Matrimonio,
sacramento y
vocación

Estudio de Augusto Sarmiento,
profesor de la Facultad de
Teología de la Universidad de
Navarra, publicado en
"Romana", nº 8 (1989).

25/05/2015

De la doctrina de la llamada
universal a la santidad, una de las
claves de las enseñanzas del Concilio
Vaticano II[1], son puntos
fundamentales: a) la santidad a la



que están llamados los cristianos es
una[2] y la máxima[3] para todos; y
b) cada uno ha de alcanzarla según
los dones y las gracias que ha
recibido[4]. Aunque el Señor es el
Mediador único de toda santidad, su
perfección, en cuanto infinita, puede
ser participada e imitada
válidamente de múltiples y diversos
modos: tantos como son los hombres
llamados a la santidad.

El matrimonio es una de la formas de
seguimiento e imitación de Cristo.
Instituido por Dios[5] y elevado por
Cristo a sacramento de la Nueva
Ley[6], es una verdadera vocación
sobrenatural[7] que responde
admirablemente a la estructura y
condición humana[8]. «El
matrimonio —escribe a este
propósito el Beato Josemaría Escrivá
de Balaguer— no es, para un
cristiano, una simple institución
social, ni mucho menos un remedio
para las debilidades humanas: es una



auténtica vocación sobrenatural.
Sacramento grande en Cristo y en la
Iglesia, dice San Pablo (Ep V, 32), y, a
la vez e inseparablemente, contrato
que un hombre y una mujer hacen
para siempre, porque —queramos o
no— el matrimonio instituido por
Jesucristo es indisoluble: signo
sagrado que santifica, acción de
Jesús, que invade el alma de los que
se casan y les invita a seguirle,
transformando toda la vida
matrimonial en un andar divino en
la tierra»[9].

Pues bien, si se quiere penetrar en el
sentido vocacional del matrimonio,
es decir determinar el alcance y la
peculiaridad de la vocación
matrimonial, la manera adecuada de
hacerlo es remontarse hasta el
sacramento —hasta la consideración
sacramental— del matrimonio.
Porque el sacramento decide
últimamente sobre la vocación de los



casados en la historia de los hombres
y en la historia de la salvación[10].

Ésta es la perspectiva en la que se
sitúa nuestra reflexión, cuya
finalidad no es otra que señalar el
marco general que ha de tenerse en
cuenta a la hora de determinar lo
que se considera como el proprium o
específico de la vocación
matrimonial. La tesis de fondo se
resume en la afirmación de que la
especificidad de la vocación
matrimonial consiste en introducir
en una dimensión nueva las
exigencias de santidad propias ya de
la vocación cristiana del bautismo. El
matrimonio señala el marco
existencial y concreto —la vida
conyugal y familiar— en el que y por
medio del que los esposos han de
vivir la propia vocación cristiana, es
decir, la llamada a la santidad a la
que han sido convocados con toda la
radicalidad en el bautismo.



1. Origen sacramental de la
vocación matrimonial

El papel decisivo que el sacramento
del matrimonio desempeña en la
vida de los que se casan y en la
familia está en que determina tanto
el surgir como el "ser" y el
desarrollarse de la vocación
matrimonial. El momento de la
celebración del sacramento del
matrimonio hace que un hombre y
una mujer concretos se conviertan
en marido y mujer, en sujetos
actuales de la vocación y de la vida
matrimonial[11]. El matrimonio es el
sacramento de la vocación de los
casados.

El matrimonio forma parte del
designio de Dios sobre la humanidad,
"desde el principio". El plan
originario, desvelado en la historia
de la salvación, es que la "alianza
esponsal" entre el hombre y la mujer
«sea signo y expresión de la



comunión de amor entre Dios y los
hombres»[12], cuya revelación llega
a la plenitud con la Encarnación y
entrega de Cristo en la cruz[13]. Con
la venida de Cristo, el designio de
Dios sobre el matrimonio es que el
amor de los esposos sea imagen y
símbolo no sólo del amor y
comunión entre Dios y los hombres
sino del amor de Cristo con la Iglesia;
y que lo sea precisamente como
expresión y realización de ese amor.
«Por medio del sacramento del
Matrimonio el Salvador de los
hombres y Esposo de la Iglesia sale al
encuentro de los esposos
cristianos»[14] y «la comunidad
íntima de vida y amor conyugal,
fundada por el Creador, es elevada y
asumida en la caridad de Cristo,
sostenida y enriquecida por su
fuerza redentora»[15]; el sacramento
hace que «la recíproca pertenencia
(de los esposos) sea representación
real (...) de la misma relación de
Cristo con la Iglesia»[16].



El sacramento, por tanto, confirma el
designio originario de Dios; es decir,
mantiene todas las características
queridas por Dios "desde el
principio" como propias de la unión
conyugal: lo que era "desde los
orígenes" —no otra cosa— es lo que
se eleva a sacramento. Y, además,
introduce esa realidad creacional en
una dimensión nueva, cuya
originalidad primera consiste en
hacer que «los esposos participen y
estén llamados a vivir la misma
caridad de Cristo en la Cuz»[17] de
un modo particular y propio. En los
bautizados —ésa es la consecuencia
— la condición sacramental no se
introduce como algo yuxtapuesto o
paralelo a la realidad natural de su
matrimonio; la misma institución
creacional es penetrada y elevada en
y desde su misma interioridad.

En relación con la vocación
matrimonial son varios los puntos
que se deben resaltar a partir de la



relación sacramento-matrimonio.
Primero, que el sacramento
constituye el origen y determina la
vocación de Matrimonio, en el
sentido de que toda la vida
matrimonial y familiar encuentra ahí
su fundamento y justificación. Antes
de la venida de Cristo —como
realidad de la Creación—, en cuanto
memorial del amor de Dios al
hombre a la vez que anuncio y
profecía de la donación de Cristo en
la Cruz. Después de la muerte del
Señor —como sacramento de la
Redención: sacramento en sentido
estricto—, en cuanto realización y
actualización de ese mismo amor de
Cristo y de Dios. La tarea vocacional
propia de los casados —a la que son
llamados por el sacramento recibido
— es hacer visible el amor de Cristo y
de Dios: ser signos y testigos vivos del
amor de Cristo por la Iglesia a través
de las vicisitudes de la vida
matrimonial y familiar.



Otro punto que debe subrayar es que
el sacramento del matrimonio no da
lugar a una segunda vocación en los
casados —ni cristiana ni tampoco
matrimonial— que vendría a
sumarse a la que les correspondería
por su matrimonio en cuanto
institución de la Creación. (Ello
supondría, junto a otras cosas, no
haber penetrado suficientemente en
la doctrina de la identidad e
inseparabilidad entre pacto o
contrato y sacramento en el
matrimonio de los bautizados). Se
trata, por el contrario, de la misma
vocación a la que corresponde una
doble fundamentación, desvelada a
su vez en etapas, o fases sucesivas: la
de la Creación y la de la Redención.
En el orden práctico y existencial eso
lleva a concluir que, para vivir la
vocación sobrenatural del
matrimonio, es absolutamente
necesario valorar en toda su
profundidad y amplitud la realidad
matrimonial, en cuanto institución



natural; por otro lado, se ve cómo la
sacramentalidad —lejos de separar a
los esposos cristianos de las
realidades y cometidos en los que
viven inmersos con el resto de los
hombres— les lleva a modelarlos
según el designio y plan de Dios.

Aquí está la razón de que el Apóstol,
en el texto clásico de Efesios 5, se
dirija a los esposos cristianos a fin de
que «modelen su vida conyugal sobre
el sacramento instituido desde el
principio por el Creador: sacramento
que halló su definitiva grandeza y
santidad en la alianza nupcial de
gracia entre Cristo y la Iglesia[18]. En
el "gran sacramento" de Cristo y de la
Iglesia los esposos cristianos
descubren el fundamento y espacio
sacramental de su vocación y vida
matrimonial.

2. La peculiaridad de la vocación
matrimonial



Por el bautismo los esposos cristianos
participan y están insertos ya en el
misterio del amor de Cristo por la
Iglesia. (Esta es una característica
propia de todo sacramento). Sin
embargo, esa participación reviste
una peculiaridad específica en el
sacramento del matrimonio. En
líneas generales esa especificidad
consiste en que esa inserción en el
misterio del amor recíproco entre
Cristo y la Iglesia se lleva a cabo por
medio de la conyugalidad, a través de
la condición de marido y mujer. La
corporalidad, en su modalización de
masculinidad y feminidad, es
entonces el modo necesario y propio
de los esposos —en cuanto esposos—
de relacionarse entre sí y con Cristo.
«Los esposos participan de él (del
amor nupcial de Cristo por la Iglesia)
en cuanto esposos, los dos, como
pareja, hasta tal punto que el primer
e inmediato efecto del matrimonio
(res et sacramentum) no es la misma
gracia sobrenatural sino el lazo



conyugal cristiano —el vínculo
indisoluble—, una comunión entre
los dos típicamente cristiana porque
representa el misterio de la
encarnación de Cristo y su misterio
de alianza. Y el contenido de la
participación en la vida de Cristo es
también específico: el amor conyugal
comporta una totalidad en la que
entran todos los componentes de la
persona —llamada del cuerpo y del
instinto, fuerza del sentimiento y de
la afectividad, aspiración del espíritu
y de la voluntad—; apunta a una
unidad profundamente personal que,
más allá de la unión en una sola
carne, conduce a no tener más que
un sólo corazón y una sola alma;
exige la indisolubilidad y la fidelidad
en la donación recíproca definitiva; y
se abre a la fecundidad''[19].

Por el matrimonio, el amor de Cristo-
Esposo por la Iglesia-Esposa se sirve
de los esposos, como de instrumentos
vivos, para amarse mutuamente



entre sí como marido y mujer. El
sacramento hace posible que puedan
vivir su propia relación con Cristo
dentro y a través de las recíprocas
relaciones conyugales. El diálogo
conyugal es la manera específica —
propia de los casados— de construir
su vida como "comunión
interpersonal", en cuanto despliegue
y derivación de esa profunda
«unidad en la carne»[20] que han
venido a ser por el sacramento. De la
estructura de esa "comunión" forma
parte, como elemento esencial —es
criterio de autenticidad—, la
disponibilidad a la paternidad o
maternidad.

Y como el sacramento «acompaña
siempre a los esposos a lo largo de
toda su existencia»[21] —mientras la
muerte no los separe—, la conciencia
viva del sacramento recibido deberá
constituir el hilo conductor de la
espiritualidad matrimonial y
familiar. Hasta conseguir que la



entera existencia diaria sea de
verdad un acto de culto a Dios —no
sólo en el momento de la celebración
sacramental—; porque «todas sus
obras, preces y proyectos apostólicos;
la vida conyugal y familiar, el trabajo
cotidiano, el descanso del alma y del
cuerpo, si se realizan en el Espíritu,
incluso las molestias de la vida si se
sufren pacientemente, se convierten
en hostias espirituales, aceptables a
Dios por Jesucristo (I Petr. 2,5)»[22].

Valorar en todo su alcance el sentido
vocacional del matrimonio supone
penetrar primero en la originalidad
de la vocación cristiana comunicada
por el bautismo. Porque es esta
vocación —no otra— la que, después
de la celebración del matrimonio,
han de seguir los casados en su vida
matrimonial y familiar. En
consecuencia, la radicalidad es una
característica esencial de la vocación
matrimonial, como de cualquier otra
vocación. En efecto, no se puede



olvidar que los diferentes modos de
ser en la Iglesia están siempre al
servicio y ordenados a constituir el
marco de lo que es original y
primario: ser en la Iglesia, cuya
puerta es siempre el Bautismo.

Lo específico del sacramento del
Matrimonio se inserta en la dinámica
de conformación e identificación con
Cristo en que se resume la vida
cristiana iniciada con el bautismo. Lo
que, lejos de atenuar las exigencias
ordinarias de radicalidad y santidad
del bautismo, es motivo, por un lado,
de que se vean urgidas por un nuevo
título —el sacramento del
matrimonio— y, por otro, de que se
concreten en unas formas
existenciales determinadas, es decir,
la vida conyugal y familiar.

3. El Matrimonio, sacramento de la
mutua santificación de los esposos

Cada uno de los sacramentos hace
que la santidad de Cristo llegue hasta



la humanidad del hombre; es decir,
penetra el hombre —el cuerpo y el
alma, la feminidad y la masculinidad
— con la fuerza de la santidad. (Nada
más contrario a una doctrina
sacramental auténtica que una
concepción maniquea o dualista del
cuerpo y del hombre). En el
Matrimonio la santificación
sacramental alcanza a la humanidad
del hombre y de la mujer,
precisamente en cuanto esposos,
como marido y mujer.

El sacramento —en cuanto tal— es
una acción transitoria, que pasa;
tiene lugar en un momento
determinado, cuando los que se
casan, celebran el sacramento por
medio del mutuo consentimiento
matrimonial (el matrimonio in fieri).
Pero hace posible que la alianza
iniciada entonces pueda verificarse a
lo largo de toda la vida, precisamente
en cuanto realidad sagrada y
sacramental, porque por el



sacramento está insertada en la
alianza de Cristo con la Iglesia. Efecto
del sacramento es que la vida
conyugal —la relación interpersonal
propia de marido y mujer, de la que
es inseparable la disposición a la
paternidad y a la maternidad— esté
elevada a una dimensión de santidad
real y objetiva. La corporalidad —el
lenguaje de la corporalidad— está en
la base y raíz de la vocación
matrimonial a la santidad, como el
ámbito y la materia de su
santificación: «Todos los cristianos —
enseña en este sentido el Concilio
Vaticano II— en cualquier condición
de vida, de oficio o circunstancias, y
precisamente por medio de todo eso
se podrán santificar día a día con tal
de recibirlo todo con fe de la mano
del Padre celestial, con tal de
cooperar con la voluntad divina,
manifestando a todos, incluso en una
servidumbre temporal, la caridad
con que Dios amó al mundo»[23].



El matrimonio es fuente y medio
original de la santificación de los
esposos. Pero lo es —sobre ello
interesa llamar la atención ahora—
«como sacramento de la mutua
santificación»[24]. Lo que quiere
decir fundamentalmente que: a) el
sacramento del matrimonio concede
a cada cónyuge la capacidad
necesaria para llevar a su plenitud
existencial la vocación a la santidad
que ha recibido en el bautismo; y b) a
la esencia de esa capacitación
pertenece ser, al mismo tiempo e
inseparablemente, instrumento y
mediador de la santificación del otro
cónyuge y de toda la familia. En la
tarea de la propia y personal
santificación —la santificación se
resuelve siempre y en última
instancia en el diálogo de la libertad
personal y la gracia de Dios— el
marido y la mujer han de tener
siempre presente su condición de
esposos y, por eso, al otro cónyuge y a
la familia[25].



La Revelación se sirve de las
analogías "marido-mujer" y "cuerpo-
cabeza" para expresar el misterio y la
naturaleza de la unión de Cristo con
la Iglesia. Y estas mismas analogías,
por ser signo e imagen de la realidad
representada, sirven a su vez, para
revelar e iluminar la verdad sobre el
matrimonio[26] y también la mutua
función santificadora de los
cónyuges. «En virtud del pacto de
amor conyugal el hombre y la mujer
no son ya dos, sino una sola carne
(Mt 19,6; cfr. Gn 2,24)[27]. A partir de
ese momento, permaneciendo los dos
como personas singulares —cada
uno de los esposos es en sí una
naturaleza completa,
individualmente distinta— son en lo
conyugal, en cuanto masculinidad y
feminidad —modalidad a la que es
inherente la condición personal—
una única unidad. Ha surgido entre
ellos el vínculo conyugal por el que
constituyen en lo conyugal una
unidad de tal naturaleza que el



marido pasa a pertenecer a la mujer,
en cuanto esposo, y la mujer al
marido, en cuanto esposa. Hasta tal
punto que cada uno debe amar al
otro cónyuge no sólo como a sí
mismo —como a los demás hombres
— sino con el amor de sí mismo. Un
deber que, por ser derivación y
manifestación de la "unidad en la
carne", convertida a su vez por el
sacramento en «imagen viva y real
de la singularísima unidad que hace
de la Iglesia el indivisible Cuerpo
Místico del Señor Jesús»[28], abarca
todos los niveles —cuerpo, espíritu,
afectividad...— y ha de desarrollarse
más y mas cada día. En la tarea de
reflejar la unión entre Cristo y la
Iglesia, de la que participan, los
esposos —es obvio— siempre pueden
crecer más.

Las mutuas relaciones entre los
esposos reflejan la verdad esencial
del matrimonio —y
consiguientemente los esposos viven



su matrimonio de acuerdo con su
vocación cristiana— tan sólo si
brotan de la común relación con
Cristo y adoptan la modalidad del
amor nupcial con el que Cristo se
donó y ama a la Iglesia. La
peculiaridad de su participación en
el misterio del amor de Cristo es la
razón de que la manera de
relacionarse los esposos sea —
objetiva y realmente— materia y
motivo de santidad; y también, de
que la reciprocidad sea componente
esencial de esas relaciones[29]. Por el
Matrimonio los casados se
convierten «como en un sólo sujeto
tanto en todo el matrimonio como en
la unión en virtud de la cual vienen a
ser una sola carne»[30]. Es claro que
—como se decía antes— los esposos,
después de la unión matrimonial,
siguen permaneciendo como sujetos
distintos: el cuerpo de la mujer no es
el cuerpo del marido, ni el del
marido es el de la mujer. Sin
embargo ha surgido entre ellos una



relación de tal naturaleza que la
mujer en tanto vive la condición de
esposa en cuanto está unida a su
marido y viceversa. De la misma
manera que la Iglesia sólo es ella
misma en virtud de su unión con
Cristo.

Ahora bien, «el amor de Cristo a la
Iglesia tiene como finalidad
esencialmente su santificación:
"Cristo amó a la Iglesia y se entregó
por ella... para santificarla" (Ef 5,
25-26)»[31]. Por eso, dado que el
sacramento del matrimonio hace
partícipes a los esposos de ese mismo
amor de Cristo y los convierte
realmente en sus signos y testigos
permanentes, el amor y relaciones
mutuas de los esposos son en sí
santos y santificadores; pero
únicamente lo son —desde el punto
de vista objetivo— si expresan y
reflejan el carácter y condición
nupcial. Si esta condición faltara
tampoco llevaría a la santidad,



porque ni siquiera se podría hablar
de amor conyugal auténtico. La
santificación del otro cónyuge —el
cuidado por su santificación— desde
la rectitud y fidelidad a la verdad del
matrimonio, es, por tanto, una
exigencia interior del mismo amor
matrimonial y, consiguientemente,
forma parte de la propia y personal
santificación.

La tarea de los esposos —en la que se
cifra su santificación— consiste en
advertir el carácter sagrado y santo
de su alianza conyugal —
participación del amor esponsal de
Cristo por la Iglesia— y modelar el
existir de sus vidas sobre la base y
como una prolongación de esa
realidad participada. Algo que tan
sólo es dado hacer con el ejercicio de
las virtudes sobrenaturales y
humanas, en un contexto de amor a
la Cruz, condición indispensable para
el seguimiento de Cristo. La alianza
conyugal, en sí misma santa, es



entonces santificada subjetivamente
por los esposos a la vez que es fuente
de su propia santificación. De esta
manera, además, sirve para
santificar a los demás, porque —
entre otras cosas— gracias al
testimonio visible de su fidelidad, se
convierten ante los otros
matrimonios y los demás hombres en
signos vivos y visibles del valor
santificante y profundamente
liberador del matrimonio. El
matrimonio es el sacramento que
llama de modo explícito a un hombre
y una mujer determinados a dar
testimonio abierto del amor nupcial
y procreador.

4. El sacramento del Matrimonio
como "don" y como "ethos"

Cuando la Encíclica Humanæ vitæ
recuerda que los esposos cristianos
deben vivir «su vocación hasta la
perfección» mediante el
cumplimiento fiel de los propios



deberes, señala igualmente que, para
ello, «son corroborados y como
consagrados» «con el sacramento del
Matrimonio»[32]. El texto, aparte de
insistir en la especificidad de la
vocación matrimonial, resalta el
aspecto sobre el que ahora se quiere
reflexionar: «al hombre se le da en el
matrimonio el sacramento de la
redención como gracia y signo de la
alianza con Dios, y se le asigna como
ethos»[33].

Con la gracia santificaste —el
matrimonio es un sacramento de
vivos que confiere el aumento de la
gracia en los que no ponen óbice—
este sacramento produce una gracia
sacramental peculiar. Es, en el fondo,
el derecho a recibir, de parte de Dios,
los auxilios específicos necesarios
para vivir su matrimonio según el
designio divino. Con estos auxilios
los esposos se verán capacitados para
hacer que el existir diario de su
matrimonio —respecto de sí mismos



y los demás; y en relación con las
propiedades, fines, etc.— se
convierta en imagen y signo fiel del
amor de Cristo y de la Iglesia. El
hecho de que, por el sacramento, el
misterio de amor y unión de Cristo
con la Iglesia se hace realidad de
manera particular y específica en el
matrimonio de los esposos cristianos
es, por tanto, origen y cauce de la
gracia propia de la vida conyugal. En
otro caso no se podría hablar de
sacramento —porque no sería un
signo eficaz de la gracia— o no se
podría hablar de un sacramento
peculiar y distinto de los demás, ya
que no produciría unos efectos y
gracias específicos y particulares[34].

Los deberes y exigencias propios del
matrimonio —cuyo resumen último
se concreta en ser «el uno para el
otro y para los hijos, testigos de la
salvación»[35] a través de su
condición de esposos y padres— han
de verse siempre como expresión de



la vocación. La relación sacramento-
vocación lleva a descubrir el carácter
de "don" que tiene el matrimonio a la
vez. que de "misión": el matrimonio
es un don confiado por Dios a los
esposos como misión. Es una misión
que —debe recordarse siempre— se
presenta como exigencia y
realización de la misma verdad del
matrimonio, en cuanto que tan sólo
de esa manera se puede vivir el
Matrimonio de acuerdo con el
proyecto y designio de Dios. La
fidelidad a la vocación es, pues, el
itinerario de la verdadera y auténtica
libertad de los esposos.

El matrimonio concedido al hombre
como don y como gracia es una
expresión eficaz del poder salvífico
de Dios, capaz de llevarle hasta la
realización plena del designio de
Dios. Primero, porque le libera de la
"dureza del corazón" en la que está
inmerso por el pecado original y que
le dificulta el entender



correctamente la verdad del
matrimonio; y después porque
comporta la entrega efectiva de las
gracias para superar los obstáculos
que en ese cumplimiento puedan
sobrevenir. Con el sacramento los
cónyuges cristianos son ayudados
por la presencia del Espíritu Santo en
su corazón, que les guía hasta el
descubrimiento de la verdad de la
vocación matrimonial inscrita en la
humanidad de su corazón, y les
impulsa orientar y configurar sus
vidas según la ley de Dios[36].

Como "ethos" el sacramento del
Matrimonio es, en el fondo, «una
exhortación a dominar la
concupiscencia»[37], y, por tanto, a
vivir la virtud de la castidad de la
manera que les es propia, sin la cual
es imposible conseguir aquel
dominio[38]. Del sacramento nace
como "don" y como "tarea" la libertad
del corazón —el dominio de la
"concupiscencia"— con la que es



posible «vivir la unidad, y la
indisolubilidad del matrimonio y
además el profundo sentido de la
dignidad de la mujer en el corazón
del hombre (como también de la
dignidad del hombre en el corazón
de la mujer) tanto en la convivencia
conyugal como en cualquier otro
ámbito de las relaciones
recíprocas[39].

Cuando se afirma que uno de los
fines del matrimonio es servir de
"remedio a la concupiscencia" se esta
diciendo sin más que al matrimonio
—como sacramento— le corresponde
como don o gracia particular —
también como tarea— dominar el
desorden de las pasiones,
estableciendo la armonía y libertad
del corazón. En este contexto «el
matrimonio significa el orden ético
introducido conscientemente en el
ámbito del corazón del hombre y de
la mujer y en el de sus relaciones



recíprocas como marido y
mujer»[40].

La consideración sacramental del
Matrimonio conduce a poner de
relieve que el hombre y la mujer
"históricos" —los que viven—,
aunque son "hombres de la
concupiscencia", son, sobre todo, los
hombres llamados a vivir y caminar
"según el Espíritu"[41]. Aunque la
"concupiscencia" pueda, en
ocasiones, arrastrarles hasta el error
y el pecado, sigue siempre inscrita en
su interior la llamada a abrazar la
verdad, abandonando el error. El
sacramento del matrimonio es, por
eso, fuente y razón de la esperanza y
tono ilusionante con que ha de
desarrollarse siempre la vida de los
esposos cristianos. Por encima de
cualquier obstáculo o contrariedad
está siempre vencedora la gracia del
"don" que recibieron. ¡Es el amor
esponsal de Cristo por la Iglesia el



que ellos participan y vive en ellos
por el sacramento!

Augusto Sarmiento

Universidad de Navarra

[1] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen gentium, n. 32.
Muchas y autorizadas voces han
reconocido en el Beato Josemaría
Escrivá un precursor del Concilio
Vaticano II, especialmente en
relación con la proclamación de la
llamada universal a la santidad. A
propósito del matrimonio es
particularmente significativo el
escrito El matrimonio, vocación
cristiana, en Es Cristo que pasa, Rialp,
Madrid 1973, nn. 22-30. En ese
escrito se inspira la reflexión que
aquí se hace.

[2] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm.. Lumen gentium, n. 41.

[3] Cfr. Ibid., n. 40.



[4] Cfr. Ibid., n. 41.

[5] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm.. Gaudium et spes, n. 48.

[6] Cfr. Ibid.

[7] Cfr Ibid.

[8] Cfr. Ibid.

[9] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es Cristo
que pasa, n. 23.

[10] Cfr. JUAN PABLO II, Homilía a las
familias, 12-X-1980: "Insegnamenti"
III, 2 (1980) 842 ss. Son diversos los
caminos para identificar la
naturaleza y misión del matrimonio;
pero, como recuerda la Exhortación
Apostólica Familiaris consortio, todas
ellas han de reconducirse a la
consideración sacramental de la
institución matrimonial: ésta es la
perspectiva seguida por el Señor en
el diálogo con los fariseos, según se
refiere en Mt 19, 10.



[11] Cfr. JUAN PABLO II, Alocución, 5-
I-1983: "Insegnamenti" VI, 1 (1983)
41.

[12] Cfr. JUAN PABLO II, Exhort.
Apost. Familiaris consortio , 22-
XI-1981, n. 12. La historia de la
salvación, especialmente los libros
proféticos, se sirve del lenguaje y de
las vicisitudes del amor matrimonial
para revelar el amor de Dios a su
pueblo; a la vez ese amor viene a ser
signo e imagen de la alianza de Dios
con su pueblo.

[13] Cfr. Ibid, n. 13.

[14] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm.. Gaudium et spes, n. 48.

[15] JUAN PABLO II, Exhort. Apost. 
Familiaris consortio, n. 13.

[16] Ibid.

[17] Ibid.



[18] JUAN PABLO II, Alocución, 27-
X-1982: "Insegnamenti" V, 3 (1982)
937.

[19] IDEM., Alocución al CLER y al
FIDAP, 3-XI-1979: "Insegnamenti" II, 2
(1979) 1032.

[20] Gn 2, 24. La Carta Apostólica de
Juan Pablo Il, Mulieris dignitatem (15-
VIII-1988) sobre la dignidad de la
mujer es una meditación profunda
sobre esta doctrina a partir sobre
todo de los textos de Gn 1, 27-28, 21,
18-25 y Ef 5, 25-32; cfr. entre otros,
los nn. 6-7, 10, 23.

[21] JUAN PABLO II, Exhort. Apost. 
Familiaris consortio, n. 56.

[22] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 34.

[23] Ibid., n. 41. El subrayado es
nuestro.



[24] JUAN PABLO II, Exhort. Apost. 
Familiaris consortio, n. 56.

[25] Es claro que eficacia
santificadora propia del matrimonio
supone el recurso a los demás
sacramentos.

[26] Cfr. Ibid. n. 19. Al respecto dice
la Carta Apost. Mulieris dignitatem,
23: «En el texto paulino (Ef 5, 25-32)
la analogía de la relación esponsal va
contemporáneamente en dos
direcciones que constituyen la
totalidad del "gran
misterio" ("sacramentum magnum").
La alianza propia de los esposos
"explica" el carácter esponsal de la
unión de Cristo con la Iglesia y, a su
vez, esta unión —como "gran
sacramento"— determina la
sacramentalidad del matrimonio de
los esposos como alianza santa de los
esposos, hombre y mujer».

[27] JUAN PABLO II, Exhort. Apost. 
Familiaris consortio, n. 19.



[28] Ibid.

[29] Cfr. JUAN PABLO II, Carta Apost. 
Mulieris dignitatem, nn. 10, 14, 25.

[30] JUAN PABLO II, Alocución, 25-
VIII-1982, n. 3: "Insegnamenti" V, 3
(1982) 285-286.

[31] Ibid, 287.

[32] Cfr. PABLO VI, Litt. enc. Humanæ
vitæ, 25-VII-1968, n. 25.

[33] JUAN PABLO II, Alocución, 24-
XI-1982, n. 7: "Insegnamenti" V, 3
(1982) 1434-1435.

[34] El matrimonio (sacramentum
tantum) produce el vínculo conyugal
(res et sacramentum) y la gracia del
sacramento del Matrimonio (res
tantum). Sin embargo, no existe
unanimidad en los autores a la hora
de explicar el modo en el que las
gracias y auxilios determinados son
concedidos de hecho a los esposos en



las diferentes circunstancias y
necesidades. La respuesta, como es
sabido, está ligada a la concepción
que se tenga sobre la causalidad de
los sacramentos.

[35] Cfr. JUAN PABLO II, Exhort.
Apost. Familiaris consortio, n. 3.

[36] Cfr. JUAN PABLO II, Alocución,
28-VII-1982: "Insegnamenti" V, 3
(1982) 132-135. Hablar del
Matrimonio como sacramento es
situarse en el marco de la Historia de
la Salvación y contemplar al hombre
histórico y concreto —sometido a la
"concupiscencia"—, en la perspectiva
de "el principio" —la situación en
que fue creado— y en la
"escatológica", la que llegará a vivir
en la resurrección.

[37] Cfr. JUAN PABLO II, Alocución, 9-
XII-1982: "Insegnamenti" V, 3 (1982)
1485.



[38] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes n. 51;
cfr. JUAN PABLO II, Carta Apost. 
Mulieris dignitatem, nn. 14 y 17.

[39] JUAN PABLO II, Alocución, 12-
I-1982: "Insegnamenti" V, 3 (1982)
1485.

[40] Ibid., 1486. La virginidad es el
otro "don" que hace posible observar
la rectitud de ese orden.

[41] Cfr. Gal 5, 16.

Augusto Sarmiento

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-matrimonio-
sacramento-y-vocacion/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-matrimonio-sacramento-y-vocacion/
https://opusdei.org/es-es/article/el-matrimonio-sacramento-y-vocacion/
https://opusdei.org/es-es/article/el-matrimonio-sacramento-y-vocacion/

	El Matrimonio, sacramento y vocación

