opusdei.org

El Matrimonio,
sacramento y
vocacion

Estudio de Augusto Sarmiento,
profesor de la Facultad de
Teologia de la Universidad de
Navarra, publicado en
"Romana", n° 8 (1989).

25/05/2015

De la doctrina de la llamada
universal a la santidad, una de las
claves de las ensefianzas del Concilio
Vaticano II[1], son puntos
fundamentales: a) la santidad a la



que estan llamados los cristianos es
unal2] y la maximal3] para todos;y
b) cada uno ha de alcanzarla segun
los dones y las gracias que ha
recibido[4]. Aunque el Sefior es el
Mediador unico de toda santidad, su
perfeccion, en cuanto infinita, puede
ser participada e imitada
validamente de multiples y diversos
modos: tantos como son los hombres
llamados a la santidad.

El matrimonio es una de la formas de
seguimiento e imitacion de Cristo.
Instituido por Dios[5] y elevado por
Cristo a sacramento de la Nueva
Ley[6], es una verdadera vocacion
sobrenatural[7] que responde
admirablemente a la estructura y
condicion humanal8]. «El
matrimonio —escribe a este
proposito el Beato Josemaria Escriva
de Balaguer— no es, para un
cristiano, una simple institucion
social, ni mucho menos un remedio
para las debilidades humanas: es una



auténtica vocacion sobrenatural.
Sacramento grande en Cristo y en la
Iglesia, dice San Pablo (Ep V, 32), vy, a
la vez e inseparablemente, contrato
que un hombre y una mujer hacen
para siempre, porque —queramos 0
no— el matrimonio instituido por
Jesucristo es indisoluble: signo
sagrado que santifica, accion de
Jesus, que invade el alma de los que
se casan y les invita a seguirle,
transformando toda la vida
matrimonial en un andar divino en
la tierra»[9].

Pues bien, si se quiere penetrar en el
sentido vocacional del matrimonio,
es decir determinar el alcance y la
peculiaridad de la vocacion
matrimonial, la manera adecuada de
hacerlo es remontarse hasta el
sacramento —hasta la consideracion
sacramental— del matrimonio.
Porque el sacramento decide
ultimamente sobre la vocacion de los



casados en la historia de los hombres
y en la historia de la salvacion[10].

Esta es la perspectiva en la que se
sitia nuestra reflexion, cuya
finalidad no es otra que sefialar el
marco general que ha de tenerse en
cuenta a la hora de determinar lo
que se considera como el proprium o
especifico de la vocacion
matrimonial. La tesis de fondo se
resume en la afirmacion de que la
especificidad de la vocacion
matrimonial consiste en introducir
en una dimension nueva las
exigencias de santidad propias ya de
la vocacion cristiana del bautismo. El
matrimonio sefiala el marco
existencial y concreto —la vida
conyugal y familiar— en el que y por
medio del que los esposos han de
vivir la propia vocacion cristiana, es
decir, la llamada a la santidad a la
que han sido convocados con toda la
radicalidad en el bautismo.



1. Origen sacramental de la
vocacion matrimonial

El papel decisivo que el sacramento
del matrimonio desempeifia en la
vida de los que se casan y en la
familia esta en que determina tanto
el surgir como el "ser"y el
desarrollarse de la vocacion
matrimonial. El momento de la
celebracion del sacramento del
matrimonio hace que un hombre y
una mujer concretos se conviertan
en marido y mujer, en sujetos
actuales de la vocacion y de la vida
matrimonial[11]. El matrimonio es el
sacramento de la vocacion de los
casados.

El matrimonio forma parte del
designio de Dios sobre la humanidad,
"desde el principio". El plan
originario, desvelado en la historia
de la salvacion, es que la "alianza
esponsal” entre el hombre y la mujer
«sea signo y expresion de la



comunion de amor entre Dios y los
hombres»[12], cuya revelacion llega
a la plenitud con la Encarnacion y
entrega de Cristo en la cruz[13]. Con
la venida de Cristo, el designio de
Dios sobre el matrimonio es que el
amor de los esposos sea imagen y
simbolo no so6lo del amor y
comunion entre Dios y los hombres
sino del amor de Cristo con la Iglesia;
y que lo sea precisamente como
expresion y realizacion de ese amor.
«Por medio del sacramento del
Matrimonio el Salvador de los
hombres y Esposo de la Iglesia sale al
encuentro de los esposos
cristianos»[14] y «la comunidad
intima de vida y amor conyugal,
fundada por el Creador, es elevada y
asumida en la caridad de Cristo,
sostenida y enriquecida por su
fuerza redentora»[15]; el sacramento
hace que «la reciproca pertenencia
(de los esposos) sea representacion
real (...) de la misma relacion de
Cristo con la Iglesia»[16].



El sacramento, por tanto, confirma el
designio originario de Dios; es decir,
mantiene todas las caracteristicas
queridas por Dios "desde el
principio” como propias de la union
conyugal: 1o que era "desde los
origenes" —no otra cosa— es lo que
se eleva a sacramento. Y, ademas,
introduce esa realidad creacional en
una dimension nueva, cuya
originalidad primera consiste en
hacer que «los esposos participen y
estén llamados a vivir la misma
caridad de Cristo en la Cuz»[17] de
un modo particular y propio. En los
bautizados —ésa es la consecuencia
— la condicién sacramental no se
introduce como algo yuxtapuesto o
paralelo a la realidad natural de su
matrimonio; la misma institucion
creacional es penetrada y elevada en
y desde su misma interioridad.

En relacion con la vocacion
matrimonial son varios los puntos
que se deben resaltar a partir de la



relacion sacramento-matrimonio.
Primero, que el sacramento
constituye el origen y determina la
vocacion de Matrimonio, en el
sentido de que toda la vida
matrimonial y familiar encuentra ahi
su fundamento y justificacion. Antes
de la venida de Cristo —como
realidad de la Creacion—, en cuanto
memorial del amor de Dios al
hombre a la vez que anuncio y
profecia de la donacidn de Cristo en
la Cruz. Después de la muerte del
Sefior —como sacramento de la
Redencidn: sacramento en sentido
estricto—, en cuanto realizacion y
actualizacion de ese mismo amor de
Cristo y de Dios. La tarea vocacional
propia de los casados —a la que son
llamados por el sacramento recibido
— es hacer visible el amor de Cristo y
de Dios: ser signos y testigos vivos del
amor de Cristo por la Iglesia a través
de las vicisitudes de la vida
matrimonial y familiar.



Otro punto que debe subrayar es que
el sacramento del matrimonio no da
lugar a una segunda vocacion en los
casados —ni cristiana ni tampoco
matrimonial— que vendria a
sumarse a la que les corresponderia
por su matrimonio en cuanto
institucion de la Creacion. (Ello
supondria, junto a otras cosas, no
haber penetrado suficientemente en
la doctrina de la identidad e
inseparabilidad entre pacto o
contrato y sacramento en el
matrimonio de los bautizados). Se
trata, por el contrario, de la misma
vocacion a la que corresponde una
doble fundamentacion, desvelada a
su vez en etapas, o fases sucesivas: la
de la Creacion y la de la Redencion.
En el orden practico y existencial eso
lleva a concluir que, para vivir la
vocacion sobrenatural del
matrimonio, es absolutamente
necesario valorar en toda su
profundidad y amplitud la realidad
matrimonial, en cuanto institucién



natural; por otro lado, se ve como la
sacramentalidad —lejos de separar a
los esposos cristianos de las
realidades y cometidos en los que
viven inmersos con el resto de los
hombres— les lleva a modelarlos
segun el designio y plan de Dios.

Aqui estd la razon de que el Apostol,
en el texto clasico de Efesios 5, se
dirija a los esposos cristianos a fin de
que «modelen su vida conyugal sobre
el sacramento instituido desde el
principio por el Creador: sacramento
que hallo su definitiva grandeza y
santidad en la alianza nupcial de
gracia entre Cristo y la Iglesia[18]. En
el "gran sacramento” de Cristo y de la
Iglesia los esposos cristianos
descubren el fundamento y espacio
sacramental de su vocacion y vida
matrimonial.

2. La peculiaridad de la vocacion
matrimonial



Por el bautismo los esposos cristianos
participan y estan insertos ya en el
misterio del amor de Cristo por la
Iglesia. (Esta es una caracteristica
propia de todo sacramento). Sin
embargo, esa participacion reviste
una peculiaridad especifica en el
sacramento del matrimonio. En
lineas generales esa especificidad
consiste en que esa insercion en el
misterio del amor reciproco entre
Cristo y la Iglesia se lleva a cabo por
medio de la conyugalidad, a través de
la condicion de marido y mujer. La
corporalidad, en su modalizacion de
masculinidad y feminidad, es
entonces el modo necesario y propio
de los esposos —en cuanto esposos—
de relacionarse entre siy con Cristo.
«Los esposos participan de €l (del
amor nupcial de Cristo por la Iglesia)
en cuanto esposos, los dos, como
pareja, hasta tal punto que el primer
e inmediato efecto del matrimonio
(res et sacramentum) no es la misma
gracia sobrenatural sino el lazo



conyugal cristiano —el vinculo
indisoluble—, una comunion entre
los dos tipicamente cristiana porque
representa el misterio de la
encarnacion de Cristo y su misterio
de alianza. Y el contenido de la
participacion en la vida de Cristo es
también especifico: el amor conyugal
comporta una totalidad en la que
entran todos los componentes de la
persona —llamada del cuerpo y del
instinto, fuerza del sentimiento y de
la afectividad, aspiracion del espiritu
y de la voluntad—; apunta a una
unidad profundamente personal que,
mas alla de la unién en una sola
carne, conduce a no tener mas que
un sélo corazdn y una sola alma;
exige la indisolubilidad y la fidelidad
en la donacion reciproca definitiva; y
se abre a la fecundidad"[19].

Por el matrimonio, el amor de Cristo-
Esposo por la Iglesia-Esposa se sirve
de los esposos, como de instrumentos
Vivos, para amarse mutuamente



entre si como marido y mujer. El
sacramento hace posible que puedan
Vivir su propia relacion con Cristo
dentro y a través de las reciprocas
relaciones conyugales. El didlogo
conyugal es la manera especifica —
propia de los casados— de construir
su vida como "comunion
interpersonal”, en cuanto despliegue
y derivacion de esa profunda
«unidad en la carne»[20] que han
venido a ser por el sacramento. De la
estructura de esa "comunion” forma
parte, como elemento esencial —es
criterio de autenticidad—, la
disponibilidad a la paternidad o
maternidad.

Y como el sacramento «acomparia
siempre a los esposos a lo largo de
toda su existencia»[21] —mientras la
muerte no los separe—, la conciencia
viva del sacramento recibido debera
constituir el hilo conductor de la
espiritualidad matrimonial y
familiar. Hasta conseguir que la



entera existencia diaria sea de
verdad un acto de culto a Dios —no
solo en el momento de la celebracion
sacramental—; porque «todas sus
obras, preces y proyectos apostolicos;
la vida conyugal y familiar, el trabajo
cotidiano, el descanso del alma y del
cuerpo, si se realizan en el Espiritu,
incluso las molestias de la vida si se
sufren pacientemente, se convierten
en hostias espirituales, aceptables a
Dios por Jesucristo (I Petr. 2,5)»[22].

Valorar en todo su alcance el sentido
vocacional del matrimonio supone
penetrar primero en la originalidad
de la vocacion cristiana comunicada
por el bautismo. Porque es esta
vocacion —no otra— la que, después
de la celebracion del matrimonio,
han de seguir los casados en su vida
matrimonial y familiar. En
consecuencia, la radicalidad es una
caracteristica esencial de la vocacion
matrimonial, como de cualquier otra
vocacion. En efecto, no se puede



olvidar que los diferentes modos de
ser en la Iglesia estan siempre al
servicio y ordenados a constituir el
marco de lo que es original y
primario: ser en la Iglesia, cuya
puerta es siempre el Bautismo.

Lo especifico del sacramento del
Matrimonio se inserta en la dindmica
de conformacion e identificacion con
Cristo en que se resume la vida
cristiana iniciada con el bautismo. Lo
que, lejos de atenuar las exigencias
ordinarias de radicalidad y santidad
del bautismo, es motivo, por un lado,
de que se vean urgidas por un nuevo
titulo —el sacramento del
matrimonio— vy, por otro, de que se
concreten en unas formas
existenciales determinadas, es decir,
la vida conyugal y familiar.

3. El Matrimonio, sacramento de la
mutua santificacion de los esposos

Cada uno de los sacramentos hace
que la santidad de Cristo llegue hasta



la humanidad del hombre; es decir,
penetra el hombre —el cuerpo y el
alma, la feminidad y la masculinidad
— con la fuerza de la santidad. (Nada
mas contrario a una doctrina
sacramental auténtica que una
concepcion maniquea o dualista del
cuerpo y del hombre). En el
Matrimonio la santificacion
sacramental alcanza a la humanidad
del hombre y de la mujer,
precisamente en cuanto esposos,
como marido y mujer.

El sacramento —en cuanto tal— es
una accion transitoria, que pasa;
tiene lugar en un momento
determinado, cuando los que se
casan, celebran el sacramento por
medio del mutuo consentimiento
matrimonial (el matrimonio in fieri).
Pero hace posible que la alianza
iniciada entonces pueda verificarse a
lo largo de toda la vida, precisamente
en cuanto realidad sagraday
sacramental, porque por el



sacramento esta insertada en la
alianza de Cristo con la Iglesia. Efecto
del sacramento es que la vida
conyugal —la relacion interpersonal
propia de marido y mujer, de la que
es inseparable la disposicion a la
paternidad y a la maternidad— esté
elevada a una dimension de santidad
real y objetiva. La corporalidad —el
lenguaje de la corporalidad— esta en
la base y raiz de la vocacion
matrimonial a la santidad, como el
ambito y la materia de su
santificacion: «Todos los cristianos —
ensefia en este sentido el Concilio
Vaticano II— en cualquier condicion
de vida, de oficio o circunstancias, y
precisamente por medio de todo eso
se podran santificar dia a dia con tal
de recibirlo todo con fe de la mano
del Padre celestial, con tal de
cooperar con la voluntad divina,
manifestando a todos, incluso en una
servidumbre temporal, la caridad
con que Dios amo al mundo»[23].



El matrimonio es fuente y medio
original de la santificacion de los
esposos. Pero lo es —sobre ello
interesa llamar la atencion ahora—
«como sacramento de la mutua
santificacion»[24]. Lo que quiere
decir fundamentalmente que: a) el
sacramento del matrimonio concede
a cada conyuge la capacidad
necesaria para llevar a su plenitud
existencial la vocacion a la santidad
que ha recibido en el bautismo; y b) a
la esencia de esa capacitacion
pertenece ser, al mismo tiempo e
inseparablemente, instrumento y
mediador de la santificacion del otro
conyuge y de toda la familia. En la
tarea de la propia y personal
santificacion —la santificacion se
resuelve siempre y en ultima
instancia en el didlogo de la libertad
personal y la gracia de Dios— el
marido y la mujer han de tener
siempre presente su condicion de
esposos V, por eso, al otro conyuge y a
la familia[25].



La Revelacion se sirve de las
analogias "marido-mujer" y "cuerpo-
cabeza" para expresar el misterio y la
naturaleza de la union de Cristo con
la Iglesia. Y estas mismas analogias,
por ser signo e imagen de la realidad
representada, sirven a su vez, para
revelar e iluminar la verdad sobre el
matrimonio[26] y también la mutua
funcion santificadora de los
conyuges. «En virtud del pacto de
amor conyugal el hombre y la mujer
no son ya dos, sino una sola carne
(Mt 19,6; cfr. Gn 2,24)[27]. A partir de
ese momento, permaneciendo los dos
como personas singulares —cada
uno de los esposos es en si una
naturaleza completa,
individualmente distinta— son en lo
conyugal, en cuanto masculinidad y
feminidad —modalidad a la que es
inherente la condicion personal—
una unica unidad. Ha surgido entre
ellos el vinculo conyugal por el que
constituyen en lo conyugal una
unidad de tal naturaleza que el



marido pasa a pertenecer a la mujer,
en cuanto esposo, y la mujer al
marido, en cuanto esposa. Hasta tal
punto que cada uno debe amar al
otro conyuge no solo como a si
mismo —como a los demas hombres
— sino con el amor de si mismo. Un
deber que, por ser derivacion y
manifestacion de la "unidad en la
carne", convertida a su vez por el
sacramento en «imagen viva y real
de la singularisima unidad que hace
de la Iglesia el indivisible Cuerpo
Mistico del Sefior Jesus»[28], abarca
todos los niveles —cuerpo, espiritu,
afectividad...— y ha de desarrollarse
mas y mas cada dia. En la tarea de
reflejar la union entre Cristo y la
Iglesia, de la que participan, los
esposos —es obvio— siempre pueden
crecer mas.

Las mutuas relaciones entre los
esposos reflejan la verdad esencial
del matrimonio —y
consiguientemente los esposos viven



su matrimonio de acuerdo con su
vocacion cristiana— tan soélo si
brotan de la comun relacion con
Cristo y adoptan la modalidad del
amor nupcial con el que Cristo se
dond y ama a la Iglesia. La
peculiaridad de su participacion en
el misterio del amor de Cristo es la
razon de que la manera de
relacionarse los esposos sea —
objetiva y realmente— materia y
motivo de santidad; y también, de
que la reciprocidad sea componente
esencial de esas relaciones[29]. Por el
Matrimonio los casados se
convierten «como en un solo sujeto
tanto en todo el matrimonio como en
la union en virtud de la cual vienen a
ser una sola carne»[30]. Es claro que
—como se decia antes— los esposos,
después de la union matrimonial,
siguen permaneciendo como sujetos
distintos: el cuerpo de la mujer no es
el cuerpo del marido, ni el del
marido es el de la mujer. Sin
embargo ha surgido entre ellos una



relacion de tal naturaleza que la
mujer en tanto vive la condicion de
esposa en cuanto estd unida a su
marido y viceversa. De la misma
manera que la Iglesia sdlo es ella
misma en virtud de su unién con
Cristo.

Ahora bien, «el amor de Cristo a la
Iglesia tiene como finalidad
esencialmente su santificacion:
"Cristo amo a la Iglesia y se entrego
por ella... para santificarla" (Ef 5,
25-26)»[31]. Por eso, dado que el
sacramento del matrimonio hace
participes a los esposos de ese mismo
amor de Cristo y los convierte
realmente en sus signos y testigos
permanentes, el amor y relaciones
mutuas de los esposos son en si
santos y santificadores; pero
unicamente lo son —desde el punto
de vista objetivo— si expresan y
reflejan el caracter y condicion
nupcial. Si esta condicion faltara
tampoco llevaria a la santidad,



porque ni siquiera se podria hablar
de amor conyugal auténtico. La
santificacion del otro conyuge —el
cuidado por su santificacion— desde
la rectitud y fidelidad a la verdad del
matrimonio, es, por tanto, una
exigencia interior del mismo amor
matrimonial y, consiguientemente,
forma parte de la propia y personal
santificacion.

La tarea de los esposos —en la que se
cifra su santificacion— consiste en
advertir el caracter sagrado y santo
de su alianza conyugal —
participacion del amor esponsal de
Cristo por la Iglesia— y modelar el
existir de sus vidas sobre la base y
como una prolongacion de esa
realidad participada. Algo que tan
solo es dado hacer con el ejercicio de
las virtudes sobrenaturales y
humanas, en un contexto de amor a
la Cruz, condicion indispensable para
el seguimiento de Cristo. La alianza
conyugal, en si misma santa, es



entonces santificada subjetivamente
por los esposos a la vez que es fuente
de su propia santificacion. De esta
manera, ademas, sirve para
santificar a los demas, porque —
entre otras cosas— gracias al
testimonio visible de su fidelidad, se
convierten ante los otros
matrimonios y los demas hombres en
signos vivos y visibles del valor
santificante y profundamente
liberador del matrimonio. El
matrimonio es el sacramento que
llama de modo explicito a un hombre
y una mujer determinados a dar
testimonio abierto del amor nupcial
y procreador.

4. El sacramento del Matrimonio
como "don" y como "ethos"

Cuando la Enciclica Humance vitce
recuerda que los esposos cristianos
deben vivir «su vocacion hasta la
perfeccion» mediante el
cumplimiento fiel de los propios



deberes, sefiala igualmente que, para
ello, «son corroborados y como
consagrados» «con el sacramento del
Matrimonio»[32]. El texto, aparte de
insistir en la especificidad de la
vocacion matrimonial, resalta el
aspecto sobre el que ahora se quiere
reflexionar: «al hombre se le da en el
matrimonio el sacramento de la
redencion como gracia y signo de la
alianza con Dios, y se le asigna como
ethos»[33].

Con la gracia santificaste —el
matrimonio es un sacramento de
vivos que confiere el aumento de la
gracia en los que no ponen 6bice—
este sacramento produce una gracia
sacramental peculiar. Es, en el fondo,
el derecho a recibir, de parte de Dios,
los auxilios especificos necesarios
para vivir su matrimonio segun el
designio divino. Con estos auxilios
los esposos se veran capacitados para
hacer que el existir diario de su
matrimonio —respecto de si mismos



y los demas; y en relacion con las
propiedades, fines, etc.— se
convierta en imagen y signo fiel del
amor de Cristo y de la Iglesia. El
hecho de que, por el sacramento, el
misterio de amor y union de Cristo
con la Iglesia se hace realidad de
manera particular y especifica en el
matrimonio de los esposos cristianos
es, por tanto, origen y cauce de la
gracia propia de la vida conyugal. En
otro caso no se podria hablar de
sacramento —porque no seria un
signo eficaz de la gracia— o no se
podria hablar de un sacramento
peculiar y distinto de los demas, ya
que no produciria unos efectos y
gracias especificos y particulares[34].

Los deberes y exigencias propios del
matrimonio —cuyo resumen ultimo
se concreta en ser «el uno para el
otro y para los hijos, testigos de la
salvacion»[35] a través de su
condicion de esposos y padres— han
de verse siempre como expresion de



la vocacion. La relacion sacramento-
vocacion lleva a descubrir el caracter
de "don" que tiene el matrimonio a la
vez. que de "mision": el matrimonio
es un don confiado por Dios a los
esposos como mision. Es una mision
que —debe recordarse siempre— se
presenta como exigenciay
realizacion de la misma verdad del
matrimonio, en cuanto que tan solo
de esa manera se puede vivir el
Matrimonio de acuerdo con el
proyecto y designio de Dios. La
fidelidad a la vocacion es, pues, el
itinerario de la verdadera y auténtica
libertad de los esposos.

El matrimonio concedido al hombre
como don y como gracia es una
expresion eficaz del poder salvifico
de Dios, capaz de llevarle hasta la
realizacion plena del designio de
Dios. Primero, porque le libera de la
"dureza del corazon" en la que esta
inmerso por el pecado original y que
le dificulta el entender



correctamente la verdad del
matrimonio; y después porque
comporta la entrega efectiva de las
gracias para superar los obstaculos
que en ese cumplimiento puedan
sobrevenir. Con el sacramento los
conyuges cristianos son ayudados
por la presencia del Espiritu Santo en
su corazon, que les guia hasta el
descubrimiento de la verdad de la
vocacion matrimonial inscrita en la
humanidad de su corazon, y les
impulsa orientar y configurar sus
vidas segun la ley de Dios[36].

Como "ethos" el sacramento del
Matrimonio es, en el fondo, «una
exhortaciéon a dominar la
concupiscencia»[37], y, por tanto, a
vivir la virtud de la castidad de la
manera que les es propia, sin la cual
es imposible conseguir aquel
dominio[38]. Del sacramento nace
como "don" y como "tarea" la libertad
del corazon —el dominio de la
"concupiscencia"— con la que es



posible «vivir la unidad, y la
indisolubilidad del matrimonio y
ademas el profundo sentido de la
dignidad de la mujer en el corazén
del hombre (como también de la
dignidad del hombre en el corazon
de la mujer) tanto en la convivencia
conyugal como en cualquier otro
ambito de las relaciones
reciprocas[39].

Cuando se afirma que uno de los
fines del matrimonio es servir de
"remedio a la concupiscencia” se esta
diciendo sin mas que al matrimonio
—como sacramento— le corresponde
como don o gracia particular —
también como tarea— dominar el
desorden de las pasiones,
estableciendo la armonia y libertad
del corazon. En este contexto «el
matrimonio significa el orden ético
introducido conscientemente en el
ambito del corazon del hombre y de
la mujer y en el de sus relaciones



reciprocas como marido y
mujer»[40].

La consideracion sacramental del
Matrimonio conduce a poner de
relieve que el hombre y la mujer
"historicos" —los que viven—,
aunque son "hombres de la
concupiscencia”, son, sobre todo, los
hombres llamados a vivir y caminar
"segun el Espiritu"[41]. Aunque la
"concupiscencia” pueda, en
ocasiones, arrastrarles hasta el error
y el pecado, sigue siempre inscrita en
su interior la llamada a abrazar la
verdad, abandonando el error. El
sacramento del matrimonio es, por
eso, fuente y razon de la esperanza y
tono ilusionante con que ha de
desarrollarse siempre la vida de los
esposos cristianos. Por encima de
cualquier obstaculo o contrariedad
esta siempre vencedora la gracia del
"don" que recibieron. {Es el amor
esponsal de Cristo por la Iglesia el



que ellos participan y vive en ellos
por el sacramento!

Augusto Sarmiento
Universidad de Navarra

[1] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen gentium, n. 32.
Muchas y autorizadas voces han
reconocido en el Beato Josemaria
Escriva un precursor del Concilio
Vaticano II, especialmente en
relacion con la proclamacion de la
llamada universal a la santidad. A
propasito del matrimonio es
particularmente significativo el
escrito El matrimonio, vocacion
cristiana, en Es Cristo que pasa, Rialp,
Madrid 1973, nn. 22-30. En ese
escrito se inspira la reflexion que
aqui se hace.

[2] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm.. Lumen gentium, n. 41.

[3] Cfr. Ibid., n. 40.



[4] Cfr. Ibid., n. 41.

[5] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm.. Gaudium et spes, n. 48.

[6] Cfr. Ibid.
[7] Cfr Ibid.
[8] Cfr. Ibid.

[9] JOSEMARIA ESCRIVA, Es Cristo
que pasa, n. 23.

[10] Cfr. JUAN PABLO II, Homilia a las
familias, 12-X-1980: "Insegnamenti”
ITI, 2 (1980) 842 ss. Son diversos los
caminos para identificar la
naturaleza y mision del matrimonio;
pero, como recuerda la Exhortacion
Apostdlica Familiaris consortio, todas
ellas han de reconducirse a la
consideracion sacramental de la
institucion matrimonial: ésta es la
perspectiva seguida por el Sefior en
el didlogo con los fariseos, segun se
refiere en Mt 19, 10.



[11] Cfr. JUAN PABLO II, Alocucion, 5-
[-1983: "Insegnamenti” VI, 1 (1983)
41].

[12] Cfr. JUAN PABLO II, Exhort.
Apost. Familiaris consortio , 22-
XI-1981, n. 12. La historia de la
salvacion, especialmente los libros
proféticos, se sirve del lenguaje y de
las vicisitudes del amor matrimonial
para revelar el amor de Dios a su
pueblo; a la vez ese amor viene a ser
signo e imagen de la alianza de Dios
con su pueblo.

[13] Cfr. Ibid, n. 13.

[14] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm.. Gaudium et spes, n. 48.

[15] JUAN PABLO II, Exhort. Apost.
Familiaris consortio, n. 13.

[16] Ibid.

[17] Ibid.



[18] JUAN PABLO II, Alocucion, 27-
X-1982: "Insegnamenti" V, 3 (1982)
937.

[19] IDEM., Alocucion al CLER y al
FIDAP, 3-XI-1979: "Insegnamenti"” II, 2
(1979) 1032.

[20] Gn 2, 24. La Carta Apostolica de
Juan Pablo Il, Mulieris dignitatem (15-
VIII-1988) sobre la dignidad de la
mujer es una meditacion profunda
sobre esta doctrina a partir sobre
todo de los textos de Gn 1, 27-28, 21,
18-25y Ef 5, 25-32; cfr. entre otros,
los nn. 6-7, 10, 23.

[21] JUAN PABLO II, Exhort. Apost.
Familiaris consortio, n. 56.

[22] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 34.

[23] Ibid., n. 41. El subrayado es
nuestro.



[24] JUAN PABLO II, Exhort. Apost.
Familiaris consortio, n. 56.

[25] Es claro que eficacia
santificadora propia del matrimonio
supone el recurso a los demas
sacramentos.

[26] Cfr. Ibid. n. 19. Al respecto dice
la Carta Apost. Mulieris dignitatem,
23: «En el texto paulino (Ef 5, 25-32)
la analogia de la relacion esponsal va
contemporaneamente en dos
direcciones que constituyen la
totalidad del "gran

misterio” ("sacramentum magnum?).
La alianza propia de los esposos
"explica" el caracter esponsal de la
union de Cristo con la Iglesia y, a su
vez, esta unién —como "gran
sacramento"— determina la
sacramentalidad del matrimonio de
los esposos como alianza santa de los
esposos, hombre y mujer».

[27] JUAN PABLO II, Exhort. Apost.
Familiaris consortio, n. 19.



[28] Ibid.

[29] Cfr. JUAN PABLO II, Carta Apost.
Mulieris dignitatem, nn. 10, 14, 25.

[30] JUAN PABLO II, Alocucion, 25-
VIII-1982, n. 3: "Insegnamenti" V, 3
(1982) 285-286.

[31] Ibid, 287.

[32] Cfr. PABLO VI, Litt. enc. Humance
vitee, 25-VII-1968, n. 25.

[33] JUAN PABLO II, Alocucion, 24-
XI-1982, n. 7: "Insegnamenti" V, 3
(1982) 1434-1435.

[34] El matrimonio (sacramentum
tantum) produce el vinculo conyugal
(res et sacramentum) y la gracia del
sacramento del Matrimonio (res
tantum). Sin embargo, no existe
unanimidad en los autores a la hora
de explicar el modo en el que las
gracias y auxilios determinados son
concedidos de hecho a los esposos en



las diferentes circunstancias y
necesidades. La respuesta, como es
sabido, esta ligada a la concepcion
que se tenga sobre la causalidad de
los sacramentos.

[35] Cfr. JUAN PABLO II, Exhort.
Apost. Familiaris consortio, n. 3.

[36] Cfr. JUAN PABLO II, Alocucion,
28-VII-1982: "Insegnamenti” V, 3
(1982) 132-135. Hablar del
Matrimonio como sacramento es
situarse en el marco de la Historia de
la Salvacion y contemplar al hombre
historico y concreto —sometido a la
"concupiscencia"—, en la perspectiva
de "el principio" —la situacion en
que fue creado—y en la
"escatoldgica", la que llegara a vivir
en la resurreccion.

[37] Cfr. JUAN PABLO II, Alocucion, 9-
XII-1982: "Insegnamenti” V, 3 (1982)
1485.



[38] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes n. 51;
cfr. JUAN PABLO II, Carta Apost.
Mulieris dignitatem, nn. 14y 17.

[39] JUAN PABLO II, Alocucion, 12-
[-1982: "Insegnamenti” V, 3 (1982)
1485.

[40] Ibid., 1486. La virginidad es el
otro "don" que hace posible observar
la rectitud de ese orden.

[41] Cfr. Gal 5, 16.

Augusto Sarmiento

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/el-matrimonio-
sacramento-y-vocacion/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/el-matrimonio-sacramento-y-vocacion/
https://opusdei.org/es-es/article/el-matrimonio-sacramento-y-vocacion/
https://opusdei.org/es-es/article/el-matrimonio-sacramento-y-vocacion/

	El Matrimonio, sacramento y vocación

