
opusdei.org

El lugar del Opus Dei
en la Iglesia

Libro escrito por Dominique Le
Tourneau sobre la estructura y
el espíritu del Opus Dei

14/11/2007

1. La novedad de la institución .

La Iglesia cuenta desde su origen con
unas realidades de derecho divino
que son inalterables:

- el primado del Papa, sucesor de
Pedro;



- el colegio de los obispos, sucesor del
colegio de los Apóstoles;

- los siete sacramentos (signos
sensibles que por la acción de Cristo
y el poder del Espíritu Santo
comunican la gracia,
proporcionando una ayuda divina
para responder a su llamada) que,
junto con las virtudes, estructuran la
comunidad de creyentes, según el
Concilio Vaticano II (cf. Lumen
gentium, 11).

Junto a estas realidades —que son
inalterables, porque son de derecho
divino— existen otras muchas
realidades en la Iglesia que son de
derecho eclesiástico, y por tanto,
cambiantes, reformables.

Es el caso, por ejemplo, de la figura y
función de los cardenales o de los
párrocos; de la división
administrativa de la Iglesia; del
ordenamiento de la liturgia, etc.
Todas estas realidades se pueden



modificar y cambiar a lo largo de la
historia, como ya ha sucedido,
cuando se ve necesario y
conveniente para el bien de las
almas.

Las diócesis se fueron estructurando
en los primeros siglos del
cristianismo siguiendo el modelo
organizativo del Imperio Romano y
fueron sufriendo diversas
transformaciones a lo largo de los
siglos, atendiendo a las sucesivas
necesidades pastorales.

Esto supone un cambio y un
enriquecimiento. Es un fenómeno
positivo. Como observaba Newman,
la Iglesia se va enriqueciendo
progresivamente a lo largo de los
siglos con nuevos carismas y dones,
pero sin perder los que ya posee. “Lo
que la Iglesia ha poseído una vez, ya
no lo pierde, no cambia sus riquezas,
las añade, las alimenta con su tesoro.
La Iglesia no abandona a Benito y



Domingo mientras se dispone a
convertirse en la madre de Ignacio” ( 
Ensayo sobre la Misión de San
Benito ).

Se observa con mayor claridad ese
“enriquecimiento” en los periodos de
fuerte expansión de la Iglesia. Por
ejemplo, en los siglos XVI y XVII,
cuando se fueron descubriendo
nuevas tierras que había que
evangelizar, se tuvieron que crear
algunas circunscripciones
eclesiásticas novedosas para
responder a las necesidades
pastorales: las misiones sui juris (“de
derecho propio”), las prefecturas
apostólicas, los vicariatos apostólicos,
o unas jurisdicciones personales
amplias, como las que se crearon
para los militares en las Indias
Orientales.

Más recientemente, en 1915, se creó
una circunscripción específica para
los militares y las personas que



dependen de ellos. Y en 1983, cuando
estas circunscripciones se adaptaron
al nuevo Código de Derecho
Canónico, se transformaron en
ordinariatos o diócesis para los
ejércitos.

De igual forma, se han ido creando
ordinariatos para los católicos de rito
oriental, cuando no cuentan con
jerarquía de su propio rito en sus
tierras de origen: es el caso del rito
maronita, del armenio, del
ucraniano, etc.

Un caso muy conocido es la llamada 
Misión de Francia, que nació en 1954
como una prelatura nullius dioecesis
(“de ninguna diócesis”), con
territorio propio. La finalidad de la 
Mision de France , que se convirtió en
una prelatura territorial con el
Código de 1983, es proporcionar
clero misionero a las diócesis más
descristianizadas del país.



En este orden de cosas se sitúa la
creación de una nueva
circunscripción eclesiástica, la
prelatura personal, que fue solicitada
por los Padres Conciliares del
Vaticano II para acometer “ obras
pastorales peculiares a los
diversos grupos sociales que hay
que llevar a cabo en alguna región
o nación, o en cualquier parte de la
tierra ” ( Presbyterorum Ordinis, 10).

Esta figura jurídica se aplicó por
primera vez al Opus Dei, que es una
realidad institucional nacida en el
seno de la Iglesia para servirla.

A lo largo de su vida, San Josemaría
se afanó por encontrar no un lugar
en la Iglesia para el Opus Dei (que ya
lo tenía) sino su lugar, el lugar más
adecuado, el que correspondía mejor
a la realidad ascética, teológica y
apostólica de aquella nueva realidad
de la Iglesia. Deseaba una forma
jurídica que procediera del Derecho



Común, dentro del Derecho General
de la Iglesia, sin privilegios ni
excepciones que supusieran una
mayor o menor independencia en
relación con la autoridad
eclesiástica.

No fue fácil. En los años veinte,
cuando nació el Opus Dei, no existía
en el Derecho Canónico (es decir, el
derecho de la Iglesia) un lugar
adecuado para esta nueva realidad.
El fundador tuvo que esperar varias
décadas. Y esperó, lleno de fe en Dios
y confianza en la Iglesia, convencido
de que, más tarde o más temprano,
sin prisas —como sucedió—, se
alcanzaría una configuración
jurídica adecuada con el carisma
fundacional, que reconocería la
especificidad del Opus Dei y su modo
secular de servir a la Iglesia .

Ese modo secular de servir no implica
valoración negativa de otros modos
admirables de servicio en la Iglesia,



por ejemplo el de los religiosos, a los
que San Josemaría tanto quería y
veneraba. Significa, también en
palabras suyas, que cada persona
debe seguir en la Iglesia, libremente,
la llamada específica de Dios para
ella: “Amo a los religiosos (…). Pero el
Señor no me ha dado vocación
religiosa y desearla para mí sería un
desorden. Ninguna autoridad en la
tierra me podrá obligar a ser
religioso, como ninguna autoridad
puede forzarme a contraer
matrimonio” ( Conversaciones...,
118).

La dificultad con la que se encontró
el fundador para “encajar” el Opus
Dei en el ordenamiento jurídico de la
Iglesia no constituyó un fenómeno
histórico nuevo. La falta de un
“ropaje jurídico” adecuado para una
institución que nace es un problema
relativamente frecuente en el ámbito
del Derecho eclesiástico: las nuevas
necesidades pastorales que surgen



con el paso del tiempo, exigen
siempre reformas y adecuaciones. En
la Iglesia surgen de tiempo en tiempo
nuevas fundaciones, suscitadas por
el Espíritu Santo, que no están
previstas en el marco jurídico
canónico de su época. Pensemos, por
ejemplo —aunque se trate de
fenómenos diversos entre sí— del
cambio que supuso la aparición de
los ermitaños en la Iglesia de los
primeros siglos; y más tarde, en el
siglo XIII, los miembros de las nuevas
órdenes, como los mendicantes. Pero
siempre, tras esa primera alteración
y necesaria ampliación del marco
establecido, cada nuevo modo de
vivir el Evangelio ha ido
encontrando “su lugar bajo el sol” en
el seno de la Iglesia.

Eso explica que el Opus Dei tuviera
que pasar por diversas etapas
provisionales —que el fundador fue
aceptando porque, como afirmaba,
“de momento, no hay mejor



arreglo” ( Carta , 14-II-1944, n. 12, en 
El itinerario jurídico del Opus Dei , p.
139)— hasta llegar a su erección, en
1982, como prelatura Personal, en
aplicación del nº 10 del decreto 
Presbyterorum Ordinis del Concilio
Vaticano II. Este largo proceso está
descrito minuciosamente en el
estudio El itinerario jurídico del Opus
Dei .

2.- El status de la prelatura
personal. La misión de la Iglesia es 
evangelizar : llevar el mensaje del
Evangelio a todas las criaturas. La
tarea del Opus Dei, en cuanto 
institución es proclamar un mensaje
evangélico a todos los hombres y
mujeres de buena voluntad: la
llamada a la santidad en medio del
mundo, mediante la santificación del
trabajo . La tarea del Opus Dei se
inserta, por tanto, dentro de la labor
evangelizadora de la Iglesia. “ Se han
abierto los caminos divinos en la



tierra ”, decía Josemaría Escrivá de
Balaguer ( Es Cristo que pasa , 21).

La misión apostólica del Opus Dei se
dirige a todos; no es “sectorial”; es
decir, no se “especializa” en las
madres de familia, los campesinos,
los estudiantes, etc. “De cien nos
interesan cien”, decía el fundador.
Puede vivir ese espíritu cualquier
persona que trabaje en medio del
mundo, cualquiera que sea su origen
social, su edad, su estado civil, etc. La
finalidad del Opus Dei participa, por
tanto, de la misma finalidad de la
Iglesia, como le dijo Pablo VI al
fundador: “Dios le ha dado a usted el 
carisma, para que ponga en la calle la
plenitud de la Iglesia” (P. Urbano, El
hombre de Villa Tevere , p. 455).

Como hace notar Müller, "la mayoría
de las circunscripciones eclesiásticas
existentes son territoriales porque se
organizan sobre la base de la
vinculación de los fieles con un



determinado territorio por el
domicilio. Es el caso típico de las
diócesis. Otras veces, sin embargo, la
determinación de los fieles de una
circunscripción eclesiástica no se
establece sobre la base del domicilio
sino en virtud de otros criterios,
como pueden ser la profesión, el rito,
la condición de emigrantes, una
convención establecida con la
entidad jurisdiccional, etc. Es el caso,
por ejemplo, de los ordinariatos
militares y de las prelaturas
personales" (B. Müller, Datos
Informativos sobre la Prelatura del
Opus Dei, versión castellana de enero
de 2006).

Las prelaturas personales son
circunscripciones eclesiásticas de
carácter secular y personal que no se
guían por el criterio de 
territorialidad , como la mayoría de
las diócesis existentes. Han sido
creadas por la Santa Sede para llevar
a cabo unas funciones pastorales



particulares . Cuentan con un prelado
— que es su propio ordinario, y que
puede tener carácter episcopal o no
—; con unos sacerdotes seculares; y
con un pueblo fiel .

La pertenencia del laico a la
prelatura puede concretarse por
medio de un convenio que especifica
—como sucede en la Prelatura del
Opus Dei, la única existente por
ahora— su modo de cooperar con la
misión de la prelatura.

Tanto el decreto Presbyterorum
Ordinis nº 10 como los documentos
de aplicación ordenan que la Santa
Sede, antes de erigir una prelatura
personal, debe escuchar el parecer
de las Conferencias episcopales de
los territorios interesados, según el
cauce establecido por cada una de
esas instituciones, y conforme a los
estatutos particulares entregados por
la Santa Sede.



Estos estatutos deben satisfacer,
además, otra exigencia conciliar:
deben respetar todos los derechos de
los obispos de cada diócesis, para
asegurar que la misión pastoral de
cada prelatura se inserta
armoniosamente en la unidad de la
pastoral de la Iglesia universal y de
las Iglesias locales, y se lleva a cabo
en comunión con ellas.

La prelatura personal constituye, por
tanto, un programa pastoral de la
Iglesia universal que se desarrolla en
cada diócesis con el consentimiento
previo de su obispo.

Todos estos rasgos ponen de relieve
que las prelaturas personales no
constituyen en la Iglesia un
fenómeno de naturaleza asociativa
(como los institutos de vida
consagrada, las sociedades de vida
apostólica o las asociaciones de
fieles) y que guardan una estrecha
analogía con las Iglesias particulares ,



porque tienen los mismos elementos
constitutivos que ellas: cuentan con
un prelado , un clero incardinado y
unos laicos, que son sus fieles . Pero
las prelaturas personales no son
diócesis, entre otras cosas porque
una característica de las prelaturas
personales es que sus fieles
continúan perteneciendo también a
las iglesias locales o diócesis donde
tienen su domicilio.

La figura jurídica de las prelaturas
personales está regulada por el
Código de Derecho Canónico (c.
294-297) y procede por tanto, del
derecho común de la Iglesia: no es el
fruto de unos determinados
privilegios o exenciones. Desde el
punto de vista canónico, está
asimilada a las diócesis: esto significa
que, cuando la situación lo permita y
el derecho no establezca nada en
contra, se aplicarán en ellas las
normas que rijan en las diócesis.



Las prelaturas personales puede
contar —con sucede en la Prelatura
del Opus Dei— con un prelado que la
gobierne con un poder quasi
episcopal (o episcopal, si es obispo);
con un presbiterio propio (o conjunto
de sacerdotes entregados al servicio
de las tareas propias de la prelatura);
y con un pueblo : es decir, con un
conjunto de fieles que se incorporan
plenamente a ella mediante un
vínculo de carácter jurídico, como
sucede en el Opus Dei.

Las prelaturas personales aparecen
entonces como una pequeña parte de
la Iglesia que, como las otras “partes”
de la Iglesia —especialmente las
Iglesias particulares— están al
servicio de la misión de la Iglesia
universal.

El Papa Juan Pablo II erigió la
Prelatura del Opus Dei el 28 de
noviembre de 1982, por medio de la
Constitución Apostólica Ut sit , en la



que se afirma: “Desde que el Concilio
Ecuménico Vaticano II introdujo en
el ordenamiento de la Iglesia (…) la
figura de las Prelaturas personales
para la realización de peculiares
tareas pastorales, se vio con claridad
que tal figura jurídica se adaptaba
perfectamente al Opus Dei.”

El estatus de prelatura personal pone
de relieve la dimensión universal del 
mensaje del Opus Dei —dirigido a
mujeres y hombres de cualquier
origen, condición social, raza y
profesión— y de la institución en sí,
que les ofrece un camino de santidad
en medio de sus afanes cotidianos y
unos medios concretos para
recorrerlo.

Recordó Juan Pablo II el 17-III-2001:
“Esta naturaleza jerárquica del Opus
Dei, establecida en la constitución
apostólica con la que erigí la
Prelatura (cf. Ut sit , 28 de noviembre
de 1982), nos puede servir de punto



de partida para consideraciones
pastorales ricas en aplicaciones
prácticas. Deseo subrayar, ante todo,
que la pertenencia de los fieles laicos
tanto a su Iglesia particular como a la
Prelatura, a la que están
incorporados, hace que la misión
peculiar de la Prelatura confluya en
el compromiso evangelizador de toda
Iglesia particular, tal como previó el
concilio Vaticano II al plantear la
figura de las prelaturas personales.

La convergencia orgánica de
sacerdotes y laicos es uno de los
campos privilegiados en los que
surgirá y se consolidará una pastoral
centrada en el "dinamismo
nuevo" (cf. Novo millennio ineunte ,
15) al que todos nos sentimos
impulsados después del gran jubileo.
En este marco conviene recordar la
importancia de la "espiritualidad de
comunión" subrayada por la Carta
apostólica (cf. ib., 42-43).



Los laicos, en cuanto cristianos, están
comprometidos a realizar un
apostolado misionero. Sus
competencias específicas en las
diversas actividades humanas son,
en primer lugar, un instrumento que
Dios les ha confiado para hacer que
"el anuncio de Cristo llegue a las
personas, modele las comunidades e
incida profundamente mediante el
testimonio de los valores evangélicos
en la sociedad y en la cultura" (ib.,
29). Por consiguiente, es preciso
estimularlos a poner efectivamente
sus conocimientos al servicio de las
"nuevas fronteras", que se presentan
como desafíos para la presencia
salvífica de la Iglesia en el mundo.

Su testimonio directo en todos esos
campos mostrará que sólo en Cristo
los valores humanos más elevados
alcanzan su plenitud. Con su celo
apostólico, su amistad fraterna y su
caridad solidaria podrán
transformar las relaciones sociales



diarias en ocasiones para suscitar en
sus semejantes la sed de verdad que
es la primera condición para el
encuentro salvífico con Cristo.” (Juan
Pablo II, Discurso a los participantes
en las Jornadas de reflexión sobre la
Novo millennio ineunte, nn. 1-2, 17-
III-2001).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/el-lugar-del-
opus-dei-en-la-iglesia/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/el-lugar-del-opus-dei-en-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/el-lugar-del-opus-dei-en-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/el-lugar-del-opus-dei-en-la-iglesia/

	El lugar del Opus Dei en la Iglesia

